

# THE KITAB AL-LUMA' FI 'L-TASAWWUF

OF

### ABÚ NASR 'ABDALLAH B. 'ALÍ AL-SARRÁJ AL-TÚSÍ

EDITED FOR THE FIRST TIME, WITH CRITICAL NOTES,
ABSTRACT OF CONTENTS, GLOSSARY, AND INDICES

BV

### REYNOLD ALLEYNE NICHOLSON,

M.A., Litt. D., Hon. LL.D. (Aberdeen),

Lecturer on Persian in the University of Cambridge, Formerly Fellow of Trinity College.

AND PRINTED FOR THE TRUSTEES OF THE "E. J. W. GIBB MEMORIAL"



LEYDEN: E. J. BRILL, IMPRIMERIE ORIENTALE.
LONDON: LUZAC & Co., 46 GREAT RUSSELL STREET.
1914.

PRINTED BY E. J. BRILL, LEYDEN (HOLLAND).

#### "E. J. W. GIBB MEMORIAL" SERIES.

#### PUBLISHED.

- 1. The Bábar-náma, reproduced in facsimile from a MS. belonging to the late Sir Sálár Jang of Haydarábád, and edited with Preface and Indexes, by Mrs. Beveridge, 1905. (Out of print.)
- 2. An abridged translation of Ibn Isfandiyár's History of Tabaristán, by Edward G. Browne, 1905. Price 8s.
- 3. Al-Khazraji's History of the Rasúlí Dynasty of Yaman, with introduction by the late Sir J. Redhouse, now edited by E. G. Browne, R. A. Nicholson, and A. Rogers. Vols. I, II (Translation), 1906, 07. Price 7s. each. Vol. III (Annotations), 1908. Price 5s. Vol. IV (first half of Text), 1913. Price 8s. Vol. V, (second half of Text), in the Press. Text edited by Shaykh Muḥammad 'Asal.
- 4. Umayyads and <sup>c</sup>Abbásids: being the Fourth Part of Jurji Zaydán's History of Islamic Civilisation, translated by Professor D. S. Margoliouth, D. Litt., 1907. Price 5s.
- 5. The Travels of Ibn Jubayr, the late Dr. William Wright's edition of the Arabic text, revised by Professor M. J. de Goeje, 1907. Price 6s.
- 6. Yáqút's Dictionary of Learned Men, entitled Irshád al-aríb ilá ma'rifat al-adíb: edited by Professor D. S. Margoliouth, D. Litt.
  Vols. I, II, 1907, 09. Price 8s. each. Vol. III, part 1, 1910.
  Price 5s. Vol. V, 1911. Price 10s. Vol. VI, 1913. Price 10s.
- 7. The Tajáribu 'l-Umam of Ibn Miskawayh: reproduced in facsimile from MSS. 3116—3121 of Ayá Sofia, with Prefaces and Summaries by il Principe di Teano. Vol. I, to A.H. 37, 1909; Vol. V, A.H. 284—326, 1913. Price 7s. Each. (Further volumes in preparation).
- 8. The Marzubán-náma of Sa<sup>c</sup>du'd-Dín-i-Waráwíní, edited by Mírzá Muhammad of Qazwín, 1909. Price 8s.
- 9. Textes persans relatifs à la secte des Houroûfîs publiés, traduits, et annotés par Clément Huart, suivis d'une étude sur la religion des Houroûfîs par "Feylesouf Rizá", 1909. Price 8s.
- 10. The Mu'jam fí Ma'áyíri Ash'ári 'l-'Ajam of Shams-i Qays, edited from the British Museum MS. (Or. 2814) by Edward G. Browne and Mírzá Muhammad of Qazwín, 1909. Price 8s.
- 11. The Chahár Maqála of Nidhámí-i Arúdí-i Samarqandí, edited, with notes in Persian, by Mírzá Muhammad of Qazwín, 1910. Price 8s.
- 12. Introduction à l'Histoire des Mongols de Fadl Allah Rashid ed-Din, par E. Blochet, 1910. Price 8s.
- 13. The Díwán of Hassán b. Thábit, edited by Hartwig Hirschfeld, Ph. D., 1910. Price 5s.
- 14. The Ta'ríkh-i-Guzída of Hamdu'lláh Mustawfí of Qazwín. Part I, containing the Reproduction in facsimile of an old MS., with Introduction by Edward G. Browne, 1910. Price 15s. Part II, containing abridged Translation and Indices, 1913. Price 10s.
- 15. The Earliest History of the Bábís, composed before 1852 by Hájjí Mírzá Jání of Káshán, edited from the Paris MSS. by Edward G. Browne, 1911. Price 8s.

16. The Ta'ríkh-i Jahán-gushá of 'Alá'u'd-Dín 'Atá Malik-i Juwayní, edited from seven MSS. by Mírzá Muhammad of Qazwín. Vol. I, 1912. Price 8s. (Vols. II and III in preparation).

17. A translation of the Kashfu'l-Mahjub of Ali b. Uthman al-Jullabi al-Hujwiri, the oldest Persian manual of Súfism, by R. A. Ni-

cholson, 1911. Price 8s.

18. Tarikh-i moubarek-i Ghazani, histoire des Mongols de la Djami el-Tévarikh de Fadl Allah Rashid ed-Din, éditée par E. Blochet. Vol. II, contenant l'histoire des successeurs de Tchinkkiz Khaghan, 1911. Prix 12s. (Vol. III, contenant l'histoire des Mongols de Perse, sous presse; pour paraître ensuite, Vol. I, contenant l'histoire des tribus turkes et de Tchinkkiz Khaghan.)

19. The Governors and Judges of Egypt, or Kitâb el 'Umarâ' (el Wulâh) wa Kitâb el-Qudâh of El Kindî, with an Appendix derived mostly from Raf<sup>c</sup> el Isr by Ibn Hajar, edited by Rhuvon Guest, 1912. Price 12s.

- 20. The Kitāb al-Ansāb of al-Sam'ānī. Reproduced in facsimile from the MS. in the British Museum (Add. 23, 355), with an Introduction by Professor D. S. Margoliouth, D. Litt., 1912. Price £ 1.
- 21. The Diwans of 'Abid ibn al-Abras and 'Amir ibn at-Tufail, edited, with a translation and notes, by Sir Charles Lyall, 1913. Price 12s.
- 22. The Kitáb al-Lumac fi l'-Tasawwuf of Abú Nasr al-Sarráj, edited from two MSS., with critical notes and Abstract of Contents, by R. A. Nicholson, 1914. Price 12s.

#### IN PREPARATION.

- An abridged translation of the Ihyá'u 'l-Mulúk, a Persian History of Sistán by Sháh Husayn, from the British Museum MS. (Or. 2779), by A. G. Ellis.
- The geographical part of the Nuzhatu 'l-Qulúb of Hamdulláh Mustawfi of Qazwin, with a translation, by G. le Strange. (In the Press.)
- The Futuhu Misr wa 'l-Maghrib wa 'l-Andalus of Ibn 'Abdi 'l-Hakam (d. A.H. 257), edited and translated by Professor C. C. Torrev.
- The Qábús-náma, edited in the original Persian, with a translation, by E. Edwards.
- The Diwans of at-Tufayl b. Awf and at-Tirimmah b. Hakim, edited and translated by F. Krenkow. (In the Press).
- The Persian text of the Fárs Námah of Ibnu 'l-Balkhí, edited from the British Museum MS. (Or. 5983), by G. le Strange.
- Extracts relating to Southern Arabia, from the Dictionary entitled Shamsu 'l-'Ulúm, of Nashwán al-Himyarí, edited, with critical notes, by 'Azimu 'd-Din Ahmad, Ph. D. (In the Press).
- Contributions to the History and Geography of Mesopotamia, being portions of the Ta'rikh Mayyáfárikín of Ibn al-Azrak al-Fáriki, B. M. MS. Or. 5803, and of al-A'lák al-Khatíra of Izz ad-Din Ibn Shaddad al-Halabí, Bodleian MS. Marsh 333, edited by W. Sarasin, Ph. D.
- The Ráhatu 's-Sudúr wa Áyatu 's-Surúr, a history of the Seljúgs, by Najmu'd-Dín Abú Bakr Muhammad ar-Ráwandí, edited from the unique Paris MS. (Suppl. persan, 1314) by Edward G. Browne.

## This Volume is one of a Series published by the Trustees of the "E. J. W. GIBB MEMORIAL."

The Funds of this Memorial are derived from the Interest accruing from a Sum of money given by the late MRS. GIBB of Glasgow, to perpetuate the Memory of her beloved son

### ELIAS JOHN WILKINSON GIBB,

and to promote those researches into the History, Literature, Philosophy and Religion of the Turks, Persians, and Arabs to which, from his Youth upwards, until his premature and deeply lamented Death in his forty-fifth year, on December 5, 1901, his life was devoted.

### تِلْكَ آنَارُنَا نَدُلُ عَلَيْنَا \* فَٱنْظُرُوا بَعْدَنَا إِلَى ٱلآثَارِ

"The worker pays his debt to Death; His work lives on, nay, quickeneth."

The following memorial verse is contributed by 'Abdu'l-Ḥaqq Ḥámid Bey of the Imperial Ottoman Embassy in London, one of the Founders of the New School of Turkish Literature, and for many years an intimate friend of the deceased.

> جمله بارانی وفاسیله ایدرکن نطییب کندی عمرنه وفاگورمدی اول ذات ادیب گنج ایکن اولمش ایدی اوج کاله واصل نه اولوردی باشامش اولسه ایدی مسترگیب



### "E. J. W. GIBB MEMORIAL":

#### ORIGINAL TRUSTEES.

[JANE GIBB, died November 26, 1904],

E. G. BROWNE,

G. LE STRANGE,

H. F. AMEDROZ,

A. G. ELLIS,

R. A. NICHOLSON,

E. DENISON ROSS,
AND

IDA W. E. OGILVY GREGORY (formerly GIBB), appointed 1905.

CLERK OF THE TRUST.

W. L. RAYNES,

15, Sidney Street,

CAMBRIDGE.

PUBLISHERS FOR THE TRUSTEES.

E. J. BRILL, LEYDEN. LUZAC & Co., LONDON.



### (Translations of the three Inscriptions on the Cover.)

### 1. Arabic.

"These are our works which prove what we have done;
Look, therefore, at our works when we are gone."

### 2. Turkish.

"His genius cast its shadow o'er the world,
And in brief time he much achieved and
wrought:

The Age's Sun was he, and ageing suns Cast lengthy shadows, though their time be short."

(Kemál Páská-zádé.)

### 3. Persian.

"When we are dead, seek for our resting-place
Not in the earth, but in the hearts of men."

(Jalálu 'd-Dín Rúmí.)



## "E. J. W. GIBB MEMORIAL" SERIES.

VOL. XXII.

(All communications respecting this volume should be addressed to R. A. Nicholson, 12 Harvey Road, Cambridge, who is the Trustee specially responsible for its production).



### TABLE OF CONTENTS.

### ENGLISH PORTION.

| Introduction                         |         |  |   | I-XLIV    |
|--------------------------------------|---------|--|---|-----------|
| Addenda et Corrigenda                |         |  |   | XLV-L     |
| Abstract of Contents of the Kitáb a  | l-Luma° |  | • | 1 - 121   |
| Index of subjects and technical term | ıs .    |  |   | 122 - 130 |
| Glossary                             |         |  |   | 131 - 154 |
|                                      |         |  |   |           |
| ARABIC PORTION.                      |         |  |   |           |
| Text of the Kitáb al-Lumac . ,       |         |  |   | 1-147     |
| Index of Persons                     |         |  |   |           |
| Index of Places, Tribes, Books, etc. |         |  |   |           |



### INTRODUCTION.

This volume marks a further step in the tedious but indispensable task, on which I have long been engaged, of providing materials for a history of Súfism, and more especially for the study of its development in the oldest period, beginning with the second and ending with the fourth century of Islam (approximately 700-1000 A. D.). A list of the titles known to us of mystical books written during these three hundred years would occupy several pages, but the books themselves have mostly perished, although the surviving remnant includes some important works on various branches of Súfistic theory and practice by leaders of the movement, for example, Hárith al-Muhásibí, Husayn b. Mansúr al-Halláj, Muhammad b. 'Alí al-Tirmidhí, and others whom I need not mention now. M. Louis Massignon, by his recent edition of the Kitáb al-Tawásín of Halláj, has shown what valuable results might be expected from a critical examination of the early literature. It is certain that a series of such monographs would form the best possible foundation for a general survey, but in the meanwhile we have mainly to rely on more or less systematic and comprehensive treatises dealing with the lives, legends, and doctrines of the ancient Súfís. I am preparing and hope, as soon as may be, to publish a work on this subject derived, to a large extent, from the following sources:

- 1. The Kitáb al-Lumac by Abú Nașr al-Sarráj († 378 A. H.).
- 2. The Kitáb al-Ta<sup>c</sup>arruf li-madhhab ahl al-Taṣawwuf by Abú Bakr al-Kalábádhí († 380 or 390 A. H.).

- 3. The Qút al-Qulúb by Abú Ţálib al-Makkí († 386 A. H.).
- 4. The *Ṭabaqát al-Ṣúfiyya* by Abú ʿAbd al-Raḥmán al-Sulamí († 412 A. H.).
- 5. The *Ḥilyat al-Awliyá* by Abú Nu<sup>c</sup>aym al-Iṣbahání († 430 A. H.).
- 6. The *Risálat al-Qushayriyya* by Abu 'l-Qásim al-Qushayrí († 465 A. H.).
- 7. The Kashf al-Maḥjúb by 'Alí b. 'Uthmán al-Hujwírí († circa 470 A. H.).
- 8. The *Tadhkirat al-Awliyá* by Faríduddín 'Aṭṭár († circa 620 A. H.).

Nos. 1, 3, 6, 7, 8 of the above list are now accessible in European or Oriental editions, and No. 7 also in an English translation. Nos. 2, 4 and 5 are still unedited and therefore comparatively useless for purposes of reference. May I suggest that some of our younger scholars should turn their attention to the manuscript copies of these texts in London, Leyden, Vienna, Constantinople and elsewhere?

Little material exists for the biography of Sarráj. The authors of the oldest Ṣúfí Lives pass him over in silence. ¹) The first separate notice of him that is known to me occurs in the Supplement to the Tadhkirat al-Awliyá (II, 182), from which the article in Jámí's Nafahát al-Uns (N°. 353) is chiefly compiled. Shorter notices are given by Abu 'l-Maḥásin (Nujúm, ed. by Popper, II, part 2, N°. 1, p. 42), Dhahabí, Ta'ríkh al-Islám (British Museum, Or. 48, 156a), Abu 'l-Faláḥ 'Abd al-Ḥayy al-'Akarí (Shadharát al-Dhahab, MS. in my possession, I, 185a), ²) and Dárá Shikúh,

<sup>1)</sup> Abú cAbd al-Raḥmán al-Sulamí, who does not notice Sarráj in his *Ṭabaqát al-Ṣúfiyya* (British Museum, Add. 18520), appears to have supplied the omission in his *Ta'ríkh al-Ṣúfiyya*. See the extract from Dhahabí cited below.

<sup>2)</sup> See FRAS for 1899, p. 911, and for 1906, p. 797. The article on Sarráj copies Dhahabí and concludes with a short quotation from Sakháwí:

Safinat al-Awliyá (Ethé, Catalogue of Persian manuscripts in the Library of the India office, col. 301, N°. 271). Since the passage in the *Ta'ríkh al-Islám* has not been published before, I will transcribe it.

عبد الله بن على بن محمد بن يحيى ابو نصر السرّاج الطوسى الصوفى مصنّف كتاب اللمع فى التصوف سمع جعفرًا الخُلدى وإبا بكر محمد بن على داود الدُقى وإحمد بن محمد السايح روى عنه ابو سعيد محمد بن على النقاش وعبد الرحمن بن محمد السرّاج وغيرهم قال السُلمى كان ابو نصر من اولاد الزمّاد وكان المنظور اليه فى ناحيته فى الفتوة ولسان القوم مع الاستظهار بعلم الشريعة هو فقيه مشابخهم اليوم، ومات فى رجب ومات البوم ساجدًا

The few facts contained in this notice may be summarised as follows.

Abú Naṣr 'Abdallah b. 'Alí b. Muḥammad b. Yaḥyá al-Sarráj, the author of the *Kitáb al-Luma*' was a native of Ṭús. His teachers were Ja'far al-Khuldí, Abú Bakr Muḥammad b. Dáwúd al-Duqqí, and Aḥmad b. Muḥammad al-Sá'iḥ. ') The family to which he belonged was noted for asceticism. Abú Naṣr was a zealous Sunní, but although he based himself on knowledge of the religious law, ') he was learned in mystical theology and was regarded by the Ṣúfís as an authoritative exponent of their doctrines. Amongst his countrymen

وقال السخاوى كان على طريقة السنّة قال خرجت مع ابى عبد الله الروذبارى لنلقى انبليا الراهب بصور فنقدّمنا الى ديره وقلنا له ما الذى حبسك همهنا فقال اسرتنى حلاوة قول الناس لى يا راهب

<sup>1)</sup> No person of this name is mentioned in the Luma<sup>c</sup>. It seems to me certain that السائح is a mistake for السائح, in which case the reference will be to Abu 'l-Ḥasan Aḥmad b. Muḥammad b. Sálim. See under Ibn Sálim in the List of Authorities.

<sup>2)</sup> الاستظار بعلم الشريعة is literally "to use the knowledge of the religious law as a support or guard."

he was celebrated for his nobility of soul.  $^{1}$ ) He died in the month of Rajab, 378 A. H. = October—November, 988 A. D.  $^{2}$ )

From the Persian biographies we learn that Sarráj was surnamed "the Peacock of the Poor" (tá'ús al-fugará). The statement that he had seen Sarí al-Sagatí (ob. 253) and Sahl b. 'Abdallah al-Tustarí (ob. 283) is manifestly false, nor does the Kitáb al-Lumac bear out the assertion that he was a pupil of Abú Muḥammad al-Murtacish of Naysábúr (ob. 328). It may be that, as the Nafahát says, he composed many works on Súfism in addition to the Lumac, but if so, every trace of them has vanished. The following anecdote, which first occurs in the Kashf al-Mahjúb of Hujwírí, 3) is related by both the Persian biographers. "Abú Nasr al-Sarráj came to Baghdád in the month of Ramadán and was given a private chamber in the Shúníziyya mosque and was appointed to preside over the dervishes until the Feast. During the nightly prayers of Ramadán (taráwíh) he recited the whole Koran five times. Every night a servant brought a loaf of bread to his room. On the day of the Feast, when Sarráj departed, the servant found all the thirty loaves untouched." Another story describes how, in the course of a theosophical discussion, he was seized with ecstasy, and threw himself in

<sup>1)</sup> Futuwwat (altruism), the quality which was displayed by Iblís when he chose to incur damnation rather than deny the Unity of God by worshipping Adam. Cf. Massignon, al-Hallāj, in Revue de l'histoire des religions, 1911. The meaning of the word is discussed by Thorning in his Beiträge zur Kenntniss des islamischen Vereinswesens Türkische Bibliothek, vol. 16, pp. 184—221, and by R. Hartmann, Das Şûfîtum nach al-Kuschairî, p. 44 foll.

<sup>2)</sup> According to the Nujûm, his death took place at Naysabûr while he was engaged in prayer (cf. the final words of Dhahabî's notice); but the Nafaḥât states that he was buried at Ṭús. Before his death he said, "Every one whose bier is carried past my tomb will be forgiven." Consequently the people of Ṭús used to bring their dead to his tomb and halt beside it for a time and then move on.

<sup>3)</sup> P. 323 of my translation.

the attitude of prayer upon a blazing fire, which had no power to burn his face. 1)

He must have travelled extensively. The *Kitáb al-Luma*<sup>c</sup> records his meetings and conversations with Ṣúfís in many parts of the Muḥammadan empire, e.g., Baṣra, Baghdád, Damascus, Ramla, Antioch, Tyre, Aṭrábulus, Raḥbat Málik b. Ṭawq, Cairo, Dimyáṭ, Bisṭám, Tustar, and Tabríz. Probably the duties of a spiritual director were not congenial to him. It is interesting, however, to observe that the only one of his pupils who attained to eminence, Abu 'l-Faḍl b. al-Ḥasan of Sarakhs, afterwards became the Sheykh of the famous Persian mystic, Abú Sacíd b. Abi 'l-Khayr. 2)

Sarráj explains (p. f. l. h foll.) that he wrote the Kitáb al-Lumac at the request of a friend, whose name he does not mention. His purpose in writing it was to set forth the true principles of Súfism and to show by argument that they agree with, and are confirmed by, the doctrines of the Koran and the Apostolic Traditions; that they involve imitation of the Prophet and his Companions as well as conformity with the religious practice of pious Moslems. The work, therefore, is avowedly apologetic and controversial in character. Its contents are fully detailed in the Abstract, but a brief analysis will not be out of place here.

<sup>1)</sup> Tadh. al-Awliyá, II, 183, 3; Nafahát, 320, 2.

<sup>2)</sup> Nafaḥát, 320, 18.

Pages

- 1 Names of the persons by whom the *Kitáb al-Luma*<sup>c</sup> was transmitted to the anonymous editor. Doxology. The author's preface.
- T.-4 CHAPTERS I—IX. The relation of Súfism to Islam.

  Traditionists, jurists, and Súfís. Peculiar characteristics of the Súfís. Their doctrine derived from the Koran and the Traditions of the Prophet.
- ΓΓ-Γ. CHAPTERS X-XI. Origin of the name 'Sufi'.
- CHAPTERS XII—XIV. Suffism the esoteric science of Islam. Its nature, meaning, and derivation.
- EI-TA CHAPTERS XV—XVIII. Unification (tawhid) and Gnosis (ma<sup>c</sup>rifat).
- Tr-Vr Chapters XXXVIII—XLVI. The hidden meanings of the Koran and how they are interpreted by the Suffs.
- 1.2-95 CHAPTERS XLVII—L. Imitation of the Prophet. His character and virtues.
- CHAPTERS LI—LV. The Suffistic method of interpretation of the Koran and the Traditions, with examples.
- Prophet regarded as patterns of the mystic life. Abú Bakr, 'Umar, 'Uthmán, 'Alí, the Ahl al-Ṣuffat and the other Companions.
- CHAPTERS LXIII—LXXXVIII. The manners (ádáb) of the Súfís: in their ablutions, in prayer, almsgiving, fasting, pilgrimage, social intercourse, mystical discussions, meals and entertainments,

Pages

ecstasy, dress, travelling, begging, earning a livelihood, marriage, sitting alone or in company, hunger, and sickness; the manners of Sheykhs, disciples, and hermits; their manners in friendship and in the hour of death.

- Trr-TII Chapter LXXXIX. The different answers given by Şúfís on many points of mystical doctrine.
- 751-777 CHAPTER XC. Letters, or parts of letters, written by Şúfís to one another.
- 「 CHAPTER XCI. Specimens of the introductions (sudúr) of Súfistic epistles.
- Γογ-Γέλ CHAPTER XCII. Specimens of Sufistic poetry.
- TTY-TOY CHAPTER XCIII. Prayers and invocations to God.
- ΓΊΥ-ΓΊς CHAPTER XCIV. The precepts (waṣáyá) given by Şúfís to one another.
- r..- TTY CHAPTERS XCV—CVI. Audition (samác).
- 712-7.. CHAPTERS CVII—CXII. Ecstasy (wajd).
- 777-710 CHAPTERS CXIII—CXVIII. Miracles (karámát).
- ΥΥΣ-ΥΥΥ CHAPTERS CXIX—CXX. Explanation of Şúfistic technical terms.
- ٤.٩-۲٧٥ CHAPTERS CXXI—CXXXII. Explanation of the ecstatic expressions (shathiyyát) used by Ṣúfís.
- ٤٢٥-٤.٩ CHAPTERS CXXXIII—CLII. Account of the erroneous doctrines held by certain Suffs.

VIII

The Kitáb al-Lumac can hardly be called an original work in the sense that it deals with the author's theories and speculations on the subject of Súfism. In the main he confines himself to recording and interpreting the spoken or written words of his predecessors, and he rebukes contemporary writers for the ostentatious discussions in which they indulged. From the historical point of view, his reserve is welcome. It throws into sharp relief the invaluable collection of documents which he has brought together and arranged, documents that are in many instances nowhere else to be found, illustrating the early development of Islamic mysticism and enabling us to study its language, ideas, and methods during the critical time of adolescence. Considering the variety of topics which the author has managed to include in a comparatively short treatise, we can easily forgive him for having often suppressed the isnáds and abbreviated the text of traditions and anecdotes; but if he had allowed himself a freer hand in exposition, his book would be even more instructive than it is. There are many passages which only a Súfí could explain adequately.

Its compendious style, the wide range of its subject-matter, and the writer's close adherence to his authorities do not permit such a systematic and exhaustive analysis of mystical doctrines as we find, for example, in the Qút al-qulúb of Abú Ţálib al-Makkí. The nineteen chapters on 'states' (aḥwál) and 'stations' (maqámát) occupy a little over thirty pages in the present edition — about half the space which Abú Ṭálib devotes to the single maqám of 'trust in God' (tawakkul). Here as well as in other sections of his work Sarráj adopts an artificial scheme of classification by triads, which is characteristic of this kind of Ṣúfí literature. On the whole, however, it may be claimed for him that his readers will obtain a clear notion, uncomplicated by elaborate details, of what is most important for them to understand. Without attempting a complete

review, I would mention as especially novel or noteworthy the chapters on Súfistic interpretation (istinbát) of the Koran and the Ḥadíth; those on audition and ecstasy, which embody excerpts from the lost Kitáb al-wajd of Abú Sa<sup>c</sup>íd b. al-A<sup>c</sup>rábí and have been utilised by Ghazzálí in the Iḥyá; the seventy pages on 'manners', treating of the ritual and social aspects of Súfism; the interesting selection of poems and epistles; the large vocabulary of technical terms; the specimens of shathiyyát with explanations partly derived from Junayd's commentary on the ecstatic sayings that were attributed to Abú Yazíd al-Bistámí; and the final chapters on errors of mystical doctrine. I have already published the text and translation of certain passages relating to the conception of faná in an article entitled "The Goal of Muhammadan Mysticism" (F. R. A. S. for 1913, p. 55 foll.)

As regards the word 'Suff', it is remarkable that Sarráj favours (not on linguistic grounds, however) the now accepted derivation from suf. He tells us that, according to some, 'Suff' was a modern designation invented by the people of Baghdád. This statement, though he naturally rejects it, does in all probability give a true account of the origin of the name.

Notwithstanding that Sarráj takes for granted the reality of the higher mystical experiences and is eager to justify the apparent blasphemies uttered by many Súfís at such moments, he constantly appeals to the Koran and the Apostolic Traditions as the supreme arbiters which every Súfí must recognise. If we admit his principles of interpretation, we cannot deny his orthodoxy. Faná itself, as defined by him, means nothing more than realisation of the Divine Unity (tawhid) and is in logical harmony with Islamic monotheism. Whether this view indicates that the faná theory, as Professor Margoliouth has contended, 1) was simply evolved

<sup>1)</sup> The Early Development of Mohammedanism, p. 199.

from tawhid, or whether it represents the result of impregnation of the monotheistic idea by foreign influences, is a difficult question. We cannot yet decide with certainty, but the evidence, so far as it goes, seems to me to render the latter hypothesis more probable. 1) Sarráj denounces hulúl and other heretical forms of the faná doctrine. While disapproving of excessive asceticism, he enjoins the strictest obedience to the sacred law. The Súfí (he says) differs from the ordinary Moslem only in laying greater stress upon the inward religious life of which the formal acts of worship are an outward expression.

Sarráj was closely associated with Ibn Sálim (Abu 'l-Ḥasan Aḥmad b. Muḥammad) 2) of Baṣra, who, "though extremely orthodox in some respects, was opposed to certain fundamental articles of the Sunna". 3) This Ibn Sálim was the son of Abú 'Abdallah b. Sálim; and their followers, a group of theologians known as the Sálimís, occupied an advanced position on the left wing of the mystical movement, as appears from the fact that they sympathised with Ḥalláj and defended his orthodoxy. 4) From the account of their tenets given by 'Abd-al-Qádir al-Jílání in his Ghunya 5) we might assert with confidence that Sarráj cannot have been a member of the school. None of the heresies there enumerated occurs in the Luma', and on the last page of his book Sarráj declares that the spirit dies like the body, a state-

<sup>1)</sup> Cf. my Mystics of Islam, p. 16 foll.

<sup>2)</sup> See under Ibn Sálim in the List of Authorities.

<sup>3)</sup> Shadharát al-Dhahab, I, 172a (citation from the cIbar of Dhahabí). Possibly these words refer to Ibn Sálim the Elder. Muḥammadan writers frequently fail to distinguish between the father and the son.

<sup>4)</sup> Concerning the Sálimís and their doctrines see Goldziher, *Die dogmatische Partei der Sālimijja*, *ZDMG*. vol. 61, p. 73 foll.; Amedroz in *JRAS*. for 1912, p. 573 foll.; and Massignon, *Kitáb al-Ṭawásín*, Index under Sálimíyah.

<sup>5)</sup> Goldziher, loc. cit. p. 77.

ment which is at variance with the Sálimí belief in its immortality. 1) On the other hand, it would be absurd to suppose that each individual Sálimí embraced all the heresies in 'Abd al-Qádir's list. That Ibn Sálim himself did so is most unlikely in view of the respect shown to him by Sarráj and the friendly intercourse that was maintained between them. Moreover, Sarráj on several occasions quotes sayings and verses by Halláj, whom he seems to have regarded as a profound Unitarian (cf. 303, 20 foll.). But though he agreed with the Sálimís on this point, I doubt whether any trace of their peculiar doctrines can be discovered in the Lumac. A follower of Ibn Sálim would scarcely have twitted his leader with excusing in Sahl b. Abdallah (the Sheykh of Abú 'Abdallah b. Sálim) what he condemned in Abú Yazíd al-Bistámí, nor would he have described Sahl as "the Imam of Ibn Salim and the most excellent of mankind in his opinion" (304, 12 foll.). It is a striking circumstance that two of the three oldest surviving Arabic treatises on Súfism were directly influenced by Ibn Sálim. In the Luma<sup>c</sup> his personality stands out conspicuously amongst the author's contemporaries, and the Qút al-qulúb is the work of his pupil, Abú Tálib al-Makkí, whom the Sálimís justly claim as one of themselves.

Sarráj obtained his materials partly from books and partly from oral tradition, but the information which he gives us concerning his sources is by no means complete.

The following books are cited:

- A History of Mecca (خبار مكّة), possibly the work of Azraqí (22, 12).
- 2. The *Kitáb al-musháhadat* by <sup>c</sup>Amr b. <sup>c</sup>Uthmán al-Makkí (69, 12 and 117, 8).

<sup>1)</sup> Cf. Massignon, Kitáb al-Tawásín, p. 136, n. 2.

- 3. The Kitáb al-Sunan by Abú Dáwúd al-Sijistání (139, 13).
- 4. A work on the rules of prayer (adab al-ṣalát) by Abú Sacíd al-Kharráz (153, 7).
- 5. A book of which the title is not mentioned, by Abú Turáb al-Nakhshabí (205, 19).
- 6. The Kitáb al-munáját by Junayd (259, 2).
- 7. The *Kitáb al-wajd* by Abú Sa<sup>c</sup>íd b. al-A<sup>c</sup>rábí (308, 5; 310, 1; 314, 17).
- 8. The Kitáb ma<sup>c</sup>rifat al-ma<sup>c</sup>rifat by Ibráhím al-Khawwás (362, 14).
- 9. A commentary by Junayd on the ecstatic expressions (shathiyyát) attributed to Abú Yazíd al-Bisṭámí (381, 2; 382, 5, etc.).

The persons cited as authorities at first hand are forty in number, all being Ṣúfís with a single exception — the celebrated philologist Ibn Khálawayh. Most of them are unknown, but the list includes several mystics of eminence, e. g. Duqqí, Abu 'l-Ḥasan al-Ḥuṣrí, Jaʿfar al-Khuldí, Abú ʿAmr b. Nujayd, Abú ʿAbdallah al-Rúdhabárí, Abu 'l-Ḥasan b. Sálim, and Abu 'l-Ḥusayn al-Sírawání. The names of the forty in alphabetical order, together with some biographical details and references, are printed below, and those most frequently cited are marked with an asterisk.

### LIST OF AUTHORITIES.

### Abbreviations: 1)

- A = Ansáb of Samcání (Gibb Memorial Series, vol. XX).
- H = Ḥilyat al-Awliyá of Abú Nu<sup>c</sup>aym al-Iṣbahání, Leyden MS. 311b and 311a Warn.
- K = Kashf al-Maḥjúb of Hujwírí, my translation (Gibb Memorial Series, vol. XVII).
- N = Nafaḥāt al-Uns of Jāmí, ed. by Nassau Lees (Calcutta, 1859). The figures cited refer to the numbered biographies, not to the pages.
- Q = Qushayrí's Risála (Cairo, 1318 A. H.).
- Sh = Shacrání's Tabaqát al-Kubrá (Cairo, 1299 A. H.).
- TA = Tadhkirat al-Awliyá of Faríduddín <sup>c</sup>Aṭṭár, ed. by me in Persian Historical Texts, vols. III and V (1905—1907).
- TS = *Ṭabaqát al-Ṣúfiyya* of Abú ʿAbd al-Raḥmán al-Sulamí, British Museum, Add. 18520.
  - Y = Yáqút, Mu<sup>c</sup>jam al-Buldán, ed. by Wüstenfeld (1866—1873).
- 'Akki, Abu 'l-Tayyib Ahmad b. Muqátil al-Baghdádí.

قال ابو نصر السرّاج صاحب اللمع ثنا ابو الطيّب. A 397a penult. العكّي بعكّا

This quotation does not occur in the Luma<sup>c</sup>, but Sam<sup>c</sup>ání may have found it in another work by Sarráj.

<sup>1)</sup> In referring to MSS. I have used the italicised letters a and b to denote the two pages which face each other when the MS. lies open before the reader, a being on his right hand and b on his left. According to the method commonly adopted a and b denote the front and back of the same leaf. Therefore the figures of the references given below are always one page ahead of the ordinary reckoning. For example, 200a = 199b and 200b = 200a.

cAkkí reports a description of Shiblí's behaviour on his deathbed, derived from his famulus, Bundár al-Dínawarí, whom cAkkí met on the same day in the house of Jacfar al-Khuldí (104, 6); part of a letter written to Jacfar al-Khuldí by Abu 'l-Khayr al-Tínátí (236, 13); an account derived from Jacfar al-Khuldí of the way in which Abu 'l-Ḥusayn b. Zírí, a pupil of Junayd, expressed his approval or disapproval of samác (272, 13); an ecstasy of Shiblí which he witnessed (282, 17).

The author relates that 'Akkí showed him a list that he had compiled of persons who recovered their lost property by means of a prayer which Ja'far al-Khuldí used for that purpose (317, 6).

'Alawi, Ḥamza b. 'Abdallah. N. 64.

A pupil of Abu 'l-Khayr al-Tínátí (ob. 349 A. H.). Speaking from personal experience, he vouches for his master's telepathic powers (317, 8).

cAlawi, Yaḥyá b. al-Riḍá.

He related at Baghdád, and copied for the author with his own hand, an anecdote of the Ṣúfí Abú Ḥulmán (289, 7). <sup>c</sup>Aṣá'idi, Ṭalḥat al-Basrí.

He related at Baṣra an anecdote of Sahl b. 'Abdallah al-Tustarí which he derived from one of Sahl's disciples (330, 8). The name of the disciple is defectively written in the MSS. and cannot be ascertained.

Bániyásí, Muhammad b. Macbad.

He relates a story of al-Kurdí al-Súfí (203, 5).

Başri, Ahmad b. Muhammad.

Possibly identical with Abu 'l-Ḥasan Aḥmad b. Muḥammad b. Sálim of Baṣra (see under *Ibn Sálim*). ') He reports a saying of al-Jalájilí al-Baṣrí (143, 14).

<sup>1)</sup> The author uses the name Abu 'l-Ḥasan Muḥammad b. Aḥmad (which is a mistake for Aḥmad b. Muḥammad) in reference to Ibn Sálim (292, 11).

Basri, Abu 'l-Husayn.

He may, perhaps, be Abu 'l-Ḥasan al-Ḥuṣrí of Baṣra (see under Ḥuṣri). He reports, as eye-witness, a miracle that was granted to a negro faqir, at 'Abbádán (316, 8).

Basri, Țalhat al-'Așá'idí. See 'Așa'idí.

Bayrútí, Abú Bakr, Ahmad b. Ibráhím al-Mu'addib.

He recited to the author at Cairo some verses by Ibráhím al-Khawwás (250, 1).

Bistami, Tayfur b. 'Ísa.

He reports two sayings of the celebrated Abú Yazíd al-Bisṭámí on the authority of Músá b. 'Ísá al-Bisṭámí (known as 'Umayy), who heard them from his father. He describes the poverty in which Abú Yazíd died (188, 12).

Ibn Dillawayh, 1) Ahmad.

He reports a saying of Abú 'Imrán al-Ṭabaristání (171, 13). Dínawarí, Abú 'Abdallah al-Khayyáṭ.

His wasiyyat to the author (265, 11).

Dinawari, 'Ísá al-Qassár.

He was the famulus of Shiblí (148, 7). He reports a saying of Ruwaym (189, 8). A saying by him on hunger (202, 14). He witnessed the removal of Ḥalláj from prison to the place of execution (24th of Dhu 'l-Qacda, 309 A. H.) and reports the last words which he uttered before his death (303, 20).

Dinawari, Muḥammad b. Dáwúd. See Duqqi.

Dinawari, Abú Sa'íd.

The author was present in his majlis at Aṭrábulus and gives the text of a prayer which he heard him pronounce on that occasion (260, 4).

I) For the name Dillawayh (Dillúya) or Dallawayh see Nöldeke, Persische Studien, S. B. W. A. 1888, vol. 116, part I, p. 403. Zakariyyá b. Dillawayh of Naysábúr (ob. 294 A. H.) is noticed in N. 77, where the text has

\*Duqqi, Abú Bakr Muḥammad b. Dáwúd al-Dinawari. TS. 103b. Q. 33. N. 229. Sh. I, 158. A. 228a, 24.

Originally of Dínawar, he resided for some time at Baghdád and finally settled at Damascus, where he died in 359 or 360 A. H. He was a pupil of Abú Bakr al-Zaqqáq the Elder (see the List of Súfís given below) and Abú 'Abdallah b. al-Jallá (Q. 24. Sh. I, 116. N. 112). That Duqqí, to whom there are eighteen references in the Lumac, was a trustworthy reporter may be judged from the fact that he made a special journey from Syria to the Hijáz in order to hear from the lips of Abú Bakr al-Kattání the true version of an anecdote concerning the latter (178, 18). He relates sayings and anecdotes of Jarírí, Abú Bakr al-Farghání, 1) Abú Bakr al-Kattání, Ibn al-Jallá, Abú Bakr al-Zaqqáq, Abu 'l-Husayn al-Darráj, and verses of Abú 'Alí al-Rúdhabárí. He also describes the hunger which he endured at Mecca (170, 6) and tells the story of the slave whose sweet voice was the death of his master's camels (270, 3). 2) The author mentions, several times, that he received information from Duqqí at Damascus.

Farrá, Muḥammad b. Aḥmad b. Ḥamdún. TS. 117b. N. 231. Sh. I, 166 (where النراء) is a mistake for النراء). His kunya is Abú Bakr. N. gives his name as Aḥmad b. Ḥamdún, which is incorrect. He was an eminent Ṣúfí of Naysábúr and died in 370 A. H. He reports a saying of 'Abd al-Raḥmán al-Fárisí (40, 5).

Himsi, Qays b. 'Umar.

He relates an anecdote of Abu 'l-Qásim b. Marwán al-Naháwandí (288, 16).

I) Generally known as Abú Bakr al-Wásití (Q. 29. K. 154. TA. II, 265.
 Sh. I. 132. N. 212).

<sup>2)</sup> See K. 399, where the same story is told on the authority of Ibráhím al-Khawwáş.

Huṣri, Abu 'l-Ḥasan. TS. 114a. Q. 35. K. 160. TA. II, 288. N. 290. Sh. I, 164.

Died 371 A. H. A native of Başra but resided at Baghdád. He was a pupil of Shiblí, two of whose sayings he reports (396, 8; 398, 6). Sarráj quotes six sayings by Ḥuṣrí, including a definition of 'Ṣúfí' (28, 2) and a summary of the principles of Ṣúfism (218, 1).

Ibn Jábán, Abú 'Abdallah Ahmad.

He relates an anecdote of Shiblí, whose house he visited (395, 18).

Ibn Khálawayh, Abú 'Abdallah al-Ḥusayn.

The well-known grammarian (Brockelmann, I, 125). He died in 370 A. H. He reports from Ibn al-Anbárí (Brockelmann, I, 119) fourteen verses of Kacb b. Zuhayr's ode beginning with the words *Bánat Sucád* (275, 8). 1)

Khayyát, Abú Ḥafs 'Umar.

He reports Abú Bakr b. al-Mu<sup>c</sup>allim, who related to him at Antioch how, after sixty years, he was called upon to pronounce the Moslem profession of faith (207, 21).

\*Khuldi, Jacfar b. Muḥammad b. Nuṣayr. Q. 33. K. 156. TA. II, 283. N. 278. Sh. I, 156. A. 205b, 13.

A native of Baghdád, pupil of Junayd and Ibráhím al-Khawwás. He died in 348 A. H.

He reports Junayd and through him Sarí al-Saqatí (seven references). A story of his own pilgrimage to Mecca (168, 13). A manuscript in his handwriting is mentioned as the authority for an anecdote of Junayd (204, 5) and for an extract from a letter written by a certain Sheykh (237, 14). The author's use of the words فيا قرأت عليه (251, 2; 306, 5; 434, 10) shows that in these cases he obtained from Jacfar al-Khuldí a personal assurance that the tradition was accurate.

<sup>1)</sup> The word بانشاد (275, 9) is an obvious misprint for بانشاد

Malați, 'Umar.

He reports to the author at Antioch the reply which he received from a certain Sheykh whom he had asked to pray for him (261, 17).

Muhallab, Abú Muḥammad b. Aḥmad b. Marzúq al-Miṣrí. He associated with Abú Bakr b. Ṭáhir al-Abharí, who died circa 330 A. H. (N. p. 207, l. 4 foll.). He relates that Abú Muḥammad al-Murta<sup>c</sup>ish of Naysábúr on his deathbed (ob. 328 A. H.) enjoined him to pay the debts wich he (Murta<sup>c</sup>ish) had contracted (266, 2).

Ibn Nujayd, Abú 'Amr Ismá'íl. TS. 105a. Q. 34. TA. II, 262. N. 281. Sh. I, 159.

Died in 366 A. H. He was the maternal grandfather of Abú 'Abd al-Raḥmán al-Sulamí and the pupil of Abú 'Uthmán al-Ḥírí of Naysábur. He reports three sayings of Abú 'Uthmán al-Ḥírí. ')

Rází, Abú 'Abdallah Ḥusayn b. Aḥmad.

He reports (316, 12) a story told by Abú Sulaymán al-Khawwás, a Maghribí, who died at Damascus and was contemporary with Abu 'l-Khayr al-Tínátí (ob. 349 A.H.). See N. 286, where the same story is related.

Rází, Ḥusayn b. 'Abdallah.

He reports (215, 20) a saying of Abú Bakr 'Abdallah b. Táhir al-Abharí who died *circa* 330 A. H.

Rúdhabárí, Abú 'Abdallah Aḥmad b. 'Aṭá. TS. 115b. Q.
 35. N. 328. Sh. I, 164.

He lived at Súr and died there in 369 A. H. He was a nephew (son of the sister) of Abú <sup>c</sup>Alí al-Rúdhabárí (ob. 322 A. H.). He tells an anecdote of his uncle (185, 14) and recites some verses by him (249, 10). He relates

r) In the Luma<sup>c</sup> his name is given as Sa<sup>c</sup>id b. <sup>c</sup>Uthmán al-Ḥírí (al-Rází), but according to all other authorities it is Sa<sup>c</sup>id b. Ismá<sup>c</sup>íl. He was originally a native of Rayy.

that one night his prayer for forgiveness was answered by a heavenly voice (316, 17). The author states that Abú <sup>c</sup>Abdallah al-Rúdhabári <sup>1</sup>) wrote an impromptu letter in his presence at Ramla, begging the owner of a slave-girl, who was famed for her singing, to permit the author and his companions to hear, her performance (234, 6).

\*Ibn Sálim, Abu 'l-Hasan Ahmad b. Muhammad. Dhahabí, Ta'rikh al-Islám (British Museum, Or. 48, 71a) cited in Notes on some Súfi Lives by H. F. Amedroz in FRAS for 1912, p. 573, note 2. Shadharát al-Dhahab, I, 172a. He is the son of Abú 'Abdallah Muḥammad b. Sálim '2) of Baṣra (TS. 95b. H. II, 321b. N. 124. Sh. I, 154), who was a pupil of Sahl b. 'Abdallah al-Tustarí and founder of a school of mystical theologians known after him as the Sálimís (al-Sálimiyya). 3) Ibn Sálim Senior died in 297 A. H. 4) He is often confused with his son, the subject of the present notice, who died circa 360 A. H. Thus the author of the Lumac records (177, 21) a statement by Ibn Sálim Junior that he associated with Sahl b. 'Abdallah for a period of sixty years. Evidently this refers to his father and, as it happens, the mistake is corrected in a later passage (292, 11). Again, it must have been Ibn Sálim Senior who had the conversation with Sahl which is reported by Ibn Sálim Junior as a personal experience (293, 2).

I) The text has Abú cAlí al-Rúdhabárí, but the reading of B is correct.

<sup>2)</sup> Muḥammad b. Aḥmad b. Sálim, according to Abú ʿAbd al-Raḥmán al-Sulamí, Abú Nuʿaym al-Iṣbahání and Samʿání.

<sup>3)</sup> See p. X above.

<sup>4)</sup> The passage cited by Dhahabí from the Hilyat al-Awliyá of Abú Nu aym (ob. 430 A. H.) makes the latter say that he was born before the death of Ibn Sálim the Elder, which is absurd. The correct reading of the text after the words حافظ کلامه (FRAS, 1912, p. 574, l. 7 of the Arabic text) is: سلك مسلك استاده سهل طابغه أبو الحسن ادركته وله اصحاب ينسبون اليه (H. II, 321b).

Abu 'l-Ḥasan b. Sálim is cited as authority for several anecdotes and sayings of Sahl b. 'Abdallah, and in about half of these instances it is expressly mentioned that his information was obtained from his father. If he and Aḥmad b. Muḥammad al-Baṣrí (143, 14) are the same person, he also reports a saying of al-Jalájilí of Basra, concerning whom nothing is known.

Sarráj was intimately acquainted with Ibn Sálim. He was present in his *majlis* at Baṣra (195, 18; 390, 12; 394, 8); he reports conversations with him (319, 2; 326, 17, 390, 12) and a considerable number of his sayings (116, 9; 152, 13; 202, 9; 219, 2; 223, 3; 315, 12—316, 2; 417, 17).

Sayrafi, Abu 'l-Hasan 'Ali b. Muhammad.

Apparently identical with Abu 'l-Ḥasan 'Alí b. Bundár b. al-Ḥusayn al-Ṣayrafí of Naysábúr, who associated with Ruwaym and died in 359 A.H. (Q 34, N. 118, Sh. I, 165). He reports a saying of Ruwaym (288, 13).

Shimshátí, Abú Ḥafṣ 'Umar.

He recited some verses by Ibráhím al-Khawwás to the author at Ramla (250, 8).

Shírází, Abu 'l-Ṭayyib.

He reports a saying of one of his Sheykhs (342, 17).

Sirawáni, Abu 'l-Ḥusayn. N. 336.

There are two Ṣúfís of this name: Abu 'l-Ḥusayn 'Alí b. Muḥammad al-Sírawání, a native of Sírawán in the Maghrib, who resided at Dimyáṭ (N. 283), and his pupil Abu 'l-Ḥusayn 'Alí b. Ja'far b. Dáwúd al-Sírawání al-Ṣaghír, who associated with Ibráhím al-Khawwáṣ in Egypt and afterwards settled at Mecca, where he died. Jámí says, on the authority of the Ta'rikh al-Ṣúfiyya of al-Sulamí, that al-Sírawání al-Ṣaghír lived to the age of a hundred and twenty-four. He is the person cited in the Luma', for he is described as the ṣáḥib of al-Khawwáṣ.

He met Sarráj at Dimyát and related to him a saying of Junayd (285, 18).

Ibn Sunayd, Ahmad b. Muhammad.

Qádí of Dínawar. He reports an anecdote of Ruwaym (163, 12).

Súri, Abú 'Alí b. Abí Khálid.

He recited to the author at Súr some verses written by him to Abú <sup>c</sup>Alí al-Rúdhabárí and by the latter in reply to him (234, 14).

Ţalli, 1) Aḥmad b. Muḥammad.

He reported to the author at Antioch from his father, from Bishr (or 'İsá), a saying of Isháq b. Ibráhím al-Mawsilí concerning the expert singer (271, 3).

Tarasúsí, Ahmad.

He is probably Abú Bakr <sup>c</sup>Alí b. Aḥmad al-Ṭarasúsí al-Ḥaramí, who associated with Ibráhím b. Shaybán al-Qarmísíní (ob. 337 A.H.) and died in 364 A.H. at Mecca (N. 233). He reports from Ibráhím b. Shaybán a story told by Ibráhím al-Khawwáṣ (170, 14).

Túsí, Abú Bakr Ahmad b. Jacfar.

He reports a saying of Naṣr b. al-Ḥammámí (48, 15) and relates to the author at Damascus an anecdote of Abú Yacqúb al-Nahrajúrí, who died in 330 A. H. (203, 13).

\*Ibn 'Ulwán, Abú 'Amr 'Abd al-Wáhid.

Fourteen references. He reports sayings and anecdotes of Junayd, whom he had met (116, 20), and a story of Abu 'l-Ḥusayn al-Núrí (193, 20). The author mentions twice that Ibn 'Ulwán communicated information to him at Raḥbat Málik b. Ṭawq.

\*Wajihi, Abú Bakr-Aḥmad b. 'Alí.

Twenty-four references. He is called (293, 17) Aḥmad b. 'Alí al-Karají (or al-Karkhí), generally known as Wa-

<sup>1)</sup> Variant Țalhí.

jíhí. He reports Abú <sup>c</sup>Alí al-Rúdhabárí (eleven references), Jarírí, Abú Bakr al-Zaqqáq, Ibn Mamlúla al-<sup>c</sup>Aṭṭár al-Dínawarí, Abú Ja<sup>c</sup>far al-Ṣaydalání, Ja<sup>c</sup>far al-Ṭayálisí al-Rází, and Muḥammad b. Yúsuf al-Banná. He relates anecdotes of Bunán al-Ḥammál, Ḥasan al-Qazzáz, and Mimshádh al-Dínawarí, and recites verses by Núrí.

Zanjání, Abú 'Amr.

He recited to the author at Tabríz some verses by Shiblí (251, 12).

About two hundred names of Suffs are mentioned in the Kitáb al-Luma<sup>c</sup>. Many of these are familiar and will be found in almost any Arabic or Persian 'Lives of the Saints'. On the other hand, a great proportion of them either do not occur in the published works of reference, or are recorded only in one or two of such works, or are not mentioned, to my knowledge, except in the Luma<sup>c</sup>. In the hope that further information may be forthcoming, I append the names of those more or less obscure mystics, accompanied by a few notes which I have made while endeavouring to identify them. Names included in the List of Authorities are omitted from the following list, which is also arranged alphabetically.

## LIST OF SÚFÍS.

- 1. Abdallah b. al-Ḥusayn (248, 15). 4th century.
- 2. 'Abd al-Raḥmán b. Aḥmad (325, 3). A sáhib of Sahl b. 'Abdallah of Tustar.
- 3. Abharí, Abú Bakr 'Abdallah b. Țáhir. Died 330 A. H. TS. 906. Q. 32. H. II, 315a, N. 223, Sh. I, 149.
- 4. Anmátí, Abú 'Umar (329, 20).
- 5. 'Attar al-Dinawari Ibn Mamlula.
- 6. 'Aṭṭár, Abú Ḥátim (180, 17). Contemporary with Abú Turáb al-Nakhshabí (0b. 245 A. H.). Abú Saʿíd al-Kharráz and Junayd were his pupils. N. 35.
- 7. °Aṭúfí, Abu 'l-Ḥasan (205, 11). Contemporary with Abú °Alí al-Rúdhabárí (06. 322 A. H.).
- 8. Awlásí, Abu 'l-Ḥárith. His name is Fayḍ b. al-Khaḍir. He was a pupil of Ibráhím b. Saʿd al-ʿAlawí (ob. circa 260 A. H.). N. 16.
- 9. Abu 'l-Azhar (325, 7). Contemporary with Abú Bakr al-Kattání (ob. 322 A. H.).
- 10. Banná, Muḥammad b. Yúsuf (325, 19). Author of many excellent works on Ṣúfism. He travelled with Abú Turáb al-Nakhshabí (0b. 245 A. H.) and was the Sheykh of 'Alí b. Sahl al-Iṣbahání (0b. 307 A. H.). N. 103. H. II, 328a.
- 11. Baráthí, Abú Shu<sup>c</sup>ayb (200, 3). He is described as one of the ancient Sheykhs of Baghdád. Junayd said that Abú Shu<sup>c</sup>ayb was the first who dwelt at Baráthá (a quarter of Baghdád) in a kúkh, or hut made of

rushes, and devoted himself to asceticism. His wife, Jawhara, died in 170 A. H. (*Nujúm*, ed. by Juynboll, I, 460). H. II, 304b, gives the same anecdote which is related here.

- 12. Bárizí, Abú Bakr (207, 6; 264, 4).
- 13. Baṣrí, Aḥmad b. al-Ḥusayn (248, 15). Contemporary with Junayd.
- 14. Bunán al-Ḥammál al-Miṣrí. Died 316 A. H. Q. 28. N. 184. Sh. I, 130.
- 15. Ibn Bunán al-Miṣrí (193, 18; 209, 20). A pupil of Abú Sa<sup>c</sup>íd al-Kharráz (ob. 277 or 286 A. H.). Notices of him under the name of Abu 'l-Ḥusayn b. Bunán ') occur in TS. 90a, H. II, 317b, Q. 32, and N. 271.
- 16. Bundár b. al-Husayn. A pupil of Shiblí. He was a native of Shíráz but resided at Arraján, 2) where he died in 353 A. H. H. II, 323a. Q. 34. Sh. I, 161. N. 280.
- 17. Busrí, Abú 'Ubayd. A pupil of Abú Turáb al-Nakh-shabí (ob. 245 A. H.) Q. 26. A. 81b, 5. N. 114. Y. I, 621, 8. Sh. I, 118.
- 18. Dámaghání, al-Hasan<sup>3</sup>) b. <sup>c</sup>Alí b. Hayawayh. <sup>4</sup>)
- 19. Darráj, Abú Ja'far (194, 19).
- 20. Darráj, Abú 'l-Ḥusayn, of Baghdád. N. 207. Famulus of Ibráhím al-Khawwás. He had a brother, Bukayr al-Darráj, who was also a Ṣúfí (N. 208). Abu 'l-Ḥusayn al-Darraj died in 320 A. H.

I) نَبَان in N. is a mistake for بُنان.

<sup>2)</sup> الرجاني, the reading of B at 278, 7, is a mistake for الرجاني.

<sup>3)</sup> Qushayrí has al-Husayn. See 41, 9, note 8.

<sup>4)</sup> Examples of the name Ḥayawayh, which appears to be the correct reading here, are found in my MS. of the Shadharát al-Dhahab (see JRAS. for 1899, p. 911, and for 1906, p. 797) I, 177a, 24, Abu 'l-Ḥasan Muḥammad b. 'Abdallah b. Zakariyyá b. Ḥayawayh al-Naysábúrí al-Miṣrí al-Qádí (ob. 367 A.H.); I, 183a, 17, Abú Bakr Muḥammad b. Ḥayawayh al-Karkhí, the grammarian (ob. 373 A. H); and I, 188a, 10, Abú 'Amr b. Ḥayawayh al-Khazzáz of Baghdád, the traditionist (ob. 382 A. H.).

- 21. Dínawarí, Abú Bakr al-Kisá'í = Kisá'í.
- 22. Dínawarí, Bakrán (210, 14). Contemporary with Shiblí.
- 23. Dínawárí, Bundár (104, 7). Famulus of Shiblí.
- 24. Dínawarí, Ḥasan al-Qazzáz = Qazzáz.
- 25. Ibn al-Farají = Abú Ja<sup>c</sup>far Muḥammad b. Ya<sup>c</sup>qúb al-Farají. A ṣáhib of Ḥarith al-Muḥásibí (ob. 243 A.H.). Author of the Kitáb al-wara<sup>c</sup>, the Kitáb ṣifat al-murídin and other works on Ṣúfism. H. II, 293b.
- 26. Farghání, Abú Bakr Muḥammad b. Músá (228, 10) =
  Abú Bakr al-Wásiţí (ob. circa 320 A. H.). Q. 29.
  K. 154. TA II, 265. N. 212. Sh. I, 132.
- 27. Fárisí, 'Abd al-Raḥmán (40, 6). Contemporary with Muḥammad b. Aḥmad b. Ḥamdún al-Farrá (0b. 370 A.H.).
- 28. Fárisí, Abu 'l-Ḥusayn 'Alí b. Hind al-Qurashí (230, 2). He associated with Junayd and 'Amr b. 'Uthmán al-Makkí, but himself belonged to a younger generation. TS 92a. N. 272. Sh. I, 150.
- 29. Fath al-Mawsilí. Died in 220 A. H. N. 25. Sh. I, 105.
- 30. Fath b. Shakhraf al-Marwazí (228, 6). Died in 273 A.H. N. 26.
- 31. Ibn al-Fuwatí (286, 1) 1). Contemporary with Abu 'l-Ḥu-sayn al-Darráj (06. 320 A. H.).
- 32. Ghassání, Kulthúm (142, 13).
- 33. Ḥaddád, Abú Jacfar (332, 5). There are two Ṣúfís of this name: (1) Abú Jacfar al-Ḥaddád al-Kabír of Baghdád, who was contemporary with Junayd (0b. 298 A. H.) and Ruwaym (0b. 303 A. H.); and (2) Abú Jacfar b. Bukayr al-Ḥaddád al-Ṣaghír al-Miṣrí, a pupil of Abú Jacfar al-Ḥaddád the elder. At first sight it would seem that the former is referred to here, since he is described as having had a conversation with Abú Turáb, whom we should naturally

<sup>1)</sup> Fuwați (not Quți or Ghuți) seems to be the correct form of the nisba. Cf. N. p. 216, l. 2 and FRAS. for 1901, p. 708.

identify with Abú Turáb al-Nakhshabí (ob. 245 A.H.), but in N. p. 190, l. 1 foll. the same story is told of Abú Ja<sup>c</sup>far al-Ḥaddád the younger, and it is expressly stated on the authority of <sup>c</sup>Abdallah Anṣárí that the Abú Turáb in question is not Abú Turáb al-Nakhshabí <sup>1</sup>). N. 201.

- 34. Abu 'l-Ḥadíd (256, 13). Contemporary with Abú 'Abdallah al-Qurashí.
- 35. Ibn Ḥamawayh, Abú Bakr Aḥmad (197, 12). A sáhib of Ṣubayḥí (q. v.)
- 36. Ibn al-Ḥammámí, Naṣr (48, 17). Contemporary with Abú Bakr Aḥmad b. Ja<sup>c</sup>far al-Ṭúsí. See List of Authorities under Ṭúsí.
- 37. Harawí, Abú Muḥammad (209, 12). Contemporary with Shiblí.
- 38. Ḥasan, Sheykh (178, 4). He consorted for seventy years with Abú <sup>c</sup>Abdallah al-Maghribí (*ob*. 299 A. H.).
- 39. Haykalí, Abú 'Abdallah. Contemporary with Abú 'Abdallah al-Qurashí.
- 40. Abú Ḥulmán al-Ṣúfí (289, 8). A Persian, who resided at Damascus and gave his name to the sect of the Ḥulmánís, who are reckoned among the Ḥulúlis. Cf. al-Farq bayna 'l-firaq, p. 245, l. 3 foll., and K. 260.
- 41. Ḥuṣrí, Abú 'Abdallah, of Baṣra. A pupil of Fatḥ al-Mawṣilí (ob. 220 A. H.). N. 116.
- 42. Iṣbahání, Sahl b. Alí b. Sahl. (48, 7). Apparently the son of Alí b. Sahl al-Iṣbahání (0b. 307 A. H.).
- 43. Iṣṭakhrí, Abú 'Imrán (211, 6). Contemporary with Abú Turáb al-Nakhshabí (0b. 245 A. H.).
- 44. Iṣṭakhrí, Yaḥyá (211, 8). Contemporary with Ibn cAṭá of Baghdád (ob. 309 A. H.).

<sup>1)</sup> On the other hand it is said in H. II, 3106 that Abú Ja<sup>c</sup>far al-Ḥaddád صحب ابا تراب وأكابر العبّاد.

- 45. Jabala, Sheykh (287, 5). A Maghribí, contemporary with Abú <sup>c</sup>Abdallah Aḥmad b. Yaḥyá al-Jallá (*ob.* 306 AH.).
- 46. Jacfar al-Mubarqac (287, 11; 332, 11). Probably identical with Jacfar ibn al-Mubarqac (N. 117), who was contemporary with Abú cAbdallah al-Ḥuṣrí (q. v).
- 47. Jalájilí, al-Baṣrí (143, 15) 1). Contemporary with Aḥmad b. Muḥammad al-Baṣrí = Ibn Sálim (see List of Authorities).
- 48. Ibn al-Karanbí, Abú Ja<sup>c</sup>far, of Baghdád <sup>2</sup>). Teacher of Junayd and pupil of Abú <sup>c</sup>Abdallah b. Abí Ja<sup>c</sup>far al-Baráthí (H. II, 304*b*). H. II, 275*b*. N. 72.
- 49. Ibn al-Kátib, Abú Alí (206, 7). Q. 32. Sh. I, 148. N. 249.
- 51. Kisá'í, Abú Bakr al-Dínawarí. A saḥíb of Junayd, whom he predeceased. N. 135.
- 52. Ibn al-Kurríní. See Ibn al-Karanbí.
- 53. Magházilí, Abú 'Alí (281, 19). Contemporary with Shiblí.
- 54. Magházilí, Isḥáq (195, 14). Contemporary with Bishr b. al-Ḥárith al-Ḥáfí (*ob*. 227 Å. H.).
- 55. Magházilí, Abú Muḥammad (209, 9). Contemporary with Jacfar al-Khuldí (0b. 348 A. H.). Cited in TA II 46,20 and 84, 6.
- 56. Makkí, Abu 'l-Ḥasan of Baṣra (165, 22). One of the author's contemporaries. Ibn Sálim refused to salute

<sup>1)</sup> This passage is cited by Qushayri, 152, 11 foll.

<sup>2)</sup> Karanbı́ (cabbage-seller) is probably the correct form of the nisba, which appears in the MSS. of the Lumac as مريني and in the present edition as أَرُيني and in the present edition as . The reading مريني (Iḥya, Búláq, 1289 A. H. IV, 345, 26) is certainly false. According to H. and N. the name of this Ṣúfi is Äbú Jacfar al-Karanbi but he is called Ibn al-Karanbi (N. p. 93, l. 2) in a story of him which also occurs in the Lumac, 337, 16 foll. Cf. the Introduction to al-Hidāya 'ilā farā'iḍ al-qulúb, ed. by Dr. A. S. Yahuda, p. 108.

- him, on the ground that he had made himself celebrated by his fasting.
- 57. Ibn Mamlúla al-cAttár al-Dínawarí (201, 14). According to H. II, 327a, Muḥammad b. Macrúf al-cAttár, generally known as Mammúla, was the Imám of the congregational mosque. He heard Traditions from Yaḥyá b. Sacíd al-Qattán (ob. 198 A. H.) and Yazíd b. Hárún (ob. 206 A. H.). The Mosque of Mammúla b. Macrúf is named after him.
- 58. Marandí, Husayn b. Jibríl (238, 1).
- 59. Márastání, Ibráhím. His full name is Abú Isḥáq Ibráhím b. Aḥmad al-Márastání. He was a friend of Junayd. H. II, 308a, where the text is given of a letter written to him by Junayd.
- 60. Marwazí, 'Abdallah (178, 20). Contemporary with Abú 'Alí al-Ribáṭí (q. v.).
- 61. Ibn Masrúq, Abu 'l-'Abbás Aḥmad b. Muḥammad al-Ṭúsí. Died at Baghdád in 298 or 299 A. H. Q. 27. K. 146. N. 83. TA I, 115.
- 62. Ibn Masrúq, Muḥammad al-Baghdádí (297, 5). Contemporary with Junayd (K. 415). Probably the same as N°. 61.
- 63. Mimshádh al-Dínawarí. Died in 299 A. H. N. 88. TA II, 157. Sh. I, 135.
- 64. Ibn al-Miṣrí, Ḥusayn (198, 16). Contemporary with Junayd.
- 65. Ibn al-Mu<sup>c</sup>allim, Abú Bakr (208, 1). See the List of Authorities under Khayyáṭ.
- 66. Muḥammad b. Aḥmad, Abu 'l-Ḥasan (292, 11) = Aḥmad
  b. Muḥammad Abu 'l-Ḥasan = Ibn Sálim. See the
  List of Authorities.
- 67. Muḥammad b. Ismá<sup>c</sup>íl (189, 9). Contemporary with Abú Bakr al-Kattání (0b. 322 A. H.).
- 68. Muḥammad b. Yacqub (287, 11) = Ibn al-Faraji.

- 69. Munádí, Abu 'l-Qásim, of Naysábúr. Contemporary with Abu l'-Ḥasan al-Búshanjí of Naysábúr (ob. 347 or 348 A. H.). Q. 125, 4 from foot and 126, 3.
- 70. Muqrí, Abú 'Abdallah al-Rází (149, 16) = Abú 'Abdallah b. al-Muqrí (191, 22). His full name is Abú 'Abdallah Muḥammad b. Aḥmad b. Muḥammad al-Muqrí. He died in 366 A. H. TS 118a. N. 332. Sh. i, 166.
- 71. Abu 'l-Musayyib (207, 11). Contemporary with Abu 'l-Husayn al-Darráj (06. 320 A. H.).
- 72. Mushtúlí, Abú 'Alí (158, 21). His full name is Abú 'Alí Ḥasan b. 'Alí b. Músá al-Mushtúlí. He was a pupil of Abú 'Alí b. al-Katib and Abú Ya'qúb al-Súsí. He died in 340 A. H. N. 250.
- 73. Ibn al-Muwaffaq, 'Alí, of Baghdád (290, 18). He met Dhu 'l-Nún al-Míṣrí (ob. 245 A. H.). He performed more than fifty pilgrimages to Mecca. H. II, 301a. N. 108.
- 74. Ibn al-Muwallad = Raqqí.
- 75. Muzayyin, Abu 'l-Ḥasan. Died in 328 A. H. Q. 32. N. 188.
- 76. Muzayyin al-Kabír Abu 'l Ḥasan al-Muzayyin. See A 528a, 3 from foot and foll. According to 'Abdallah Anṣárí (N. p. 180, l. 18 foll.) there were two Ṣúfís named Abu 'l-Ḥasan al-Muzayyin. The elder, known as Muzayyin al-Kabír, was a native of Baghdád and was buried there. The younger, known as Muzayyin al-Ṣaghír, was also a native of Baghdád, but was buried at Mecca. Sam'ání, on the other hand, says that Abu 'l-Ḥasan al-Muzayyin al-Kabír was buried at Mecca.
- 77. Muzayyin, Abú 'Uthmán (307, 20).
- 78. Naháwandí, Abu 'l-Qásim b. Marwán (288, 16). A sáhib of Abú Sa<sup>c</sup>íd al-Kharráz (ob. 277 or 286 A. H.).
- 79. Nasíbí, Abú <sup>c</sup>Abdallah (190, 1).
- 80. Nassáj, Abú Muḥammad (399, 1). 4th century.

- 81. Nawribátí, Abú 'Alí (183, 7). Perhaps the same as Abú 'Alí al-Ribátí (g, v).
- 82. Nibájí, Abú 'Abdallah (222, 12). His full name is Abú 'Abdallah Sa'íd b. Yazíd al-Nibájí. He was contemporary with Dhu 'l-Nún (06. 245 A. H.) and was one of the teachers of Aḥmad b. Abi 'l-Ḥawárí of Damascus (06. 230 or 246 A. H.), who related anecdotes of him. H. II, 1816. A. 553a, 6. N. 86.
- '83. Qalánisí, Abú 'Abdallah Aḥmad. He is said to have been the teacher of Junayd (175, 20), but this statement, which has been added by a corrector, is probably untrue. The answer given by him (176, 3) is ascribed in H. and in the Kitáb al-Luma itself (217, 16) to Abú Aḥmad al-Qalánisí. H. II, 256a and N. III, merely relate how he saved his life by keeping a vow which he had made that he would never eat elephant's flesh.
- 84. Qalánisí, Abú Aḥmad Muṣʿab. He originally belonged to Merv but resided in Baghdád. Abú Saʿíd b. al-Aʿrábí associated with him. He died in 290 A. H. at Mecca. H. II, 299b. N. 109.
- 85. Qannád, Abu 'l-Ḥasan ʿAlí b. ʿAbd al-Raḥím. He related sayings of Ḥusayn b. Manṣúr al-Ḥalláj (ob. 309 A.H.). A. 462b, 13.
- 86. Qarawí, Abú Jacfar (216, 5). One of the MSS. has Farwí.
- 87. Qarmísíní, al-Muzaffar (191, 8). He was a sáhib of 'Abdallah b. Muḥammad al-Kharráz, who died before 320 A. H. Al-Muzaffar died at Ramla (N. p. 113, l. 18). TS. 91a. Q. 32. N. 270. Sh. I, 150.
- 88. Qaṣṣáb, Abú Jacfar (205, 15). He resided at Ramla and was contemporary with Abú Sacíd al-Kharráz (ob. 277 or 286 A. H.).
- 89. Qaṣṣáb, Muḥammad b. 'Alí (24, 20). Teacher of Junayd.

- 90. Qaṣṣár, Muḥammad b. Alí (199, 10). Probably these two names refer to the same person.
- 91. Qazzáz, Ḥasan al-Dínawarí. Contemporary with Mimshádh al-Dínawarí (ob. 299 A. H.).
- 92. Qurashí, Abú 'Abdallah. His full name is Abú 'Abdallah Muḥammad b. Sa'íd al-Qurashí. H. II, 310a, where a passage is quoted from a book by him entitled Sharh al-tawhíd.
- 93. Raqqí, Ibráhím b. al-Muwallad. TS. and N. call him Abú Isḥáq Ibráhím b. Aḥmad b. al-Muwallad. He died in 342 A. H. TS. 94b. H. II, 317b. N. 265. Sh. I, 153.
- 94. Ibn Razcán (?), Abu 'l-Ḥasan (297, 13).
- 95. Ribáṭí, ʿAbdallah (328, 16). Contemporary with Abú Ḥafṣ al-Ḥaddád of Naysábúr (0b. 271 A. H.).
- 96. Ribáţi, Abú 'Ali (178, 20). A ṣáḥib of 'Abdallah al-Marwazi. Perhaps identical with Ibráhim al-Ribáţi of Herát (N. 18), who was a pupil of Ibráhim Sitanbah (N. 17), the contemporary of Abú Yazid al-Bisţámi (ob. 261 A. H.).
- 97. Ibn Rufay<sup>c</sup> al-Dimashqí (197, 20). Contemporary with Abú <sup>c</sup>Alí al-Rúdhabárí (*ob*. 322 A. H.).
- 98. Şá'igh, Ibráhím (205, 2). He associated with Abú Aḥmad al-Qalánisí (ob. 290 A. H.).
- 99. Şá'igh, Yúsuf (197, 16). Abú Bakr al-Zaqqáq (q. v.) met him in Egypt.
- 100. Samarqandí, Muḥammad b. al-Faḍl = Muḥammad b. al-Faḍl al-Balkhí (ob. 319 A. H.). Q. 24. K. 140. TA. II, 87. N. 119. Sh. I, 117.
- 101. Ṣaydalání, Abú Jacfar, of Baghdád. He was contemporary with Junayd and was one of the teachers of Abú Sacíd b. al-Acrábí. He died in Egypt. N. 197.
- 102. Sijzí, Abú 'Abdallah (191, 22). He associated with Abú Ḥafṣ al-Ḥaddád (ob. 271 A. H.). TS. 57b. H. II,

- 313b. N. 115. Sh. I, 132 (where الشجرى is a mistake for الشجرى).
- 103. Sindí, Abú <sup>c</sup>Alí. Abú Yazíd al-Bisṭámí (ob. 261 A. H.) learned from him the theory of faná. N. 43.
- 104. Ṣubayḥí, Abú ʿAbdallah, of Baṣra. He was a great ascetic and is said to have lived for thirty years in a cellar. H. gives his name as Abú ʿAbdallah al-Ḥusayn b. ʿAbdallah b. Bakr. Abú Nuʿaym al-Iṣbahání (ob. 430 A. H.). says that his father was a ṣáḥib of Ṣubayḥí, before the latter left Baṣra and settled at Sús. TS. 75b. H. II. 315a. N. 190. Sh. I, 136 (where
- 105. Sulamí, Aḥmad b. Muḥammad (185, 23). Contemporary with Abú 'Abdallah al-Ḥuṣrí (q. v.).
- 106. Sulamí, Ismá'íl (332, 13). Contemporary with Abú Bakr al-Zaqqáq (q. v.).
- 107. Súsí, Abú Ya<sup>c</sup>qúb. He resided chiefly at Basra and Ubulla. He was the teacher of Abú Ya<sup>c</sup>qúb al-Nahrajúrí (ob. 330 A. H.). N. 139.
- 108. Țabaristání, Abú 'Imrán (171, 15; 190, 16).
- 109. Țayálisí, Ja<sup>c</sup>far al-Rází. The *nisba* Țayálisí is conjectural. See notes at 288, 10; 336, 13; and 359, 6.
- 110. Ţúsí, Abu 'l-ʿAbbás Aḥmad b. Muḥammad = Ibn Masrúq al-Ţúsí.
- 111. Ṭúsí, Muḥammad b. Manṣúr of Baghdád (183, 4). He was the teacher of Ibn Masrúq al-Ṭúsí, Abú Sacíd al-Kharráz, and Junayd. N. 53.
- 112. 'Ukbarí, Abu 'l-Faraj (252, 10). Contemporary with Shiblí.
- 113. 'Umar b. Baḥr (260, 9). Contemporary with Shiblí.
- 114. Urmawí, al-Kurdí al-Şúfí. Perhaps identical with Abu 'l-Ḥusayn al-Urmawí (N. 295), who was contemporary with Abú 'Abdallah al-Rúdhabárí (ob. 369 A. H.).

- 115. Ibn Yazdániyár, Abú Bakr al-Ḥusayn b. ʿAlí, of Urmiya. He followed a 'path' of his own in Ṣúfism and came into conflict with Shiblí and other Sheykhs of 'Iráq whose doctrines he opposed. It is greatly to be regretted that the chapter which Sarráj devotes to him in the Kitáb al-Luma' is wanting in both MSS. See p. f.v. TS. 94a. Q. 32. N. 219. Sh. I, 151.
- 116. Záhirábádhí, Abú Bakr (41, 10).
- 117. Zajjájí, Ahmad b. Yúsuf (177, 3).
- 118. Zaqqáq, Abú Bakr. His full name is Abú Bakr Aḥmad b. Naṣr al-Zaqqáq al-Kabír al-Miṣrí. He was a contemporary of Junayd. Amongst his pupils were Abú Bakr al-Zaqqáq al-Ṣaghír of Baghdád and Abú Bakr al-Duqqí. Q. 25. N. 213. Sh. I, 117 (where الزفاق is a mistake for
- 119. Ibn Zírí (194, 2) = Abu 'l-Ḥusayn b. Zírí (272, 14). A sáḥib of Junayd.
- 120. Zurayq, Sheykh (287, 6). A Maghribí, contemporary with Abú 'Abdallah b. al-Jallá (0b. 306 A. H.).

Until five years ago the Kitáb al-Lumac fi 'l-Taṣawwuf (Hájjí Khalífa, ed. Fluegel, V 331, N°. 11178) was known only by its title. Since then two copies have come to light, one of which belongs to Mr. A. G. Ellis, while the other has recently been acquired by the British Museum (Or. 7710). Owing to the kindness of Mr. Ellis, the former MS. has remained in my hands from the date whom I began to prepare this edition until the last proof-sheets were corrected. The conditions under which the British Museum codex is accessible are not attractive to any one living at a distance from London, and I have to thank Dr. Barnett, Head of the Oriental Department, for the readiness with which he granted my request that he would allow me to have the MS. photographed. The photographs made by Mr. R. B. Fleming are so excellent that whatever inaccuracies may be found in the critical notes are probably due to me.

In the following description of these two MSS. I shall call Mr. Ellis's manuscript **A** and the British Museum manuscript **B**. They are similarly designated in the critical notes.

A contains 197 folios. The text of the Kitáb al-Lumac (ff. 1a—193b) is preceded by a title-page, bearing the inscription كتاب اللع للسرّاج في التصوّف as well as a number of memoranda (mostly illegible) by different hands. Following the title-page is a full table of contents, beginning باب البيان علم التصوّف علم التصوّف علم التصوّف علم التصوّف الفهرسة بحمد الله وعونه ويمنه والحمد لله ربّ العالمين وصلّي الله على سيّدنا الفهرسة بحمد الله وعونه ويمنه والحمد لله ربّ العالمين وصلّي الله على سيّدنا وصلّم الله وعونه ويمنه والحمد لله وعونه ويمنه والحمد الله وعونه ويمنه والمستربة والمستربة والله والله والمستربة والمستربة والمستربة والمستربة والله والمستربة والم

**A** is dated the 10<sup>th</sup> of Rabí<sup>c</sup> II, 683 A. H. = June 26<sup>th</sup>, 1284 A. D. The name of the copyist, Aḥmad b. Muḥammad

al-Záhirí, occurs at the end of three of the four  $samá^cs$  (**A** ff. 193b—196a) which he transcribed from a MS. dated the 7<sup>th</sup> of Sha<sup>c</sup>bán, 566 A. H. = April 15<sup>th</sup>, 1171 A. D. This MS. is the original (No.1) of which **A** is a copy.

A is superior to B in all respects but that of age. There can be few manuscripts of the 13th century that are so well preserved. The ink seems to have lost scarcely anything of its firm and glossy blackness, and nearly every word is as clear as if it had been written yesterday. The margins have been curtailed by the binder's knife and honeycombed here and there by worms, so that a small portion of the numerous marginal notes has disappeared. These notes afford evidence of careful collation not only with the asl, to which I have referred above, but also with other MSS. of the work 1). In some cases the scribe has copied samács (ff. 21b, 43a, 63b, 85b, 109a, 128b, 147b, 163b, 177b, 183a); on f. 139b he has supplied several words that were omitted in the asl. Most of the annotations, however, have been made by later hands; they are plentiful in the first half of the text but then become sparse. Unfortunately A has a lacuna (179a, last line) which probably covers between ten and fifteen folios, and B does not fill the gap. Five chapters have been wholly lost:

- (I) Concerning the accusation of infidelity brought against Abu 'l-Ḥusayn al-Núrí in the presence of the Caliph.
- (2) Concerning Abú Ḥamza al-Ṣúfí<sup>2</sup>).
- (3) Concerning a number of Sheykhs who were charged with infidelity and persecuted.
- (4) Concerning Abú Bakr <sup>c</sup>Alí b. al-Ḥusayn (*read* al-Ḥusayn b. <sup>c</sup>Alí) b. Yazdániyár.

I) This is attested by such phrases as بلغ مقابلة وقرآءة , بلع مقابلة بلغ مقابلة , بلغ مقابلة وقرآءة , بلع مقابلة فصح ان شاء الله تعالى and بأصل معتمد

<sup>2)</sup> Probably Abú Ḥamza Muḥammad b. Ibráhím al-Baghdádí (ob. 289 A.H.).

(5) Concerning Muḥammad b. Músá al-Farghání and some of his sayings.

The beginning of a sixth chapter, in explanation of the sayings of Wásiṭí¹), has also disappeared.

**B** (British Museum, Or. 7710) is dated Jumádá II, 548 A. H. = August—September 1153 A. D. The text, though worm-eaten in many places, is written clearly and remains, on the whole, in a tolerable state of preservation. **B** contains 243 folios. After the *Bismillah* there is an incomplete table of contents (2a-b). The text begins in the middle of a sentence (3a, 1, 1) and concludes (242b, 1, 4) foll.) with a passage on love (mahabbat), which is now for the most part illegible and which does not occur in **A**. This passage, however, covers less than a page. The omissions in **B** are very serious; as compared with **A**, it is defective to the extent of over a third of the text. Its arrangement is chaotic. The correct order is given in the second column of the following table, which also shows what portions of the text are missing.

#### A

 $\mathbf{B}$ 

A, fol. 1a, 1l. 2—10. B; om. A, fol. 1a, ll. 10-16. B, fol. 3a, 11. I-II. A, fol. 1a, l. 17-fol. 5b, l. 7. B, om. A, fol. 5b, 1. 7—fol. 6a, 1. 9. B, fol. 3b, l. 1—fol. 4a, last line. A, fol. 6a, l. 9—fol. 10b, l. 1. B, om. A, fol. 10b, l. 1-fol. 16b, l. 1. B, fol. 4b, l. I—fol. 15a, last line. A, fol. 16b, l. 1—fol. 17a, l. 3. B, om. A, fol. 17a, l. 4-fol. 32a, l. 7. B, fol. 15b, l. 1-fol. 43a, last line. A, fol. 32a, l. 7—fol. 41b, l. 15. B, fol. 69b, l. 1-fol. 87b, l. 7. A, fol. 41b, l. 15-fol. 62a, last line. B, om. A, fol. 62b, l. 1-fol. 63b, penult. B, fol. 87b, 1. 8—fol. 90a, last line. A, fol. 63b, last line—fol. 68b, l. 10. B, fol. 43b, l. I—fol. 52a, last line. A, fol. 68b, l. 10-fol. 69a, l. 12. B, fol. 68b, l. I-fol. 69a, last line. A, fol. 69a, l. 12—fol. 95b, l. 8. B, om. A, fol. 95b, l. 8-fol. 105b, l. 12. B, fol. 906, l. 1-fol. 1096, l. 1. A, fol. 105b, l. 12-fol. 108b, l. 2. B, fol. 232a, l. 6—fol. 238a, last line.

<sup>1)</sup> Abú Bakr al-Wásiţí, the same person as Muḥammad b. Músá al-Farghání mentioned in the preceding chapter. See List of Ṣúſſs under Farghání.

```
A, fol. 108b, l. 2—fol. 109a, l. 16. A, fol. 109a, l. 16—fol. 109b, l. 12. A, fol. 109b, l. 13—fol. 112b, l. 8. A, fol. 112b, l. 9—fol. 113b, l. 4. A, fol. 113b, l. 5—fol. 114a, l. 7. A, fol. 114a, l. 8—fol. 115b, l. 4. A, fol. 115b, l. 5—fol. 119a, l. 19. A, fol. 119a, penult.—fol. 147b, l. 2. A, fol. 147b, l. 2—fol. 153a, l. 18. A, fol. 153a, l. 18—fol. 172a, l. 8. A, fol. 172a, l. 8—fol. 172a, l. 10. A, fol. 172b, l. 10—fol. 173a, last line. A, fol. 173a, last line—fol. 178a, l. 2. A, fol. 178a, l. 3—fol. 193b, l. 4. A, om.
```

B, fol. 239b, l. I—fol. 241a, last line. B, fol. 238b, l. I—fol. 239a, last line. B, fol. 62b, l. I—fol. 68a, last line. B, fol. 54b, l. I—fol. 56a, last line. B, fol. 241b, l. I—fol. 242a, last line. B, fol. 52b, l. I—fol. 54a, last line. B, fol. 56b, l. I—fol. 62a, last line. B, fol. 131a, last line—fol. 191a, l. 4. B, fol. 109b, l. 2—fol. 122a, l. 10. B, fol. 191a, l. 4—fol. 230a, last line. B, om. B, fol. 230b, l. I—fol. 232a, l. 6. B, fol. 122a, l. 10—fol. 131a, penult. B, om.

B, fol. 242b, ll. 4-17.

As regards the provenance of the present text of the Kitáb al-Luma<sup>c</sup>, in the opening lines of **A** (p. 1, 11. 1,—1 in this edition) it is stated that the text was put together by an anonymous editor from written materials which were communicated to him by several persons residing in Baghdád and Damascus, all of whom derived their information from Abu '1-Waqt 'Abd al-Awwal b. 'Ísá al-Sijzí; and that Abu '1-Waqt obtained his text in 465 A. H. from Aḥmad b. Abí Naṣr al-Kúfání, who in turn received it from Abú Muḥammad al-Ḥasan b. Muḥammad al-Khabúshání, presumably a pupil of the author.

This *isnád* will not bear examination. According to the *Shadharát al-Dhahab*, Abu 'l-Waqt died in 553 A. H. at the age of ninety-five, ') so that he was only seven years

<sup>1)</sup> Under 553 A. H. the Shadharát gives the following account of Abu 'l-Waqt: وفيها توفّى مسند الدنيا ابو الوقت عبد الاوّل بن عيسى السجزى ثمّ الهروى الماليني الصوفى الزاهد سمع الصحيح ومسند الدارمي وعَبْد ابن حميد (Brockelmann i, 157) من جال الاسلام الداودى (467 A. H.) في سنة خمس وسنّبن واربعاية وسمع من ابني عاصم الفُضَيْلي (471 A. H.) ومحمد بن ابني مسعود وطايفة وصحب شيخ الاسلام الانصارى وخدمه وعُمر الى هذا الوقت وقدم بغداد فازدحم المخلق عليه وكن خيرا متواضعا متودد حسن السمت متين الديانة محبّا للرواية توفّى في سادس ذى النعدة بيغداد وله خمس وتسعون سنة قاله في اليعبر وقال ابن شهبة في ناريخ الاسلام حمله ابوه بيغداد وله خمس وتسعون سنة قاله في اليعبر وقال ابن شهبة في ناريخ الاسلام حمله ابوه

old at the time when Kúfání is alleged to have transmitted the text to him. 1) Moreover, Kúfání died at Herát in 464 A. H. 2) Then, as regards the persons (four men and one woman) whom the anonymous editor mentions by name as his immediate authorities, we learn from the *Tabaqát al-Hanábila* of Ibn Rajab that Abu 'l-Qásim 'Alí, the son of Abu 'l-Faraj 'Abd al-Raḥmán Ibn al-Jawzí, died in 630 A.H. at the age of eighty 3). He was therefore born in 550 A. H., three years before the death of Abu 'l-Waqt, and could not possibly have received information from him. A further anachronism is involved in the appearance of a great-grandson of the Caliph Mutawakkil as one of the five reporters of the text. Mutawakkil died in 247 A. H., and even if we allow 50 years for each generation we only reach 400 A. H.

At the end of **A** (ff. 193b, 16 — 196a, 8) the copyist, Aḥmad b. Muḥammad al-Záhirí, has transcribed four  $samá^cs$ , which he found in his original.

The first of these was copied in an abridged form by Ibn Yaḥyá 4) in 566 A. H. It gives the names of seven per-

من هراة الى بوسنج فسمع صحيح البخارى وغيره من جمال الاسلام الداودى عزم على الحج وهيئاً ما مجتاج اليه فاصبح ميّنا وكان آخر كلمة قالها يا ليت قومى يعلمون بما غفر لى ربّى وجعلنى من المكرمين ودُفن بالشونيزيّة وعُمّر حتى أَلْحَقَ الاصاغر بالاكابر انتهى

I) The Shadharát, it will be noticed, makes the almost equally incredible statement that in the same year (465 A. H.) Abu 'l-Waqt attended lectures on the Sahih of Bukhárí and other books of Traditions.

<sup>2)</sup> Yáqút, ed. by Wüstenfeld, IV 321, 14 foll. The *Luma*<sup>c</sup> gives Abú Naṣr as his *kunya*, but Yáqút reads Abú Bakr; which is confirmed by the *sama*<sup>c</sup>s written on the margin of A. For Abu 'l-Waqt al-Baḥrí (l. 16) read Abu 'l-Waqt al-Sijzí.

<sup>3)</sup> I owe these details to Mr. A. G. Ellis, who possesses a MS. of the *Tabaqát al-Hanábila*. He adds that in the life of Ibn al-Jawzí (ob. 597 A.H.) it is stated that his eldest son, 'Abd al-'Azíz, received instruction from Abu 'l-Waqt and Muḥammad b. Náṣir al-Silafí (ob. 550 A.H.). This is quite possible, since 'Abd al-'Aziz died in 554 A.H. during his father's lifetime.

<sup>4)</sup> Abu 'l-Ma'álí Aḥmad b. Yaḥyá b. Hibatallah al-Bayyi'. He seems to have been the owner of the original MS. from which A was copied. See below.

sons, including Abu 'l-Waqt al-Sijzí, who heard a portion of the *Kitáb al-Luma*<sup>c</sup> in 465 A. H. The name of the person from whom they heard it is not mentioned. 1)

The second was copied by 'Abd al-'Azíz b. Maḥmúd b. al-Akhḍar '2) at an unspecified date. It gives the names of twenty-five persons (headed by Abu 'l-Ma'álí Aḥmad b. Yaḥyá b. Hibatallah) who heard the whole of the Kitáb al-Luma in a series of sessions which were completed on the 12th of Rabí II, 553 A. H. The names of two persons are added who attended every session except one. The text which these twenty-seven persons heard was read to them by Sheykh Abu 'l-Fatḥ Yúsuf b. Muḥammad b. Muqallad al-Dimashqí on the authority of Abu 'l-Waqt al-Sijzí, from Kúfání, from Khabúshání.

The third samá<sup>c</sup> contains the names of a hundred and forty persons to whom the entire text, as derived from Abu '1-Waqt, was read by Abu '1-Faḍl b. Sháfi<sup>c</sup> during a number of sessions, the last of which took place on the 9<sup>th</sup> of Sha<sup>c</sup>bán, 553 A. H. Many of these names are illegible. Among them occurs the name of 'Abd al-Razzáq, the fifth son of 'Abd al-Qádir al-Jílí. 'Abd al-Qádir died in 561 A. H. 'Abd al-Razzáq (born 528 A. H.; died 623 A. H.) was twenty-five years of age when he heard the *Kitáb · al-Luma*<sup>c</sup> on this occasion.

The fourth samá<sup>c</sup> enumerates thirty-one persons, including two women, who heard Abu 'l-Waqt's text of the whole volume. At the head of the list stands the well-known author of the Ádáb al-muridin, Abu 'l-Najíb 'Abd al-Qáhir b. 'Abd-

I) The same  $sam\acute{a}^c$  is given more fully in various places on the margin of A (see p. XXXV supra), each record covering a certain portion of the text. These marginal  $sam\acute{a}^cs$  name Abú Bakr al-Kúfání as the authority for the text and Abú Haíş 'Umar al-Faráwí as the reader.

<sup>2)</sup> MS. , The penultimate letter is clearly said, not mim.

dallah al-Suhrawardí (ob. 563 A. H.), with his sons 'Abd al-Raḥím and 'Abd al-Laṭíf. The reader was Yúsuf b. Muḥammad b. Muqallad al-Dimashqí (already mentioned in the second samá'), and the last meeting was held on the 11th of Rajab, 553 A. H. The samá' ends with the following words: نقله احمد بن محمد الظاهرى في يوم الاربعاء عاشر ربيع الآخر من سنة نلث وغانين وستماية كما شاهك على نسخة ابي المعالى احمد بن مجمي البيّع خطّه وصحة

It seems to me likely that the *isnád* is a fiction based upon the  $samá^cs$ . The date 465 A. H. occurs in the first  $samá^c$ ; those written in the margin of **A** record that Kúfání's text of the  $Luma^c$  was read to Abu 'l-Waqt in that year; and in the second  $samá^c$  it is asserted that Kúfání derived his text from Khabúshání. For reasons indicated above, I do not see how we can accept the statement that Abu 'l-Waqt received the text from Kúfání himself or that he heard it from any one as early as 465 A. H.; but he may have received it at a later date from one of Kúfání's pupils. The list given in the *isnád* of five persons who are said to have transmitted Abu 'l-Waqt's text to the anonymous editor is discredited on chronological grounds and also lacks external authority. None of those five names appears in the  $samá^cs$ .

Had the authenticity of the text been doubtful, I should have felt myself obliged to print the samá<sup>c</sup>s in full, since they might have helped us to settle the question one way or the other. But there is nothing in the book, as it stands, to support or justify such a suspicion, and the evidence from outside is equally convincing. Qushayrí in his Risála (437 A. H.) cites many passages from the Luma<sup>c</sup> which agree with our text. Hujwírí, writing twenty or thirty years later, made free use of the work, and he quotes verbatim a passage on adab, which occurs in the present edition, p. 157, l. 19,

foll. 1) The Kitáb al-Luma<sup>c</sup> is one of the sources of Ghazzálí's Iḥyá. 2) M. Louis Massignon has called my attention to a passage in the Tabaqát al-Sháfi<sup>c</sup>iyyat al-Kubrá of Subkí (Cairo, 1324 A. H., part V, p. 123, ll. 13—19), where Sarráj is cited by Abu 'l-Qásim al-Ráfi<sup>c</sup>í as impugning the genuineness of the Ḥadíth, "Lo, a veil is drawn over my heart and I ask pardon of God a hundred times every day." This refers to Luma<sup>c</sup>, p. المناب المنا

The description of the two MSS. which has been given above will sufficiently explain my decision to make **A** the basis of the present edition, notwithstanding its relative inferiority in age. Although, as a rule, the textual differences are unimportant, I have recorded almost every variation, however trivial, so that the reader practically has both texts before him. The readings of **A** have been followed throughout except in a comparatively small number of instances which will be found in the foot-notes.

<sup>1)</sup> See Kashf al-Mahjúb, Lucknow ed., 265, 8 foll. = my translation, p. 341. The same passage is cited by Qushayrí, 153, 5 foll. and in Persian by Attár, Tadhkirat al-Awliyá, II, 183, 15—21, and Jámí, Nafahát al-Uns, 320, 7—14.

<sup>2)</sup> Sarráj is cited by name in the *Iḥyá* (Búláq, 1289 A.H.), II, 278, 6. The passage following, which has been translated by Prof. D. B. Macdonald in *FRAS* for 1901, p. 745, is an abridgment of *Luma*, p. Fall, 1. 1., foll. Two quotations from Abú Sa'íd b. al-A'rábí (*Luma*, p. Fall, 1. 1. 1. 1 and p. Fall, II. III. 1 occur in the *Iḥyá*, II, 269, 17—29 = *FRAS ibid.*, p. 720. The extent of Ghazzálí's debt to Sarráj may be estimated by comparing the chapters in the *Luma* that treat of music and ecstasy with the corresponding portion of the *Iḥyá*.

<sup>3)</sup> According to Ráfi'í the Tradition in question was described by Sarráj as خبر ضعیف, but the words used in the Luma' are خبر ضعیف.

<sup>4)</sup> See Massignon, Quatre textes inédits, relatifs à la biographie d'al-Hosayn ibn Mansour al-Hallāj, p. 25\*, N°. 23.

The omission of words or passages in one of the MSS is always noted, but I have not thought it necessary to record every occasion when words which occur in **B** have been supplied in **A** by a later hand.

One can only conjecture how far the author shares with his copyists responsibility for the numerous grammatical mistakes and irregularities which are found in the MSS. As he says (p. ١٤٦١. ١٩ foll.), the adab of the Sufis is not philological but theosophical; and though we may acquit him of gross blunders, it is more than likely that his knowledge of Arabic grammar was imperfect, and that in writing the language he did not observe all the niceties appropriate to a high standard of literary composition. The most common errors and solecisms may be classified as follows: Use of the accusative instead of the nominative (برون – instead of رون – ), and of the nominative instead of the accusative (especially after الذي omission of the 'a'id, with or without a preposition, after \( \) and \( \) (19, 8; 95, 19; 154, 6, 16; 198, 2;

282, 4; 313, 4; 406, 5, etc.); use of the plural verb when it precedes a plural subject (17, 1; 18, 2; 158, 22; 165, 9; further examples in the foot-notes); use of the Imperfect in the apodosis of conditional sentences (116, 19; 165, 18 et passim); use of the Indicative instead of the Subjunctive; omission of after with the same kind, I have acted on the principle that while an editor is bound to correct flagrant faults of syntax, it is no part of his business to improve the author's style.

But the chief difficulties of the Kitáb al-Lumac are not essentially linguistic; they arise from the subtlety and abstruseness of the ideas which mystical writers have to express. In their effort to express such ideas the Súfís often employ language that no grammarian can make intelligible, though it undoubtedly suggests a meaning to the initiated: it may be comprehended as a whole, but will not bear logical analysis. A text of this character is peculiarly liable to corruption and almost beyond the reach of emendation. The critic is disarmed when the notions presented to him are so obscure and elusive that he cannot draw any sharp line between sense and nonsense, or convince himself that one reading is superior to another.

For a large portion of the book we have to depend on a single MS., and there are many passages which the author cannot have written exactly as they now stand. The mystical verses are sometimes unmetrical as well as corrupt. I have done my best to alleviate the difficulties of the text, without altering it except in a few places where the remedy seemed to be fairly obvious. That it requires further correction is evident, but in editing a work of this description for the first time, conjectural emendation is only justified when it can claim a high degree of probability.

The Abstract of Contents will, I believe, be found useful both by those who wish to refer to the original and by

those who do not read Arabic but are interested in the study of Muhammadan mysticism. It should be pointed out that the English Index (pp. 122—130) supplies references to the principal subjects discussed by Sarráj and also to the Arabic technical terms which he explains in the course of his work.

In the Glossary I have collected a number of words and forms which illustrate the author's somewhat unclassical style. Many of them occur in Dozy, but his examples of their usage are generally drawn from writers belonging to a much later period. The fact that Súfism was largely a popular movement in close touch with the poorer and uneducated Moslems could not fail to lower its literary standards and vulgarise its vocabulary; but this is not entirely to be deplored. Unlike the philologists and lexicographers, the Súfí authors availed themselves freely of the living and growing language of their time, and helped to overcome the academic influences which, if unchecked, would have raised a barrier against the extension and diffusion of Muhammadan culture amongst those who needed it most.

The book has been printed with the accurate and finished workmanship that Orientalists have learned to expect from Messrs Brill, and though the list of Corrigenda and Addenda is a long one, there are few serious errors. For these I am responsible, but I hope they will be excused as misfortunes which befall the most careful proof-reader in moments of preoccupation or fatigue. It only remains to express once more my gratitude to Mr. A. G. Ellis for having placed at my disposal, without any restriction whatever, the manuscript that forms the basis of the present edition and is the unique authority for a large portion of the original text.

REYNOLD A. NICHOLSON.

### ADDENDA ET CORRIGENDA.

Page Line f 1. For Louis, read Louis.

ا اا For مُلْهِ مِن جَهِلَهُ read مُلْهِ عَلَى اللهِ 
وأُمّاراتها read وأُماراتها for وأُماراتها

ال Dele the hamza in والتبرئ.

بشار read یشار read یشار read .

الْجَريرى بَصْم لِلْيَم نَسِبَةُ الْلَى الْجَريرى بَصْم لِلْيَم نَسِبَةُ الْلَى اللَّهُ (I, 172, 1) says: الْلَجْريرى بَصْم للْيَم نَسِبَةُ الْلَى On the other hand, Faríduddín 'Aṭṭár (Tadhkirat al-Awliyá, II, 132, 3) rhymes بَصِيرى with بَصِيرى, and though he is often at fault in historical matters, it seems to me that he is a more trustworthy authority than Anṣárí as regards the correct pronunciation of the nisba.

المودّ read المودّ المودّ المودّ read المودّ المود

. قدرته read فدرته For

الأَنيّن read الأَنيّن read الأَنيّن.

۳۰ ۳ For جبریا read جبریا.

العرفة read المعرفة read المعرفة.

الماري For الماري read الماري. This saying in a somewhat different form is attributed by Qushayrí (12, 8) to Sarí al-Saqatí.

Page Line

For Ji read Ju. 42 12

العرض The correct reading is probably يعرض. See 2 Glossary.

v For عدقة read مدقة. 29

r Dele i after xi. ٥.

The accusative کڈابیں, instead of the nominative, is Ò+ contrary to rule, (Wright II, 85), but the author may have written it so.

. أَرْجَى read أَرْجاً 44

العَبَر read العَبْر read! 4

اولاصور read والاصور read والاصور المحمد الم

9 For النَّخْبَر read النَّخْبر. Cf. Freytag, Arabum Proverbia, II, 421.

بة For بنة, read بنة. vf

9 For چے ش read شیئا.

التَّيُّهِانِ read التَّيَّهِانِ read. التَّيَّهِانِ 91

f For so read . 711

Iv For Jes read Jes (as in A). 114

1. For zers read zers. 111

o الله has dropped out before اصحاب, 141

lv For isi read isi. 149

الله For أَثَرَ read آثَرُ. 11V

اهل العقة من اهل العقة Read ... Ilmm

ا الله For ترتفع (so A, but the points over the initial الله have lmm been added by a later hand) read يرتفع.

الخَيْرُ read الْحَيْرُ read الْحَيْرُ. 1100

Page Line

ابن الكَرْبَني read ابن الكَرْبَني. The same correction must be made on p. اما, l. ا،, p. امم, l. الج , p. الم, l. الج , p. الم, l. الج , and p. المالة , l. الم , see the Introduction, p. XXVII n. 2.

المجاردة read المجاردة read المجاردة read المجاردة.

افالادبُ read فالاذبُ 19 For فالادبُ

. لو أَظْفَرْنَني الطَّرْفَ Perhaps .

ام. v For طالک read طابح.

الكسائي read الكتّاني الكسائي الكسائي

المن غير تذاهب I have little doubt that we should read من غير تذاهب and omit the words ولا تساكر . Cf. p. ٢٩١, l. ١, where read النساكر والتذاهب.

اللّبُد read اللّبَد read اللّبَد read.

.عِلْمِ يسوسه وورع يحجزه ووجد يحمله وخُلق يصونه Read علم يسوسه

الب ۲۰ For وفيع read رفيع.

جُلُوسًا read جُلُوسًا ۴.۴ أوسًا

۲.9 الغ For على read على الغداد.

الات ا Perhaps تملّقت instead of تعلّقت,

الاغات Possibly خطات instead of الاغات.

ملادغات instead of ملاحظات مالاحظات.

ايستوعب حاله Read على الم

77. A f. 102a should be printed opposite this line.

۲۲۰ ۳ For المنتفال read المنتفالية على المنتفالية المن

موقوفًا read موقوف For موقوفًا

ابا عبد الله الرونباري read with B ابا عليّ الرونباري الله الرونباري

XLVIII

Page Line

٢٣٥ ۴ For عَدِّة read عَدِّة.

100 11 For Smil read Smil.

۲۴۲ ۲ For عقيق read عقيق.

الْهُ اللهُ The saj suggests الْهُ أَنْكُ أَلُهُا in the sense of "metaphorical description" or "symbolism".

المجال العبيد For the construction بصالح العبيد see Wright, II, 218 CD.

اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ مُلَوِّحًا Read مُلَوِّحًا for

The following verses occur thrice (pp. 22\*, 33\*, and 53\*) in Massignon's Quatre textes inédits, relatifs à la biographie d'al-Ḥosayn ibn Mansour al-Ḥalláj, where they are attributed to Ḥalláj himself. QT. gives eight verses, and the order is different from that in the Luma. The variants that seem to me worth noting are these:

سحائب الوحى فيها ٢۴٨, ٩ . ١٩٤٨ . ١٩٤٨ .

أَسْمَاعُ for اقوال ٩ ،٢٤٨

من مكمَّد الكظم , but in the third version من مكمّد (sic) لكظم

الله فيها Read الله with B.

whereas in the remaining verses the rhyme-letter must be pronounced with the *irráb*. Moreover, the rhymes are highly irregular, although the MSS. present an appearance of uniformity, which has been obtained at the expense of grammar.

Page Line

Fof F.—II These verses are cited by Qushayrí (95, 4 foll.), together with the opening verse:

أَهَابُكَ أَنْ أُبْدِى إِلَيْكَ الَّذَى أُخْفِى \* وَسِرَّى يُبْدِى مَا يَغُولُ لَهُ طَرْفي

See the supercommentary by Mustafá al-'Arúsí on Zakariyyá al-Ansárí's Sharh al-Risálat al-Qushayriyya, III, 62, 2 foll.

. بالغَهُم منْكَ عَن الكَشْك Read فَشْكَا يَ قَن الْكَشْع

. فابديت Qushayrí has تَلَظَّفْتَ في أَمْرِي فَأَبْدأُتَ شاهدي Qushayrí has فابديت

ایریک For یزید read میرید.

المُعَلَّب read المهال For بالمُعَلِّب read المُعَلِّب.

ابسناد read بانشاد read باسناد.

ry (note if). For Agháni, IV 21 foll. read Agháni, IV 39, 21 foll.

الْمُطِّرِدُ read (probably) مُطَّرِدُ read (probably) مُطَّرِدُ

PAV 1 For Sti read Sti. Cf. M., F

المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المرا

191 1 For Jumil read Slumil.

الا For الا For بن الحبد بن الحبد read المرابع المراب

اتضی او For انصی read اوست.

الجارية read الجارية For الجارية.

التساكم read والتساكي For والتساكم

Page Line

والنَّفَس read والنَّفُس For والنَّفُس read.

الله عنه الله الله الله قَامَ الله أَنْ عَلَى and the following verbs should be read as Imperatives. In this case النَّفَ must be substituted for النَّظَع and قَنْظَع for قَطْع.

الاشية . Iv For النشاء read النشاء. Cf. ۱۳۹۹, ۸

العطف read تعطف read تعطف.

تَفَصَّلُونَي read تَفَصَّلُونَي For تَفَصَّلُونَي read

واحدة Grammar requires واحدة.

خان ملّنا كذى ففى النار وان ملّنا كذى ففى النار النار وان ملّنا كذى ففى النار وان ملّنا كذى

fi. م الطايفات الذين غلطوا . Cf. الغرقة الذين غلطوا ، fi.

الطبقات الثلث Read الثاني الث

التهسّك بالاشدّ من may stand. Cf. المتهسّكين التهسّك التهسّك بالاشدّ من التهسّك التهسّل التهسّل التهس

for same for same.

### ABSTRACT OF CONTENTS.

78 9 For laqá read liqá.

# KITÁB AL-LUMA'

### ABSTRACT OF CONTENTS.

The anonymous editor mentions the names of several persons (four residing in Baghdád and one in Damascus) through whom the text of the Kitáb al-Lumac was transmitted to him. All of them derive it from the same authority, namely, Abu 'l-Waqt 'Abd al-Awwal b. 'Ísá b. Shu'ayb b. Isháq al-Sijzí al-Súfí al-Harawí al-Málíní, who received it in 465 A. H. from his teacher Abú Nasr 1) al-Kúfání, to whom it was communicated by Abú Muhammad al-Khabúshání. Doxology. Praise to God, who has endowed the elect among His servants with various degrees of knowledge and understanding of Himself. The whole of knowledge is comprised in three sources, (a) the Koran, (b) the Traditions of the Prophet, 2 (c) that which is revealed to the Saints. Blessings on the Prophet and his family. Preface. The author describes the nature of the present work. It is a treatise on the principles and sciences of Sufism, including an account of the traditions and poems of the Suffs, their questions and answers, their 'stations' and 'states', their peculiar symbolism and technical terms. The author has indicated the salient features of each topic to the best of his power. He writes as an orthodox Moslem and begs his readers to study the work in a spirit of pious devotion and friendliness towards the

<sup>1)</sup> This should be Abú Bakr.

Súfís, who, though few in number, are highly esteemed and honoured by God. Some knowledge of the principles, aims, and method of genuine Súfís is necessary in this age, in order that they may be distinguished from the impostors 3 who appropriate their name and dress. Description of the genuine Súfís, whose hearts God has vivified by gnosis and whose bodies He has adorned with worship, so that they have renounced all things for His sake. Many of the author's contemporaries were only theoretically acquainted with Súfism, yet they composed pretentious books on the subject. This contrasts unfavourably with the behaviour of the eminent Súfís of old who did not discourse upon mystical questions until they had undergone austerities and had mortified their passions and had endeavoured to cut every tie that hindered them from attaining to God, and who combined theory with 4 perfection of practice. The author states that he has often suppressed the isnáds and abridged the text of the traditions and anecdotes in this volume. He has recorded the answers and sayings of the ancient Súfís inasmuch as these enable him to do without the ostentatious discussions in which contemporary writers indulge. God is the enemy of any one who embellishes or clothes in different language a mystical thought belonging to the ancients and attributes it to himself for the purpose of winning fame or popularity.

CHAPTER I: "Explanation of the science of Sufism and the doctrine of the Sufis and their position in regard to the culamá."

The author was asked, by some one who pointed out that many diverse opinions were held concerning Súfism, to explain the principles of its doctrine and to show by argument how it is connected with the Koran and the Apostolic Traditions. He replies by quoting Kor. 3, 16, where the most excellent of the believers and those of the highest rank in religion are described as "the possessors of knowledge"

(ulu 'l-cilm). Similarly, Muhammad said that the savants (culamá) are the heirs of the prophets. The author divides these culamá into three classes: the Traditionists (asháb alhadith), the Jurists (fugahá), and the Súfís. Corresponding to these three classes there are three kinds of religious knowledge: knowledge of the Koran, knowledge of the Sunna, 6 and knowledge of the realities of Faith. The last is identical with ihsán (well-doing), which, according to the definition imparted to the Prophet by Gabriel, consists in "worshipping God as though thou sawest Him, for if thou seest Him not, yet He sees thee." Knowledge is joined with action, and action with sincerity (ikhlás), and sincerity is this, that a man should seek God alone (wajh Allah) with his knowledge and his actions. The three classes mentioned above differ in their theory and practice and spiritual rank, each possessing characteristics peculiar to itself, as the author 7 now proceeds to explain.

CHAPTER II: "Description of the classes of Traditionists, their system of transmission, their critical sifting of the Ḥadíth, and their special knowledge of it."

The Traditionists attached themselves to the external form of the Ḥadíth, and regarding this as the foundation of religion they travelled to all parts of the world and sought out the relaters of Traditions, from whom they handed down stories about the Prophet and his Companions. They took pains to verify all the information that they received, to discover whether the relaters were trustworthy or not, to arrange the materials which they had collected, and to distinguish the genuine Traditions from those which were of doubtful authority. In this critical investigation some achieved greater success than others and gained such a reputation for learning that their testimony as to what the Prophet said and did and commanded and forbade was universally accepted. The Prophet prayed that God would make radiant the face of

any man who heard an Apostolic Tradition and transmitted it: hence all Traditionists, it is said, have shining faces.

CHAPTER III: "Account of the classes of Jurists and the various sciences with which they are specially endowed."

- 9 It is the function of the Jurists to study, interpret, and codify the Ḥadíth a task in which they are guided by the Koran, the Sunna, the consensus of public opinion, and analogy.
- 10 CHAPTER IV: "Account of the Suffs, their theory and practice, and the excellent qualities by which they are characterised."

The Şúfís agree with the Traditionists and Jurists in their beliefs and accept their sciences and consult them in difficult matters of religious law. Should there be a difference of opinion, the Şúfís always adopt the principle of following the strictest and most perfect course; they venerate the commandments of God and do not seek to evade them. Such is their practice in regard to the formal sciences handled by the Traditionists and Jurists, but having left these behind they rise to heights of mystical devotion and ethical selfII culture which are exclusively their own.

CHAPTER V: "Account of the moral culture and spiritual feelings of the Ṣúfís, and of the sciences in which the other culamá have no share."

The first point of distinction is that the Suffs renounce what does not concern them, *i.e.* everything that hinders them from attaining the object of their quest, which is God only. In the next place, they possess many moral, ascetic, and mystical qualities. Enumeration of these (pp. 11—13).

13 CHAPTER VI: "How the Súfís are distinguished from the culamá in other respects."

The Suffs are specially distinguished by their practical application of certain verses of the Koran and Traditions which inculcate noble qualities and lofty feelings and excellent actions such as formed part of the Prophet's nature

and character. The culamá and the jurists acknowledge the truth of these verses and Traditions without studying them closely and drawing forth their inmost meaning, but the Súfís realise the qualities and feelings referred to, e.g., 14 repentance, abstinence, patience, fear, hope, etc., so that each of these 'states' is represented by a special class of persons who attain to diverse degrees therein. Again, the Súfís are distinguished by self-knowledge, for they examine themselves in order to detect any trace of hypocrisy and secret lust and latent polytheism, that they may escape from those evils and take refuge with God. Finally, they have derived from the Koran and the Traditions mystical sciences which it is hard for the jurists and culamá to under-15 stand. Examples are given. The Súfís are distinguished from the rest of the 'ulamá by grappling with these recondite questions and solving them and speaking about them with the certainty that comes of immediate experience. The whole of Súfism is to be found in the Koran and the Traditions of the Prophet, a fact which is not denied by the culamá when they investigate it. Those who deny it are the formalists who recognise in the Koran and the Traditions only the external ordinances and whatever will serve them in controversy with opponents. The author laments that in his time this formal theology, inasmuch as it offered a ready means of obtaining power and worldly success, was far more popular than Súfism, which involves bitterness and anguish and self-mortification.

16 CHAPTER VII: "Refutation of those who maintain that the Şúfís are ignorant, and that the Koran and the Traditions supply no evidence in favour of Şúfism."

The Koran mentions numerous classes of men and women endowed with particular qualities, e. g. "the sincere", "the patient", "those who trust in God", "the friends of God", etc.

In the Traditions, too, we find examples not only of

special classes but also of individuals who are described as peculiarly holy, such as 'Umar b. al-Khaṭṭáb, al-Bará, Wábiṣa, Uways al-Qaraní, and Ṭalq b. Ḥabíb. The circumstance that these men, though included among the Faithful, are set apart 17 by special designations, indicates their distinction from the mass of believers. Moreover, the prophets, who occupy a more exalted position before God than the persons abovementioned, are allowed by the greatest religious authorities to have been like common men in respect of eating and sleeping and the ordinary events of life. The distinction enjoyed by the prophets and by these holy persons was the result of their intimate communion with God and their exceeding faith in His Word; but the prophets are distinguished from the rest by inspiration (waḥy), the apostolic office, and evidences of prophecy.

CHAPTER VIII: "Account of the objection raised by the Ṣúfís against those who claim the title of jurist or divine (faqih), together with an argument showing what is meant by 'understanding in religion' (al-fiqh fi 'l-din)."

Tradition: "when God wishes to confer a blessing on any one, He gives him understanding in religion." Definition of faqih by Ḥasan of Baṣra. Religion is a term comprehending all the commandments, both outward and inward, and the endeavour to understand the mystical 'states' and 'stations' mentioned above is no less profitable than the endeavour to become expert in legal knowledge. The latter is seldom required and can be obtained from a lawyer whenever the occasion for it arises, but knowledge of the 'states' and 'stations' in which the Ṣúfís strive to become proficient is obligatory upon all believers at all times. The lore deduced (from the Koran and the Traditions) by the Ṣúfís must be more abundant than the legal deductions drawn by the divines from the same source, because the mystical science is infinite, whereas all other sciences are finite.

CHAPTER IX: "The permissibility of a special endowment 19 in the religious sciences, and the exclusive possession of every science by its representatives. Confutation of those who arbitrarily refuse to recognise a particular science instead of referring the question to the experts in that science."

Some culamá deny that there is any special endowment in the science of religion. The Prophet, however, said, "If ye knew what I know, ye would laugh little and weep much." Now, if this knowledge had been part of the knowledge which he was commanded to proclaim to mankind, he would have proclaimed it; and if it had been allowable for his Companions to ask him about it, they would have asked him. Hudhayfa, one of the Companions, had a special knowledge of the names of the Hypocrites, and 'Alí b. Abí Tálib declared that he learned from the Prophet seventy categories of knowledge which the Prophet did not impart to any one else. The truth is that the science of religion is divided 20 amongst the Traditionists, the Jurists, and the Suffis, and each of these three classes is independent of the others. No traditionist will consult a jurist upon any difficulty connected with the science of Tradition, nor will a jurist bring legal problems to a traditionist. By the same rule, any one who desires to be instructed in the mysteries of Súfism must seek information from those who have thoroughly mastered the subject. Let none vituperate a class of men of whose science and feelings and aims he knows nothing.

CHAPTER X: "Why the Suffis are so called and why the name is derived from their fashion of dress."

The author explains that the name Ṣúfí is not connected with any science or spiritual condition, because the Ṣúfí is not characterised by one particular science or quality but, on the contrary, by all sciences and all praiseworthy qualities. He is continually advancing from one state to another, and his predominant characteristics vary from time to time, so that he

cannot be designated by a name derived from them. The appellation Suff is derived from the garments of wool  $(\mathfrak{suf})$  which used to be worn by the prophets and saints: it is a general term connoting all that is praiseworthy. Similarly the disciples of Jesus were named al-Ḥawariyyun on account of their white robes.

CHAPTER XI: "Confutation of those who say that they never heard mention of the Suffs in ancient times and that the name is modern."

If it be argued that there were no Súfís amongst the Prophet's Companions, the reason is, that it was impossible to apply the name Súfí to men who were known by the title of Companion, which is of all titles the highest and most honourable. The statement that 'Súfí' is a name of recent origin invented by the people of Baghdád is absurd: the name was current in the time of Ḥasan of Baṣra and Sufyán al-Thawrí, and according to a tale related in the History of Mecca on the authority of Muḥammad b. Isḥáq and others it existed before the promulgation of Islam.

23 CHAPTER XII: "Demonstration of the reality of the esoteric science."

Some formalists recognise only the science of the external religious law comprised in the Koran and the Sunna, and declare that the esoteric science, i. e. Súfism, is without meaning. In fact, however, the science of the religious law has an internal as well as an external aspect and inculcates inward as well as outward actions. The outward actions are bodily, such as hunger, fasting, almsgiving and the like, while the inward actions, or the actions of the heart, are faith, sincerity, knowledge of God, etc. 'The esoteric science' 24 signifies 'the science of the actions of the interior which

24 signifies 'the science of the actions of the interior which depend on the interior organ, namely, the heart (al-qalb)', and is identical with Sufism. The inward aspect of religion is the necessary complement of the outward aspect, and

vice versâ. Both aspects are inherent in the Koran, in the Traditions of the Prophet, and in Islam itself.

CHAPTER XIII: "The nature and quality of Sufism."

Definitions of Ṣúfism by Muḥammad b. 'Alí al-Qaṣṣáb, Junayd, Ruwaym, Sumnún, Abú Muḥammad al-Jarírí'), 'Amr b. 'Uthmán al-Makkí, and 'Alí b. 'Abd al-Raḥím al-Qannád. Chapter XIV: "Description of the Ṣúfís and who they are."

Sayings of 'Abd al-Wáḥid b. Zayd, Dhu 'l-Nún al-Miṣrí, 26 Junayd, Abu 'l-Ḥusayn al-Núrí. The people of Syria call the Ṣúfís 'poor men' (fuqará). Meaning of 'Ṣúfí' explained by Abú 'Abdallah al-Jallá. It is said that the original form of the word was Ṣafawí. According to Abu 'l-Ḥasan al-Qannád 'Ṣúfí' is derived from ṣafá (purity). Anonymous definítions of 'Ṣúfí'. The author's explanation of what is really implied by the name 'Ṣúfí'.

Qannád says that it refers to the dress in which the Şúfís resemble each other outwardly, though they are very different spiritually. Shiblí's answer to the question why the Şúfís were so named. It has been said that they are a remnant of the Ahl al-ṣuffa. Ibráhím b. Muwallad al-Raqqí gave more then a hundred definitions of Ṣúfism. Verses by 'Alí b. 'Abd al-Raḥím al-Qannád on the decay of Ṣúfism. Three definitions by an anonymous Shaykh referring to three points of view from which Ṣúfism may be regarded. Definitions given by Ḥuṣrí to the author. Saying of the Caliph Abú Bakr. CHAPTER XV: "On unification (tawhid)."

Definitions of unification, according to the sense which the Moslems generally attach to it, by Dhu 'l-Nún and Junayd.

Definitions of the term, according to the sense which the Suffis attach to it, by Junayd. The author's comment on the saying of Junayd that "man should return from his last state to his first state and be as he was before he existed". Saying

<sup>1)</sup> Or Jurayrí. See note on p. 70, 1. 4 in List of Addenda et Corrigenda.

30 of Shiblí to the effect that the unity of God is utterly inexpressible and indefinable, with a brief explanation by the author. Explanation of three answers of Yúsuf b. al-Ḥusayn

31 al-Rází concerning unification. The author then calls attention to another class of definitions, namely, those uttered in the language of ecstasy, and says that he will explain them as far as is possible, lest any of his readers should be misled. One must be a mystic in order to understand mystical symbolism. Ruwaym's saying, that unification is the effacement of human nature, signifies the transformation of the nature

32 of the lower soul (nafs). Explanation of several anonymous sayings on tawhid and wahdaniyyat, and of a saying by

33 Shiblí. Another anonymous definition of tawhid. Description of the first stage of tawhid and the first sign of tawhid by Abú Sacid al-Kharráz, together with the author's commentary.

Saying of Shiblí: "egoism impairs unification". Another saying of Shiblí to the same effect, with the author's explanation. Distinction made by Shiblí between the 'unification of humanity' (tawhid al-bashariyyat) and the 'unification of Divinity' (tawhid al-iláhiyyat). The author's explanation of this saying. Two contradictory sayings of Shiblí: on one occasion he said that whoever is acquainted with an atom of the science of unification cannot bear the weight of a gnat; but on another occasion he said that such a person sustains the whole heaven and earth on a single eyelash. Meaning of the latter saying. It is related that Gabriel covers

35 the East and the West with two of his six hundred wings. Other traditions respecting the size of Gabriel and the dimensions of the heavenly kingdom (malakút). Saying of Aḥmad b. 'Aṭá al-Baghdádí: "the reality of unification consists in forgetting unification, etc." The author explains what this means.

CHAPTER XVI: "Concerning what has been said on the subject of gnosis  $(m\alpha^c rifat)$  and the characteristics of the gnostic  $({}^c \alpha rif)$ ."

Two sources of gnosis according to Abú Sacíd al-Kharráz. Description of the gnostic by Abú Turáb al-Nakhshabí. Two kinds of gnosis, ma'rifat al-haqq and ma'rifat al-haqiqat, 36 distinguished by Ahmad b. Atá. The author's explanation of part of this saying: God is really unknowable; hence it has been said that none knows Him save Himself, and the Caliph Abú Bakr said, "Praise to God who hath given His creatures no way of attaining to the knowledge of Him except through their inability to know Him." Three sayings of Shiblí on gnosis. Abú Yazíd al-Bistámí said, describing the gnostic, that the colour of water is the colour of the vessel 37 which contains it. The author explains the meaning of this metaphor. Saying of Junayd. Anonymous definition of gnosis. Saying of Junayd: what gnostics desire of God. Muhammad b. al-Fadl of Samarcand asserted that gnostics desire nothing and that they have no personal volition, but when some one asked him what gnostics desire of God he answered, "Steadfastness" (istigámat) 1). Description of the gnostic by Yahyá b. Mu'adh al-Rází. Reply of Abu 'l-Husayn al-Núrí to one 38 who asked him why the intellect is unable to apprehend God. Explanation of this saying by the author. Saying of Ahmad b. 'Atá (which is sometimes wrongly attributed to Abú Bakr al-Wásití): "What is deemed evil is evil only through His occultation, and what is deemed good is good only through His manifestation, etc." The author quotes a similar saying of Abú Sulaymán al-Dárání and says that Ibn 30 'Atá's words bear the same meaning as the Tradition in which it is related that the Prophet went forth with a scroll in his right hand and another scroll in his left hand, and that he said, "Here are written the names of the people of Paradise, and here are written the names of the people of

<sup>1)</sup> Cf. Flügel, Ta'rífát, p. 19, l. 18, where istiqámat is defined as "not preferring anything to God." The term is explained by Qushayrí, 111, 27 fol.

Hell." A saying of Abú Bakr al-Wásití concerning gnostics, with the author's explanation thereof.

CHAPTER XVII: "Description of the gnostic and what has been said about him."

Three sayings of Yaḥyá b. Muʿadh al-Rází. Three signs of the gnostic enumerated by Dhu 'l-Nún al-Miṣrí. Anonymous 40 sayings: no one who describes gnosis is a true gnostic; if the gnostic turns from God towards mankind without His permission, God will abandon him; none can know God unless his heart is filled with awe. Perfect gnosis defined by ʿAbd al-Raḥmán al-Fárisí. The author's explanation of this definition.

CHAPTER XVIII: "Concerning the means by which God is known. The difference between the believer and the gnostic." Abu 'l-Ḥusayn al-Núrí said that God is known only through Himself, and that the intellect cannot know Him. On being asked what is the first duty imposed by God on His servants, he replied, "To know Him." Anonymous definition of gnosis.

Gnosis is originally a divine gift. Distinction between the believer and the gnostic. The former sees by the light of God, the latter through God Himself. Three kinds of gnosis: gnosis of acknowledgment, gnosis of reality, gnosis of contemplation. Definition of gnosis by Abú Bakr al-Záhirábádhí.

#### BOOK OF THE STATES AND STATIONS.

CHAPTER XIX: "Concerning the stations (al-maqámát) and their realities."

Definition of the term maqám.

Explanation by Abú Bakr al-Wásití of the Tradition, "The spirits are hosts arrayed (*junúd mujannada*)." Examples of the qualities to which the term 'station' is applied.

CHAPTER XX: "Concerning the meaning of 'states' (alahwál)."

Definition of the term aḥwal by the author.

Definition by Junayd. Anonymous description of the 'state' (hál) as 'secret recollection' (al-dhikr al-khafi). It is not gained, like the 'stations', by means of ascetic practices and works of devotion. Examples of 'states'. The author's explanation of a saying by Abú Sulaymán al-Dárání: "the body obtains relief when man's dealings with God pass over to the heart."

- Sayings of Muḥammad b. Wási<sup>c</sup>, Málik b. Dínár, and Junayd. CHAPTER XXI: "On the station of repentance (tawbat)."

  Definitions of repentance by Abú Ya<sup>c</sup>qúb al-Súsí, Sahl b. 'Abdallah al-Tustarí ("that you should not forget your sins"), and Junayd ("forgetting your sins"). The author points out that the definitions of al-Súsí and Sahl b. 'Abdallah refer to the repentance of disciples and seekers, whereas that of Junayd refers to the repentance of spiritual adepts. It was in the latter sense that Ruwaym defined repentance as "repenting of repentance."
- 44 So Dhu 'l-Nún said that common men repent of sin but the elect repent of forgetting God. The expressions used by gnostics and ecstatics in regard to repentance are illustrated by the definition of Abu 'l-Ḥusayn al-Núrí: "that you should repent of everything except God." Dhu 'l-Nún alludes to the above distinction in his saying, "The sins of the saints (al-muqarrabín) are the good deeds of the pious (al-abrár)." Another similar saying: "The hypocrisy of gnostics is the sincerity of disciples." Explanation of the different spiritual degrees.

CHAPTER XXII: "On the station of abstinence (wara<sup>c</sup>)." Three classes of those who practise abstinence.

The first class abstain from what is 'dubious', *i.e.* neither plainly lawful nor plainly unlawful. Saying of Ibn Sírín.

The second class abstain from whatever their consciences bid them avoid. Definition of abstinence by Abú Sacíd al-Kharráz. Ḥárith al-Muḥásibí never ate anything 'dubious':

a vein in his finger throbbed when he attempted to take such food. Story of Bishr al-Ḥáfí. Definition of 'lawful' by Sahl b. 'Abdallah al-Tustarí and the author's comment. Traditions justifying the appeal to conscience. The third class, namely, the gnostics and ecstatics, share the view of Abú Sulaymán al-Dárání, that whatever diverts the attention from God is 46 abominable. Similar sayings by Sahl b. 'Abdallah and Shiblí.

CHAPTER XXIII: "On the station of renunciation (*zuhd*)." Renunciation is the basis of spiritual progress, because

every sin originates in love of this world, and every act of goodness and obedience springs from renunciation. The name of 'ascetic' (záhid) is equivalent to a hundred names of praise. Renunciation has reference only to what is lawful, since the avoidance of unlawful and dubious things is obligatory. Three classes of ascetics (zuhhád). The first class are the novices whose hands are empty of possessions and whose hearts are empty of that which is not in their hands. Sayings of Junayd and Sarí al-Saqatí. The second class are the adepts in renunciation (al-mutahaggiqun fi 'l-zuhd), to whom Ru-47 waym's definition of *zuhd* as the renunciation of all selfish interests is applicable. There is a selfish interest in renouncing the world, inasmuch as the ascetic gains joy and praise and reputation, but the real ascetic banishes all these interests from his heart. The third class are those who recognise the utter vanity of this world and hold it so cheap that they scorn to look at it: hence they regard even renunciation of it as an act of turning away from God. Sayings of Shiblí and Yahyá b. Mucádh al-Rází.

CHAPER XXIV: "On the station of poverty (faqr) and the characteristics of the poor."

Verse of the Koran describing the poor. Poverty is a great ornament to the believer (Tradition). Saying in praise 48 of poverty by Ibráhím al-Khawwáṣ. Three classes of poor men (fuqará). The first class are those who possess nothing

and do not seek outwardly or inwardly anything from anyone, and if anything is offered to them they will not accept it. Saying of Sahl b. <sup>c</sup>Alí b. Sahl al-Iṣbahání. The reality of poverty explained by Abú <sup>c</sup>Abdallah b. al-Jallá. The question why faqírs refuse to accept food when they need it answered by Abú <sup>c</sup>Alí al-Rúdhabárí and Abú Bakr al-Zaqqáq. Answer given by Naṣr b. al-Ḥammámí to the question why the Ṣúfís prefer poverty to everything else. The second class possess nothing and do not beg either directly or indirectly, but if anything is offered to them they accept it. Saying of Junayd: the sign of the true faqír. Definition of the true faqír by Sahl b. <sup>c</sup>Abdallah al-Tustarí.

Real poverty defined by Abú 'Abdallah b. al-Jallá. Characteristics of the true faqír according to Ibráhím al-Khawwáṣ. The third class do not possess anything, but when they are in want they beg of a brother Ṣúfí and expiate the act of begging by their sincerity. ¹). Sayings of Jarírí and Ruwaym. Chapter XXV: "On the station of patience (sabr)."

Sayings of Junayd and Ibráhím al-Khawwás. Dialogue 50 between Shiblí and a man who asked him, "What is the hardest kind of patience?" The *mutaṣabbir*, the *ṣábir*, and the *ṣabbár* defined by Ibn Sálim. These definitions are illustrated by a saying of al-Qannád and stories of Dhu 'l-Nún and Shiblí. Verses which Shiblí used to quote.

Tradition as to the effect of one moan uttered by Zakariyyá, when the saw was laid on his neck.

CHAPTER XXVI: "On the station of trust in God (tawakkul)."

Passages in the Koran showing that trust in God is connected with faith. Other passages referring to the trust of the 'elect of the elect' (khuṣúṣ al-khuṣúṣ). Three kinds of trust in God. The first is the trust of the faithful (al-mu'minún).

<sup>1)</sup> Read مُدَّتُ instead of عَدَّتُ (cf. p. ١٩٣ l. ٢٠ foll.). 'Sincerity' (sidq) involves the entire absence of self-interest and self-regard.

Definitions of this by Abú Turáb al-Nakhshabí, Dhu 'l-Nún, Abú Bakr al-Zaqqáq, Ruwaym, and Sahl b. 'Abdallah al-Tustarí. The second kind is the trust of the elect (ahl al-khuṣúṣ). Definitions by Ibn 'Aṭá, Abú Ya'qúb al-Nahrajúrí, Abú Bakr al-Wásiṭí, and Sahl b. 'Abdallah al-Tustarí. The third kind is the trust of the elect of the elect (khuṣúṣ al-khuṣúṣ). Definitions by Shiblí, an anonymous Ṣúfí, Ibn al-Jallá, Junayd, 3 Abú Sulaymán al-Dárání, and another anonymous mystic.

CHAPTER XXVII: "On the station of satisfaction (rida) and the characteristics of the satisfied."

According to the Koran (9,73), God's satisfaction with man precedes man's satisfaction with God. Definitions of *ridá* by the author, Junayd, al-Qannád, Dhu 'l-Nún, and Ibn 'Aṭá.

Saying of Abú Bakr al-Wásití. Three classes of the satisfied: (I) those who strive to preserve equanimity towards God in all circumstances (2) those who pay no regard to their own satisfaction but consider only the fact that God is satisfied with them (3) those who realise that the question whether they are satisfied with God and God with them depends absolutely on the eternal providence of God. Saying of Abú Sulaymán al-Dárání in this sense. *Ridá* is the last of the 'stations' and is followed by the mystical 'states', of which the first is observation (*muráqabat*).

CHAPTER XXVIII: "On the observation of mystical states and the characteristics of such observers."

with his most secret thoughts: consequently he keeps watch over the evil thoughts that hinder him from thinking of God. Sayings of Abú Sulaymán al-Dárání, Ibráhím al-Ájurrí, and Ḥasan b. 'Alí al-Dámaghání. Three types of muráqabat. The first is that of beginners and is described in the saying of Ḥasan b. 'Alí al-Dámaghání. The second is described in a saying of Ibn 'Aṭá. The third is peculiar to those who observe God and ask Him to keep their minds always fixed upon Him.

56 Saying of Ibn 'Ațá.

CHAPTER XXIX: "On the state of nearness to God (qurb)." Koranic texts declaring that God is near. The state of nearness belongs to one who contemplates God's nearness to him, and seeks to draw near to God by means of obedience to His commands, and concentrates his thoughts by constant recollection of God. Such persons form three classes. The first class are those who seek to draw near to God by various acts of devotion. The second class are those who realise God's nearness to such an extent that they resemble 'Amir b. 'Abd al-Qays who said, "I never looked at anything without regarding God as nearer to it than I was." 57 Verses describing the inward feeling of nearness produced by ecstasy. Saying of Junayd: God is near to man in proportion as man feels himself near to God. An anonymous saying to the same effect. The third and highest class are those whose nearness to God causes them to be unconscious of nearness. Sayings of Abu 'l-Husayn al-Núrí and Abú Yacqúb al-Súsí. CHAPTER XXX: "On the state of love (mahabbat)."

It appears from several passages in the Koran that God 58 loves man and that God's love of man precedes man's love of God. The author describes the man who loves God. Three forms of love. The first is the love of the vulgar (al-cámmat), which results from God's kindness towards them, according to the Tradition that men naturally love their benefactors. Descriptions of this form of love by Sumnún, Sahl b. Abdallah al-Tustarí, Ḥusayn b. Alí, and an anonymous authority on Ṣúfism. The second form of love, which is the love of the sincere (al-ṣádiqún), is produced by regarding the majesty, omnipotence, and omniscience of God. Descriptions of it by Abu 'l-Ḥusayn al-Núrí, Ibráhím al-Khawwás, and Abú Sacíd al-Kharráz. The third form of love, i.e. the

<sup>1</sup> Ḥusayn (Ḥasan) b. cAlí al-Dámaghání is probably meant.

love of saints and gnostics (al-siddiqún wa 'l-carifún) results from their knowledge of the eternal and causeless Divine love: hence they love God without any cause for loving Him. Descriptions of this exalted love by Dhu 'l-Nún, Abú Yacqúb al-Súsí, and Junayd. Tradition: God becomes the eye, ear, and hand of any one whom He loves.

60 CHAPTER XXXI: "On the state of fear (khawf)."

Nearness to God (qurb) may produce either love or fear. Three kinds of fear mentioned in the Koran. While the vulgar (al-cámmat) fear the vengeance of God, the middle class (al-awsát) fear separation from God and the occurrence of anything that might impair their gnosis. Sayings on the latter kind of fear by Shiblí, an anonymous gnostic in reply to Abú Sacíd al-Kharráz, Ibn Khubayq, and al-Qannád. The third class are the elect (ahl al-khuṣūṣ). Their fear is described by Sahl b. cAbdallah al-Tustarí, Ibn al-Jallá, and al-Wásití.

Снартек XXXII: "On hope (rajá)."

Tradition: if the believer's hope and fear were weighed, they would balance each other. Some one whose name is not given said that fear and hope are the two wings of (devotional) work, without which it will not fly. Saying of Abú Bakr al-Warráq. Three kinds of hope: hope in God, hope in the abundance of God's mercy, and hope in God's recompense (thawáb). Description of one who possesses the second and third kinds of hope. Sayings by Dhu 'l-Nún and an anonymous Ṣúfí. He whose hope is in God desires nothing of God except God Himself. Sayings of Shiblí and a woman who met Dhu 'l-Nún in a desert.

SECTION: on the meaning of hope and fear.

The language used by spiritual adepts concerning hope and fear is illustrated by a saying of Ibn <sup>c</sup>Aṭá.

Another saying in the same style by Abú Bakr al-Wásiṭí. Anonymous saying, that love is not perfect without fear, nor fear without hope, nor hope without fear.

CHAPTER XXXIII: "On the state of longing (shawq)."

Tradition on the longing for Paradise. The Prophet prayed, that he might be filled with longing to meet God, and he 64 also said that those who long for Paradise hasten to do good works. Another Tradition giving the names of three persons whom Paradise longed for. Description of the mystic who feels longing. Two anonymous definitions of shawq. Saying of Jarírí on the pleasure and pain of longing. Description by Abú Sacíd al-Kharráz of those who feel longing. Three classes of such. The first class long for the blessings which God has promised to His friends, the second class long for Him whom they love, and the third class, contemplating God as present with them, not absent, say that longing is felt only in the absence of the desired object; hence they lose consciousness of the longing which characterises them in the eyes of their brethren.

CHAPTER XXXIV: "On the state of joy or intimacy (uns)."

The author's definition of uns: reliance on God and seeking help from Him; he adds that no further explanation is possible. Letter written by Mutarraf b. 'Abdallah to 'Umar b. 'Abd al-'Azíz. Anonymous saying to the effect that those who enjoy uns with God feel no fear of aught except Him. Description of one who is in the state of uns. Three classes of 'intimates'. The first class are intimate with the recollection (dhikr) of God and with obedience to Him. Saying of Sahl b. 'Abdallah al-Tustarí. The second class are intimate with God and shrink from all thoughts that distract them from Him. Sayings of Dhu 'l-Nún and Junayd.

Ibráhím al-Márastání defined uns as the heart's joy in the Beloved. The third class are they whose feelings of awe in the presence of God cause them to become unconscious of being 'intimate'. Saying of an anonymous gnostic, the answer written by Dhu 'l-Nún to a man who had said in a letter to him, "May God grant thee the joy

of being near to Him!", and a definition of *uns* by Shiblí. CHAPTER XXXV: "On the state of tranquillity (*iṭma'ninat*)." Saying of Sahl b. 'Abdallah al-Tustarí.

67 Explanation of the text, 'Those whose hearts are at rest in the recollection of God' (Kor. 13, 28), by Ḥasan b. 'Alí al-Dámaghání. Shiblí's interpretation of a saying of Abú Sulaymán al-Dárání. Characteristics of the tranquil man. Three kinds of tranquillity. The first belongs to the vulgar who find peace in thinking of God; the second to the elect who resign themselves to the Divine decree and are patient in tribulation, but at the same time are conscious of their devotional acts; the third to the elect of the elect who reve rently acknowledge that their hearts cannot rest with God 68 inasmuch as He is infinite and unique: therefore they advance in their ardent search and fall into the unimaginable Sea.

CHAPTER XXXVI: "On the state of contemplation (mush-áhadat)."

Mystical interpretation of Kor. 85, 3 by Abú Bakr al-Wásití. Sayings on contemplation by Abú Sacíd al-Kharráz and cAmr b. cUthmán al-Makkí. Saying of the Prophet: "worship God as though thou sawest Him." Explanation of *shahíd* (Kor. 5, 306).

- Three more sayings by 'Amr al-Makkí. Three kinds of contemplation indicated respectively by Abú Bakr al-Wásití, Abú Sa'íd al-Kharráz, and 'Amr al-Makkí in his Kitáb almusháhadat.
- Three forms of yaqin are mentioned in the Koran: 'ilm al-yaqin, 'ayn al-yaqin, and haqq al-yaqin. Tradition: "ask God for certainty in this world and the next." The Prophet also said that if Jesus had possessed more yaqin he would have walked in the air. Saying of 'Amir b. 'Abd Qays: "if the veil were lifted my certainty would not be increased." Saying of Abú Yacqub al-Nahrajúrí. The author says that yaqin is revelation (mukáshafat), which is of three kinds:

- (a) ocular vision on the Day of Resurrection (b) revelation to the heart by real faith (c) revelation of the Divine Power by means of miracles. Three classes of those who possess yaqin. The yaqin of the first class is described by an anonymous Ṣúfí, Junayd, Abú Yacqúb (al-Nahrajúrí), and Ruwaym.
- The yaqin of the second class is described by Ibn 'Aṭá, Abú Yaʿqúb al-Nahrajúrí, and Abu 'l-Ḥusayn al-Núrí; that of the third class by 'Amr b. 'Uthmán al-Makkí and Abú Yaʿqúb al-Nahrajúrí. Yaqin is the beginning and end of all the 'states': its extreme point is a profound and real belief in the Unseen. Saying of al-Wásiṭí.

# 72 THE BOOK OF THE PURE IN UNDERSTANDING AND OBEDIENCE TO THE BOOK OF GOD.

CHAPTER XXXIII: "On conformity to the Book of God." Tradition of the Prophet on this subject. Saying of 'Abdallah b. Mas'úd. The Koran is a guide to those who fear God and believe in the Unseen (Kor. 2, 1).

- 73 Verses of the Koran from which the Şúfís infer that a hidden meaning lies beneath every word of the Holy Book, and that this meaning can he found only by means of deep thought and attentive study.
- Such thought and study demand a sound heart (qalb salim), i.e., a heart in which there is nothing but God. Saying of Sahl b. 'Abdallah al-Tustarí to the effect that the hidden meanings of the Koran are inexhaustible, because it is the Word of God, who is infinite: it cannot be understood by human minds, except in so far as God reveals its meanings to those whom He loves.

CHAPTER XXXIX: "On the particular application of the term call (dacwat), and the nature of election (istifá)."

Sahl b. 'Abdallah said in reference to Kor. 10, 26, that call is general and guidance (hidáyat) special. Many are called but few chosen.

75 It appears from two passages of the Koran (22,74 and 35, 29) that the elect are (a) the Prophets (b) certain of the Faithful. The Prophets are distinguished by sinlessness, the revelation of God's Word to them, and the apostolic office; the other believers by their pure devotion, self-mortification, and cleaving to spiritual realities. All the Faithful are commanded to hasten to good works.

Verses of the Koran specifying different kinds of good works.
 CHAPTER XL: "On the diversity of those who hear the Divine admonition and their various degrees in respect of receiving it."

Some hear the Divine command but are hindered from fulfilling it by worldliness and sensuality. Verses of the Koran referring to such persons.

78 Others hear the Divine command and comply with it and repent and become active in good works and devote themselves sincerely to the pursuit of moral and spiritual excellence. Verses of the Koran referring to persons of this sort. The meaning of laghw (Kor. 23, 3) explained by 'Amr b. 'Uthmán al-Makkí. A third class are the savants ('ulamá) who fear God (Kor. 35, 25). Among these, again, are a special class, whom the (Koran 3, 5) describes as "well grounded in knowledge."

79 Explanation by Abú Bakr al-Wásití of the characteristics of those who are "well grounded in knowledge". The words of al-Wásití are elucidated by a saying of Abú Sacíd al-Kharráz. "To follow what is best in God's Word" (Kor. 39,19) refers to the wonderful things which are revealed to the hearts of mystics who hear the Koran with understanding.

80 CHAPTER XLI: "How the hidden meaning of the Koran is elicited by listening with studious attention when it is read aloud."

According to Abú Sa<sup>c</sup>íd al-Kharráz, there are three ways of listening attentively to the recitation of the Koran: (1) when you listen as though the Prophet were reading it to

you (2) when you listen as though you heard Gabriel reading it to the Prophet (3) when you listen as though you heard God reading it. In the last case, understanding is produced—you being absent from wordly concerns and from your 'self' — by power of contemplation and purity of recollection (dhikr) and concentration of thought.

This explanation is drawn from a verse of the Koran (2, 2) referring to belief in the Unseen. Saying of Abú Sa'íd b. al-A'rábí. Definition of the Unseen by Abú Sa'íd al-Kharráz: "that which God causes men's hearts to behold of conviction as to His attributes, whether described by Himself or conveyed by Tradition. Since the ultimate apprehension of the divine attributes, no less than of the divine essence, is impossible to man, mystical theologians are agreed that 'the Unseen' (al-ghayb) includes all the manifold experiences of theosophists, ecstatics, gnostics, and Unitarians."

S2 CHAPTER XLII: "Description of the way in which the Koran is understand by mystics."

Mystical interpretation of Kor. 5, 39; 23, 57—59. The words *khashyat* and *ishfáq* distinguished and defined.

- According to the mystic sense of Kor. 7, 158, there is no limit to the increase of faith, and all mystical experience, from beginning to end, is the fruit of real and infinite faith. Again, from Kor. 23, 61, it appears that those who fear God and believe in Him are free from polytheism (shirk). This shirk, as mystics interpret it, consists in having regard to one's acts of devotion and in seeking recompense for them; it is a thing insidious and hard to detect, and the only means of discovering and removing it is ikhlás, that is to say, a purely disinterested belief in God alone. Sayings on ikhlás by Sahl b. 'Abdallah al-Tustarí.
- The Koran (23, 62) mentions those whose hearts are terrorstricken by the thought that they shall at last return to God, notwithstanding their piety and zeal in doing good

works. Mystics interpret this terror (wajal) as being due to the inscrutable fact that God, in His eternal foreknowledge, has doomed them either to happiness or to misery hereafter. They cannot know what their fate shall be, hence they turn to God with supplication and utter poverty of spirit. The words of the Koran quoted above do not refer to evil-doers, as is proved by the Prophet's answer to a question which 'A'isha asked him.

CHAPTER XLIII: "Account of the sábiqún and the muqarrabún and the abrár according to the method of mystical interpretation."

The author cites a number of passages in the Koran in 85-86which these classes of persons are mentioned, and using the method called *instinbát* (that is, drawing out the hidden sense), he shows that the *muqarrabún* are superior to the sábiqún and the abrár.

CHAPTER XLIV: "How the duty of exerting one's self to the utmost (tashdid) is set forth in the Koran."

The Koran says (64, 16) "Fear God with all your might". This obligation in its real nature is such that, even if men should perform all the works of the angels and prophets and saints, that which they had done would be less than that which they had left undone. The angels themselves say, "Glory to Thee, O Lord! We have not worshipped Thee as Thou oughtest to be worshipped."

The true meaning of "Fear God with all your might". If you performed a prayer of a thousand rak as and were able to perform one rak a more, but postponed it to another time, you would have failed to pray with all your might. Similarly in the case of recollection (dhikr) or almsgiving. A passage of the Koran (4,68) implies that any inward reluctance to accept the decision of the Prophet, even were it a sentence of death against one's self, constitutes a departure from the Faith.

88 CHAPTER XLV: "Concerning what is said on the subject of the mystical sense of the Words (in the Koran) and the Divine Names."

It is said that whatever lies within the range of knowledge and understanding is derived from two phrases at the beginning of the Koran, viz., 'Bismillah' (in the name of God) and al-hamd lillah (the praise to God), because the faculties of knowledge and understanding are not self-subsistent but are through God and to God. When Shiblí was asked to explain the mystical sense of the B in Bismillah, he replied that spirits, bodies, and actions subsist in God, not in themselves. In answer to the question, "What is that in which the hearts of gnostics put their trust?" Abu 'l-'Abbás b. 'Atá said, "In the first letter of God's Book, i.e., the B in Bismillah al-Rahmán al-Rahím; for it signifies that through God all things appear and pass away and through His manifestation are fair, and through His occultation are foul; because His name Allah expresses His awfulness and majesty, and His name al-Rahmán expresses His love and affection, and His name al-Rahim expresses His help and assistance." The author explains that good things are called good only because God accepts them, and that evil things are called evil only because God rejects them. Abú Bakr al-Wásití 89 said that every divine Name (attribute) can be used as a means of forming one's character except the names Allah and al-Rahmán which, like the attribute of Lordship (samadiyyat), are beyond human comprehension. It has been said that the Greatest Name of God is Allah (III) because when the initial alif is removed, there remains llh (= lillah, to Allah), and when you remove the first lám, there remains lh (= lahu, to Him), and when you remove the second lám, there remains h, in which all mysteries are contained, inasmuch as h means huwa (He). Thus the name Allah is unlike all the other names of God, which become meaningless when a single letter is taken away from them. Sahl b. 'Abdallah al-Tustarí said that alif is the first and chief of the letters, because it signifies Allah who united (allafa bayn) all things and is Himself separated from all things. Abú Sa'id al-Kharráz said that when a man is concentrated on God, he reads the Koran with real understanding, which is greater in proportion to his love of God and his feeling of nearness to Him. Saying of Abú Sulaymán al-Dárání: rapture, not reflection, is necessary for understanding the Koran. Saying of Wuhayb b. al-Ward on the emotional effects produced by reading and study of the Koran.

90 CHAPTER XLVI: "Description of the right and wrong methods of mystical interpretation (istinbát)."

A sound interpretation must be based on the following principles: (a) that the interpreter shall not change the order of the words in the Koran (b) that he shall not overpass the limits suitable to one who is a faithful and obedient servant of God (c) that he shall not pervert the form or meaning of the sacred text. Examples of such perversion (Kor. 21, 83; 93, 6; 18, 110). The sound method of interpretation is illustrated by Abú Bakr al-Kattání's explanation of bi-qalbin salimin (Kor. 26, 89).

The author elucidates the meaning of a phrase occurring in al-Kattání's explanation, viz., "he passes away from God through God" (faniya cani 'llah billah). Further examples of sound interpretation: (1) Sháh al-Kirmání on Kor. 26, 78—80; (2) Abú Bakr al-Wásití on Kor. 13, 28; (3) Shiblí on Kor. 24, 30; (4) Shiblí on Kor. 50, 36.

Another kind of interpretation is indirect and allusive (ishárat). Specimens of this are given: two from Abu 'l-'Abbás b. 'Aṭá, and others from Abú Yazíd al-Biṣṭámí, Junayd, Abú 'Alí al-Rúdhabárí, and Abú Bakr al-Zaqqáq. Abú Yazíd al-Biṣṭámí, when some one questioned him concerning gnosis, replied by quoting Kor. 27, 34: "Lo, when kings enter a

city they spoil it and abase the mighty men of its people", meaning to say that when gnosis enters the heart it consumes and casts out everything besides. The author declares that such interpretations are sound, though he adds that God knows best.

### THE BOOK OF IMITATION OF THE APOSTLE OF GOD.

93

CHAPTER XLVII: "Description of the Pure (Ṣúfís) in respect of their understanding (the Koran) and their conformity and obedience to the Prophet."

The Prophet was sent to all mankind (Kor. 7, 157), that he might teach them "the Book and the Wisdom" (Kor-62, 2), i.e., the Koran and the Sunna. God has commanded all mankind to obey him (Kor. 24, 53), and has promised 94 that those who obey him will be rightly guided, while the disobedient will suffer a grievous punishment. The love of God towards the Faithful depends on their following the Prophet (Kor. 3, 29). He is held up as a pattern to true believers (Kor. 33, 21), who must accept as binding every Tradition that has come down to them from him on trustworthy authority. Those who act in conformity with the Koran but do not follow the Sunna are really at variance with the Koran. Imitation of the Prophet in his character and actions, in doing what he commands and in not doing what he forbids, is incumbent on his followers, save in 95 certain cases which the Koran or the Traditions expressly mention as exceptions to the general rule. Whereas theologians and lawyers have codified the religious and legal ordinances of the Prophet and are the recognised defenders, propagandists, and exponents of the religious law, the elect among them (namely, the Súfís) have laid upon themselves the duty of imitating his moral and spiritual character. The Prophet's character, as 'A'isha said, is the Koran, i.e., conformity with the Koran: he describes himself as having been sent "with a noble disposition" (bi-makárim al-akhláq).

96 CHAPTER XLVIII: "What is related concerning the character and actions and feelings with which God endowed the Apostle."

Traditions regarding the excellence of the Prophet's conduct, his knowledge and fear of God, his humility, his asceticism, his trust in God.

97 He would not allow food to be kept for the next day's meal. He never found fault with his food. Signs of his humility. How he prayed for lowliness. Description of his manners and appearance by Abú Sacíd al-Khudrí.

98 Saying of 'A'isha about his liberality. It was said of him that he gave like one who had no fear of being poor.

He always behaved with the utmost humility and meekness. Stories illustrating his frugality and dislike of ostentation.

99 He said that he loved equally those on whom he bestowed and those from whom he withheld his bounty. His praise of the *faqirs* of Medina. He said that the poor Moslems shall enter Paradise five hundred years before the rich. Religious men suffer tribulation, the prophets most of all. Sayings and anecdotes showing his unworldliness. The nobility of his character.

Ioo List of the virtues which he possessed. He was habitually sorrowful and thoughtful. In order that he might render due thanks to God, he stood in prayer until his feet became swollen. He did not revenge himself upon his enemies but returned good for evil. His kindness to widows and orphans. His clemency described by Anas b. Málik, and exemplified by his treatment of the Quraysh when he conquered Mecca.

101 CHAPTER XLIX: "On the Apostolic Traditions relating to the indulgences and alleviations which God has granted to the Moslem community."

Under this head the author enumerates various articles

of luxury owned by the Prophet and quotes the words which he addressed to his Companions, "Eat your fill". Had such indulgences not been granted by God, His creatures would have been undone, for He calls them not to moneymaking and industry and commerce (which are only permitted as a concession to human weakness), but to obey and worship Him and trust in Him and entirely devote themselves to Him.

In this respect the prophets are not as other men. Whereas 102 the majority of mankind betake themselves to indulgences on account of the weakness of their faith and their propensity to pleasure, and consequently are sometimes led into sin, the prophets have within them a God-given strength that raises them above self-interest. Moslems comply with the Koran and obey the Prophet in different ways. Three classes may be distinguished: (1) those who avail themselves of indulgences; (2) those who base their conduct on knowledge of the religious law; (3) those whose knowledge of the law does not extend beyond what is indispensable, but who set their minds on spiritual states and good works and noble dispositions, and strive after perfection and truth and such real faith as Háritha attained. It is said that the whole 103 theory of mysticism is founded upon four Traditions, viz., those of Gabriel, 'Abdallah b. 'Abbás, Wábisa, and Nu'mán b. Bashír. The author adds a fifth, namely, the saying of the Prophet, "No Moslem shall do harm to another with or without provocation."

CHAPTER L: "On what is recorded of the leading Suffs in regard to their following the Apostle of God".

Saying of Junayd: "Ṣúfism is intimately connected with the Apostolic Traditions". Saying of Abú 'Uthmán al-Ḥírí. Story of Abú Yazíd al-Bisṭámí: how be turned his back without ceremony on a celebrated ascetic who spat on the floor of a mosque.

Another story of Abú Yazíd: from respect for the Prophet

104

he would not ask God to relieve him of the pains of hunger and lust, and God rewarded him by making him utterly insensible to the charms of women. Anecdote of Shiblí: when he was dying and unable to speak he seized the hand of his servant, who was washing him, and passed it through his beard in order that the ablution might be performed in the manner prescribed by the Prophet. Abú 'Alí al-Rúdhabárí mentioned the names of his teachers in four subjects: Súfism, theology, grammar, and the Apostolic Traditions. Dhu 'l-Nún said: "I know God through God Himself and I know all besides God through the Apostle of God''. Sahl b. 'Abdallah al-Tustarí declared that no ecstasy is real unless it is attested by the Koran and the Sunna. Saying of Abú Sulaymán al-Dárání to the same effect.

## THE BOOK OF MYSTICAL INTERPRETATIONS (al-mustanbatát).

CHAPTER LI: "On the method by which the Suffs elicit the true meanings of the Koran and the Traditions, etc."

Definition of *mustanbaţát*. They are derived by men of profound spiritual intelligence who, alike in theory and practice, conform to the Koran and obey the Prophet. When such men act upon that which they know, God endows them with the knowledge of that which they did not know before, a knowledge peculiar to themselves, and removes from their hearts the rust produced by sin and passion and worldliness. Then they utter on their tongues the mysterious lore which flows into their hearts from the Unseen. 106 The key to this knowledge is attentive study of the Koran (Kor. 4, 84). Its possessors constitute an elect class among

(Kor. 4, 84). Its possessors constitute an elect class among the 'ulamá (Kor. 4, 85). Only those who are thoroughly grounded in the rudiments of religious knowledge can reach the higher knowledge that belongs to mystics, as is shown

by the Prophet's reply to a man who sought instruction in the latter. The Moslem lawyers and divines have their own mustanbaṭát, which they use for controversial purposes; and so have the scholastic theologians. All these interpretations are good in the opinion of the people who make them, but the interpretations of the Şúfís are still more excellent.

107 CHAPTER LII: "On the nature of the difference in the interpretations of mystics concerning the meanings of their sciences and states."

The Suffis differ in their interpretations just as the formalists do, but whereas the differences of the latter lead to error, differences in mystical science do not produce this result. It has been said that difference of opinion amongst the authorities on exoteric science is an act of divine mercy, because he who holds the right view refutes and exposes the error of his adversary. So, too, the difference of opinion amongst mystics is an act of divine mercy, because each one speaks according to his predominant state and feeling: hence mystics of every sort — whether novices or adepts, whether engaged in works of devotion or in spiritual meditation - can derive profit from their words. This statement is illustrated by the varying definitions of the true fagir 108 (al-fagir al-sádig) given by Dhu 'l-Nún, Abú 'Abdallah al-Maghribí, Abu 'l-Hárith al-Awlásí, Yúsuf b. al-Husayn, Husayn b. Mansúr (al-Halláj), Núrí, Sumnún, Abú Hafs al-Naysábúrí, Junayd, and Murtacish. All these definitions are different in accordance with the different states and feelings of their authors, yet all are good; and every single definition is suitable and instructive to mystics of a certain class.

109 CHAPTER LIII: "On the Suffistic interpretations of the Koran concerning the peculiar excellence of the Prophet and his superiority to other prophets."

Interpretations of Kor. 12, 108 and 7, 28.

Interpretation of Kor. 41, 53, confirmed by a line of La-

bid which the Prophet described as "the truest word that the Arabs have spoken". The Prophet's superiority to Moses is shown by a comparison of Kor. 20, 26—27, and Kor. 94, I foll.; his superiority to Abraham by a comparison of Kor. 26, 87 and Kor. 66, 8. Moreover, while God calls Muḥammad to regard Himself (Kor. 25, 47). He bids all His other creatures consider His kingdom and glory and the wonders of His creation.

- Again, love is more intimate than friendship, for love III effaces from the heart all that is not itself: therefore Muhammad, the Beloved (Habib) of God, is superior to Abraham, who was His Friend (Khalil). Furthermore, it appears from several passages in the Koran that whereas the sins of other prophets are mentioned before the fact that God forgave them, in Muhammad's case the forgiveness is mentioned before the sin, i. e., his sins were forgiven before they were committed. Muhammad wrought not only the same miracles as the former prophets did, but also many others which God vouchsafed to him alone. God bestowed on him no special attribute such as He bestowed on each of the former prophets (e.g., on Abraham friendship, on Job patience): He attached nothing to Muhammad except Himself, and He said, "Thou didst not throw when thou threwest, but God threw" (Kor. 8, 17).
- Mystical interpretation of Koran 18, 17 by Shiblí. As regards the meaning of the words describing Muḥammad's Ascension, "He transported His servant by night" (Kor. 17, 1), it has been said that if, as his opponents alleged, the Prophet had ascended to heaven in the spirit only, God would not have applied to him the name of 'servant', which necessarily includes the spirit and the body together. "The great favour that God conferred on the Prophet" (Kor. 4, 113) consisted in his being chosen by God, for the prophetic and apostolic offices are not conferred as a reward for merit:

otherwise Muḥammad would not have been judged superior to the rest of the prophets, who lived longer and performed a larger amount of good works. God demands patience from His creatures on the ground of the recompense which they shall receive hereafter, but He bade Muḥammad be patient inasmuch as he was in God's eye (Kor. 52, 48). That is to say, God honoured him too much to require him to do anything that entailed recompense. His position is one of unique distinction.

CHAPTER LIV: "On the Suffistic interpretations of Apostolic Traditions relating to the peculiar distinction of the Prophet and his superiority to other prophets".

Mystical interpretation of the Tradition, "I take refuge from Thine anger in Thy good pleasure, and from Thy chastisement in Thy forgiveness, and from Thee in Thyself: I cannot praise Thee: Thou art even as Thou dost praise Thyself".

- Meaning of the Traditions, "If ye knew what I knew, ye would laugh little and weep much, etc.," and "I am not as one of you; I am with my Lord, who gives me food and drink." The Prophet implored God to tend him as a child and never leave him to himself for a single moment. Saying of Abú Bakr al-Wásití. Explanation of the words which were uttered by the Prophet on his deathbed, "O my grief!"
- Adam, but I make no boast of it." Explanation of this saying by Abú Muḥammad al-Jarírí. The point of the Prophet's words concerning Zaynab, the wife of Zayd, explained by Junayd. Explanation by Junayd of the Traditions, "I ask pardon of God and turn towards Him a hundred times daily," and "May God have mercy upon my brother Jesus! Had his faith been greater, he would have walked in the air." Comment by Ḥuṣrí on the Tradition, "Sometimes I am with God in a state which I do not share with anything other than God."

116 CHAPTER LV: "On the meanings derived by the Suffs from certain Apostolic Traditions."

Explanation by Aḥmad b. Muḥammad b. Sálim of the Tradition, "A man's best food is that which his hand hath earned".

Explanation by Shiblí of the Tradition, "My daily bread is set under the shadow of my sword."

- in God as ye ought, He would feed you even as He feeds the birds, etc." Explanation by 'Amr b. 'Uthmán al-Makkí of the words addressed by the Prophet to 'Abdallah b. 'Umar, "Worship God as though thou sawest Him, for if thou seest Him not, yet He sees thee". Explanation by Abú Bakr al-Wásití of the Tradition, "The friend (wali) of God is created with a disposition to generosity and good-nature." Explanation by Shiblí of
- 118 the Tradition, "When the lower soul (nafs) is assured of her sustenance, she becomes quiet." Explanation by Junayd of the Tradition, "Thy love for anything makes thee blind and deaf." Explanation by Shiblí of the Tradition, "When ye see the afflicted, ask God to make you free from tribulation." Explanation by Shiblí of the Tradition, "A heart ruled by the present world is debarred from feeling the sweetness of the world to come." Explanation by Muhammad b. Músá al-Farghání of the Prophet's advice to Abú Juhayfa, "Question the savants and be on terms of sincere friendship with the sages and associate with the great (mystics)." Explanations by Sahl b. 'Abdallah al-Tustarí of the Traditions, "The true believer is he who is made glad by his good actions and grieved by his evil actions", and "Accursed is the world and accursed all that is therein except the recollection (dhikr) of God."

The author declares that the principle of Ṣúfistic divination (istinbát) is founded on the Tradition that the Prophet 119 asked a number of his Companions, amongst whom was 'Abdallah b. 'Umar, "What tree resembles Man?" 'Abdallah divined that the Prophet was referring to the date-palm, but since he was the youngest man present, he felt ashamed to answer. This proves that mystical divination does not depend on age or experience but on knowledge of the Unseen which is communicated by God.

#### BOOK OF THE COMPANIONS.

CHAPTER LVI: "Concerning the Companions of the Prophet and their good qualities."

120 Explanation of the Prophet's saying, "My Companions are like the stars: whomsoever of them ye take as your pattern, ye will be rightly guided." Their authority as regards matters of practice is well-known. The Prophet recognised the preeminence of particular Companions in certain details of external conduct. His description of their spiritual characteristics under four heads. Muḥammad b. 'Alí al-Kattání enumerates the different religious and moral qualities which prevailed in the first four generations of Islam.

CHAPTER LVII: "Account of Abú Bakr the Veracious and how he was distinguished from the other Companions of the Prophet by states which the Súfís imitate and model themselves upon."

A saying of Abú Bakr showing the intensity of his fear as well as the greatness of his hope. His words to the Moslems immediately after the death of the Prophet. Definition of the term rabbání. Abú Bakr al-Wásití said that Abú Bakr was the first Moslem who spoke mystically, alluding 122 to the fact that, when he abandoned all his possessions and the Prophet asked him what he had left behind for his family, he replied, "Allah and His Apostle". This is a sublime allegory for Unitarians. His being firmly grounded in unification (tawhid) is also indicated by his speech to the people after the Prophet's death. When the Prophet implored

God to help the Moslems on the field of Badr, Abú Bakr calmed him, saying, "God will fulfil unto thee His promise." Such was the reality of his faith in God. The author explains the reason why the Prophet showed agitation and Abú Bakr equanimity, although the Prophet was more perfect than Abú Bakr. Moreover, Abú Bakr was endowed in a peculiar

- 123 degree with inspiration (*ilhám*) and insight (*firásat*). Three occasions on which he displayed these qualities. Bakr b. <sup>c</sup>Abdallah al-Muzaní said that Abú Bakr surpassed the Companions of the Prophet, not in the amount of his fasts and prayers, but in something that was within his heart. It is said that this thing was the love of God.
- Other sayings of Abú Bakr. Three verses of the Koran by which his mind was occupied. Lines by Abu 'l-'Atáhiya attributed to him. Junayd declared that the loftiest saying on unification is that of Abú Bakr, "Glory be to Him who hath given His creatures no means of knowing Him save their inability to know Him."
- 125 CHAPTER LVIII: "Account of 'Umar b. al-Khattáb."

'Umar was described by the Prophet as an inspired man (muḥaddath). Evidence of his inspiration afforded by the story of his crying out, "O Sáriya! the hill, the hill." Anecdotes and sayings of 'Umar.

- Characteristics in respect of which 'Umar is taken as a pattern by the Ṣúfís. Discussion of his attitude towards quietists (mutawakkilún). Four things which, according to him, constitute devotion ('ibádat).
- 127 CHAPTER LIX: "Account of 'Uthmán."

9

He was specially distinguished by the quality of firmness (tamkin), which is one of the highest spiritual degrees. Although he was brought into contact with the things of this world, he really dwelt apart from them, as the true gnostic does: he used his wealth to benefit others, not for his own pleasure. Therefore he liked spending money better than amassing it. Instances of his generosity. Definition by Sahl b. 'Abdallah al-Tustarí of the person who is justified in departing from the rule of poverty. Sahl b. 'Abdallah said that sometimes a man who possesses great wealth is more ascetic than any of his contemporaries, e.g., 'Umar b. 'Abd al-'Azíz. Hence those who exalt wealth above poverty are mistaken, for wealth does not consist in abundance of wordly goods, nor poverty in the lack of such: it is true wealth to have God, and true poverty to need God. Anecdotes illustrating the asceticism of 'Uthmán. His steadfastness appeared in his behaviour on the day when he was murdered.

129 Saying of Junayd concerning firmness (tamkin). Four things in which 'Uthmán found spiritual good comprised.

Junayd said that if 'Alí had been less occupied with war

CHAPTER LX: "Account of 'Alí b. Abí Ţálib."

he would have imparted to the Moslems much of the esoteric knowledge that was bestowed upon him. This esoteric knowledge was possessed by Khaḍir (Kor. 18, 64), hence the erroneous doctrine that saintship is superior to prophecy.

130 Characteristics of 'Alí which are imitated by the Ṣúfís. His definition of the nature of God. The mystery of Creation. Sayings on faith. His analysis of 'states' (aḥwál) and 'stations' (maqámát): if it be genuine, he was the first who discoursed on the subject. His answer to the question, "Who is safest from faults?" On one occasion 'Alí pointed to his breast and exclaimed, "Here is a secret knowledge, if I could but find any one worthy to receive it!"

by his power of elucidating mystical ideas such as unification and gnosis. Exposition (bayán) is a great gift. Saying on friendship. His asceticism: when 'Alí was murdered, his son Ḥasan announced that the whole of the worldly wealth which he had left behind was a sum of 400 dirhems. At the hour of prayer he used to tremble and turn pale for fear

that he might fail in the trust committed to him (Kor. 33, 72).

Comparison of the passions (nafs) to a flock of sheep which as soon as they are collected on one side break away on the other. Statement of the characteristics in respect of which each one of the four Orthodox Caliphs is an example to the Şúfís. Saying of 'Alí concerning four things wherein spiritual good entirely consists.

CHAPTER LXI: "Description of the People of the Bench (Ahl al-Ṣuffa)."

- Passages of the Koran in which they are mentioned. God rebuked the Prophet for treating one of their number scornfully. Marks of respect shown towards them by the Prophet. Their ascetic dress and food.
- The Prophet approved of their quietism and did not command them to work or trade.

CHAPTER LXII: "Account of the other Companions from this point of view."

The author illustrates the asceticism and quietism of the Companions of the Prophet by relating anecdotes and sayings of the following: Ṭalḥa b. 'Ubaydallah, Mu'ádh b. Jabal, 'Imrán b. Ḥuṣayn, Salmán al-Fárisí,

- 135 Abu 'l-Dardá, Abú Dharr, Abú 'Ubayda b. al-Jarráḥ,
- 136 'Abdallah b. Mas'úd, Bará b. Málik, 'Abdallah b. al-'Abbás, Ka'b al-Aḥbár,
- 137 Ḥáritha, Abú Hurayra, Anas b. Málik, ʿAbdallah b. ʿUmar, Ḥudhayfa b. al-Yamán,
- 138 <sup>c</sup>Abdallah b. Jaḥsh, Ṣafwán b. Muḥriz al-Máziní, Abú Farwa, Abú Bakra, <sup>c</sup>Abdallah b. Rawáḥa, Tamím al-Dárí, <sup>c</sup>Adí b. Ḥátim, Abú Ráfi<sup>c</sup> the Prophet's client,
- Muḥammad b. Ka<sup>c</sup>b, Zurára b. Awfá, Ḥanẓala al-Kátib, al-Lajláj (Abú Kuthayyir), Abú Juḥayfa, Ḥakím b. Ḥizám,
- Usáma, Bilál, Ṣuhayb, ʿAbdallah b. Rabíʿa, Muṣʿab b. ʿUmar, ʿAbd al-Raḥmán b. ʿAwf, Saʿd b. al-Rabíʿ.

### 141 BOOK OF THE MANNERS (ádáb) PRACTISED BY THOSE WHO SEEK TO BECOME ŞÚFÍS

CHAPTER LXIII: "Concerning Manners."

The Prophet said, "No sire ever begot a son more excellent than Good Manners", and he also said, "God disciplined me and made my manners good." Answer given by Muḥammad b. Sírín to one who asked him what manners bring a man nearest to God and most advance him in God's sight. Answer given by Ḥasan b. Abi 'l-Ḥasan al-Baṣrí to the question, "What manners are most useful in this world and bring one nearest to God in the next world?" Sayings of Sa'íd b. al-Musayyib and Kulthúm al-Ghassání. Ibn al-Mubárak said, "We have more need of a little manners than of much knowledge." Another saying of Ibn al-Mubárak.

The author divides men, as regards their manners, into three classes: the worldly, the religious, and the elect among the religious. The manners of the worldly consist, for the most part, in such polite accomplishments as elegant 143 speech, learning, poetry and rhetoric. The manners of the religious are mostly a discipline of soul and body: they keep the commandments, refrain from lusts, and devote themselves to piety and good works. Sayings of Sahl b. 'Abdallah and others on this topic. The manners of the elect among the religious (i. e., the Súfís) consist mainly in purity of heart, spiritual meditation, faithful observance of that which they have promised to perform, concentration on their mystical 'states', etc. Saying of al-Jalájilí al-Baṣrí. Definition of adab by Abu 'l-'Abbás b. 'Aṭá.

The Suffis are distinguished from other people and recognised amongst themselves by their manners, which enter into every detail of their practical lives.

CHAPTER LXIV: "Concerning their manners in ablution and purification."

The first thing requisite is to know what is obligatory, what is recommended, and what is most excellent in itself. Ordinary men should be excused if they take advantage of the indulgences and remissions which are granted to them, but there is no excuse for Suffis who fall below the highest standard of outward purity and cleanliness. The author mentions the exemplary practice of some Suffis whom he had seen. It belongs to the manners of the Suffis that they should always be in a state of purity both at home and abroad, so as to avoid the risk of dying unclean. Saying of Huṣrí explained by the author. Anecdote of Abú 'Abdallah al-Rúdhabárí. Saying concerning the endeavour of Satan to get something for himself out of every human action.

Story of Ibn al-Kurríní (al-Karanbí) the teacher of Junayd. Why Sahl b. 'Abdallah urged his disciples to drink plenty of water and pour as little as possible on the ground. Description of the rule of purity observed by Abú 'Amr al-Zajjájí during his thirty years' residence at Mecca. How Ibráhím al-Khawwáṣ preferred to suffer from thirst rather than neglect his ablutions in the desert. Various practices

147 adopted or rejected by Ṣúfís for the sake of purification. Account of the manner in which Ibráhím al-Khawwáṣ used to journey from Mecca to Kúfa. Certain eminent Ṣúfís disliked entering public baths, and when obliged to do so, took

strict precautions that decency should be observed. Practices connected with ablution and cleanliness. The most punctilious attention to these rules does not constitute waswasat,

149 which the author defines as a misplaced zeal for superfluities that causes neglect of what is obligatory. The right course in such matters depends on circumstances, e. g. the quantity of water available. Stories of Súfís who persevered in ablution though it was hurtful to them.

Stories of Ibráhím b. Adham and Ibráhím al-Khawwás. Chapter LXV: "Concerning their manners in prayer".

The knowledge necessary for the due performance of 151 prayer. Suffis should make themselves ready for prayer before the hour arrives. Consequently they need some knowledge of astronomy and geography.

- Sahl b. 'Abdallah used to say that it was a sign of the sincere mystic to have an attendant Jinní who impelled him to pray at the proper time, and awakened him if he were asleep. Some Súfís engaged in devotional exercises by day and night, and through force of habit never failed to perform them at the appointed time. Description of the initial rites of prayer. Sayings of Junayd and Ibn Sálim on the importance of intention (niyyat). Answer given by Abú Sa'íd al-Kharráz to the question, "How should one enter upon prayer?" Anonymous sayings describing the reverence that
- 153 should be felt by one who begins to perform the service of prayer. At this time there must be no thought of anything except God. Quotation from a book on the manners of prayer by Abú Sa<sup>c</sup>íd al-Kharráz, with explanations by Sarráj.
  - The holy meditation and concentration of mind which prayer demands should commence before the prayer itself and remain after it, so that the worshipper when he begins to pray only proceeds, as it were, from one prayer to another, and when he has ceased to pray, nevertheless continues in the mental attitude of prayer.
- Saying of the Prophet on this subject. Awe of God causes some to blush or grow pale when they begin to pray. Story of a man whose concentration in prayer was such that he could not count the number of genuflexions which he performed: accordingly he used to make one of his friends sit beside him and count for him. Sahl b. 'Abdallah was too weak to rise from his place, but when the hour of prayer arrived his strength was restored and he stood erect throughout the service. Anecdote of a man who, though he was alone in the desert, performed his devotions with the same punc-

tilious ceremony as at home. Account of a hermit who used to perform a prayer of two rakcas whenever he ate or drank or put on a garment, or entered or quitted the mosque, or felt joy or sorrow or anger.

156 Story of Abú 'Abdallah b. Jábán. The Súfís dislike to act as Imám (leader in prayer), to pray in the first row in the mosque, and to make their prayers too long. Even if one of them knew the whole Koran by heart, he would prefer as Imám someone who could only recite the Játiha and another chapter, because the Imám, as the Prophet said, is responsible (for the correctness of the prayer).

The reason why the Súfís dislike to pray in the first row and to make long prayers. Junayd, notwithstanding his great age, refused to forgo his prayers, by means of which (he said) he had attained to God in the beginning of his religious life. Four qualities which belong to prayer.

157

CHAPTER LXVI: "Concerning their manners in almsgiving." It is not obligatory on the Suffs either to pay the legal tithes (zakát) or to give the voluntary alms (sadaga), because God has removed from them the worldly wealth that would make it incumbent on them to give such alms. Saying of Mutarraf b. 'Abdallah b. al-Shikhkhír. God has bestowed a greater favour on the Súfís by taking wealth away from them than He would have bestowed by endowing them with much wealth. Verse of a poet who boasts that, in con-158 sequence of his generosity, he is too poor to be liable for the payment of tithes. Reply given by Shiblí to Ibráhím b. Shaybán, who asked him what amount of tithes was payable on five camels. Some Súfís neither ask for alms nor accept them when offered. Their motive in acting thus. Anecdote of Muḥammad b. Mansúr. Story of a Súfí who expended 1000 dínárs every year upon his poor brethren. Munificence of Abú 'Alí al-Mushtúlí towards the Súfís. Story of an eminent

159 Şúfí and a rich man. Extract from a letter written by a

celebrated Imám to a poor Súfí. It is not proper that Súfís should refuse to accept alms that have been freely offered by strangers. Tradition of the Prophet on this subject. Such alms are a gift from God and may either be used to purchase food or handed to any one whom the recipient knows to be more deserving than himself. Anecdote of Abú Bakr al-Farghání, Anonymous saying on the principle that should be followed in giving and receiving alms. The true criterion of the Sufi who gives or takes or refuses alms for God's sake alone is that he feels no difference whether alms are given to him or withheld from him. Another class of Súfís 160 choose to receive alms rather than presents, arguing that when they receive alms they only receive what is due to the poor from the rich, and that the refusal to take alms is a sort of pride and shows a dislike of poverty. Story of Abú Muḥammad al-Murtacish. The Prophet said that it is not allowable to give alms to the rich. Those who hold that the Súfís ought not to accept alms base their objection upon this Tradition, for the Súfís, though poor from a worldly point of view, are spiritually rich. Saying of 'Alí b. Sahl al-Isbahání. Another interpretation of the Tradition quoted above. Derivation of the word fagr (poverty).

Although it is said that alms are filth, the poor may accept them without loss of dignity. If a man has no worldly wealth and is unable to give alms of that sort, let him give alms of kind words and deeds. Bishr b. al-Hárith urged the Traditionists to pay a tithe on the Traditions which they wrote down and committed to memory, i. e., to practise five out of every two hundred Traditions. Four things necessary for those who pay tithes. The rich who pay tithes to the poor are only restoring what really belongs to the latter.

CHAPTER LXVII: "Concerning their manners in fasting." Explanation of the Tradition that God said, "Fasting is Mine and I give recompense for it." Other Traditions on

fasting. The author defines the qualities which constitute good manners in fasting. Description of the fasting of Sahl b. Abdallah al-Tustarí.

- How Abú 'Ubayd al-Busrí fasted during Ramadán. Voluntary fasts. Some eminent Şúfís used to fast continually, whether they were staying at home or travelling: their object was to protect themselves from the Devil and lust and passion. Story of Ruwaym and a girl of whom he begged a drink of water. Other Şúfís adopt the fast of David, i. e., they fast every second day. The author explains why the Prophet declared this method of fasting to be the best.
- Aḥmad b. Jábán, who fasted continually for more than fifty years. Some dislike continual fasting on the ground that the lower 'self' (nafs) is gratified by every habitual act, even though it be an act of devotion. Story of Ibráhím b. Adham, showing the importance of 'lawful' food. The state of the dervishes who are entirely detached from this world and depend on God for their daily bread is more excellent than the state of those who, when they break their fast, partake as usual of the food prepared for them. The dervishes of the former class have their own manners in fasting. For example, none of them will fast without having obtained permission from his companions, who need not wait for him
  - director. Anecdote of Junayd. It is said, "When you see a Suff fasting voluntarily, hold him in suspicion, for he must have got with him something of this world." Rules of fasting applicable to a company of dervishes amongst whom there is a novice or a Sheykh. Story of a Sheykh who fasted for the sake of one of his disciples. The author relates that Abu
  - 166 'l-Ḥasan al-Makkí, whom he saw at Baṣra, became celebrated for his fasting, and that Ibn Sálim banished him from his

presence on that account. Anecdote of a Súfí of Wásit. Saying of Shiblí.

CHAPTER LXVIII: "Concerning their manners in making the Pilgrimage."

The first rule is that they should make every possible effort to perform the Pilgrimage once at least during their lives.

Want of provisions and means of conveyance does not 167 relieve them from this duty, since it is a rule of the Súfís to fulfil the utmost obligations laid upon them by the religious law. Súfís who make the Pilgrimage may be divided into three classes. The first class are those who perform only one Pilgrimage, and for the rest of their lives are content with mystical experiences. Sahl b. 'Abdallah and other eminent Súfís followed this rule. The second class are those who cut themselves free from all worldly ties and set out to make the Pilgrimage, penniless and unprovisioned; they journey alone through pathless deserts, trusting in none but God, and never tire of going as pilgrims to His holy 168 temple. Anecdotes illustrating the manners of Súfís who belong to this class. Hasan al-Qazzáz al-Dínawarí made twelve pilgrimages with bare feet and uncovered head. Stories of Abú Turáb al-Nakhshabí, Abú 'Abdallah al-Maghribí, Ja'far al-Khuldí, and Ibráhím al-Khawwás.

Another story of Ibráhím al-Khawwás, who quitted Mecca with the resolution not to touch food until he should arrive at Qádisiyya. The third class are those who by their own choice become residents at Mecca or in the neighbourhood, either on account of the sanctity of the place or from ascetic motives. Their manners are illustrated by anecdotes of Abú 'Abdallah b. al-Jallá,

170 Abú Bakr al-Kattání, Abú <sup>c</sup>Amr al-Zajjájí, and al-Duqqí. It is said that anyone who can endure hunger at Mecca for a day and a night can endure it for three days in the rest of the world. There used to be a saying that residence

at Mecca alters the disposition and reveals the inmost nature, and that only true mystics can live there uncorrupted. Story of a dervish who refused some money which Ibráhím al-Khawwáṣ offered to him. Tho reasons why Ṣúfís willingly

- undergo hardships in travelling to Mecca. Story of some dervishes who found fault with one of their number for circumambulating the Kacba in the daytime, because they fancied that he did so in the hope of receiving alms. Another rule of the Súfís is this, that when they have vowed to make the Pilgrimage they keep their word even though it should cost them their lives. Story of Aḥmad b. Dillawayh. Also, while crossing the desert, they perform the obligatory acts of devotion, so far as they can, no less punctiliously than at home. They do not travel by regular stages or complete the journey within a fixed time, but set out when God causes them to set out and halt when God causes them to halt. Every rite connected with the Pilgrimage should be accompanied by the spiritual action or feeling appropriate to it.
- 172-3 Exemplifying this principle in detail, the author describes the allegorical meaning of the various ceremonies, such as the *ilprám*, the *talbiyat*, the kissing of the Black Stone, the standing at 'Arafát, the casting of the pebbles at Miná, and indicates the right way of performing them. Story, related by Ibráhím al-Khawwás, of a Sheykh who taught the doctrine of trust in God but proved false to it in practice. Anecdote of al-Zaqqáq: though starving, he would not accept food from some soldiers whom he met in the Desert of the Israelites.
  - 174 Another story of al-Zaqqáq: how he lost the sight of one eye.

CHAPTER LXIX: "Concerning the manners of dervishes in their mutual intercourse, and the principles which they observe at home and abroad".

Two sayings of Junayd. Sayings of the above-mentioned

Abú Bakr al-Zaqqáq and Abú 'Abdallah b. al-Jallá. Three rules of conduct for dervishes stated by Sahl b. 'Abdallah 175 and by an anonymous Şúfí. Three things necessary for the dervish, according to Sahl b. 'Abdallah. Saying of Junayd. Twelve qualities of the dervish enumerated by Ibráhím al-Khawwáṣ. Anonymous sayings on poverty. It is a breach of manners for a dervish to say anything that suggests egoism. Anecdotes of Ibráhím b. Shaybán, Abú 'Abdallah Aḥmad al-Qalánisí, and Ibráhím b. al-Muwallad al-Raqqí.

Three fundamental principles of Sussim according to al-Qalánisí and another whose name is not mentioned. Anonymous saying on the false dervish. Saying of Ibráhím al-Khawwás: the dervish must not regard secondary causes (asbáb). Saying of Junayd: how to treat dervishes.

CHAPTER LXX: "Concerning their manners in companionship."

Saying of Ibráhím b. Shaybán: "We were not used to associate with anyone who said, 'My shoe' or 'My bucket'. Sayings of Sahl b. 'Abdallah and Dhu 'l-Nún al-Miṣrí to the effect that God is the best companion for the Ṣúfí.

177 Sayings by Dhu 'l-Nún and Aḥmad b. Yúsuf al-Zajjájí. Disagreement condemned. Abú Sa'íd al-Kharráz said that he consorted with the Ṣúfís for fifty years and never quarrelled with them, because he always sided with them against himself. Junayd said that he preferred a good-natured-libertine to an ill-natured pietist. Story of Abú Ḥafṣ. How Abú Yazíd and Abú 'Alí al-Sindí instructed one another. Story of Abú Ḥafṣ and Abú 'Uthmán (al-Ḥírí). Answer given by Sahl b. 'Abdallah to his pupil, Ibn Sálim, who complained that Sahl had never pointed out to him any of the Abdál.

178 Story told by Ibráhím b. Shaybán of his companionship with Abú 'Abdallah al-Maghribí. Sahl b. 'Abdallah would not take as his companion anyone who was afraid of wild beasts. Dhu 'l-Nún's answer to the question, "With whom

shall I associate?" Three conditions imposed by Ibráhím b. Adham on those who desired his company. How Abú Bakr al-Kattání overcame the dislike which he felt towards one of his friends. The duty of a true companion exemplified by 'Abdallah al-Marwazí while travelling with Abú 'Alí al-Ribátí.

Three classes of men whose society, according to Sahl b. Abdallah, should be avoided.

CHAPTER LXXI: "Concerning their manners in discussing mystical topics".

Sayings of Abú Muḥammad al-Jarírí, Abú Yazíd al-Bisṭámí, Junayd, Abu Ja<sup>c</sup>far b. al-Farají, and Abú Ḥafṣ.

Story of Abú 'Abdallah b. al-Jallá who refused to speak on the subject of trust in God (tawakkul) until he had given away four small coins which he possessed.

- Anecdote of Abú cAbdallah al-Ḥuṣrí and Ibn Yazdániyár. Saying of Ibráhím al-Khawwáṣ on the qualifications necessary for those who discuss the theory of mysticism. Abú Sacíd al-Kharráz rebuked a man for using symbols (ishárat) in reference to God. Junayd said that he did not know any theory and practice more excellent than the theory and practice of Ṣúfism. Abú cAlí al-Rúdhabárí declared that the knowledge of the mystic cannot be expressed in plain words. Anecdote of Abú Sacíd al-Kharráz and Abú Ḥátim al-cAṭṭár. Saying of Junayd.
- Shiblí told those who were listening to his discourse that the angels would like to be in their place. When Sarí al-Saqatí heard that Junayd gathered round him an audience of Ṣúfís in the mosque, he said, "Alas, you have become a resort for idle folk". How Sarí asked Junayd to explain the meaning of thanksgiving (shukr). Sahl b. 'Abdallah would not speak in public so long as Dhu 'l-Nún was alive. Sayings of Abú Sulaymán al-Dárání and Abú Bakr al-Zaqqáq on the value of oral instruction in Ṣúfism. Why al-

Jallá, the father of Abú 'Abdallah b. al-Jallá, was so named.

Saying of Ḥárith al-Muḥásibí. How Junayd used to answer those who questioned him on matters which lay beyond their spiritual capacity. Abú <sup>c</sup>Amr al-Zajjájí said that it is better to commit a gross breach of etiquette than to interrupt a Sheykh in his discourse. Saying of Ibn al-Kurríní (al-Karanbí) to Junayd. Sayings of Shiblí and Sarí al-Saqatí.

CHAPTER LXXII: "Concerning their manners at mealtime and in their gatherings and entertainments".

Three occasions, enumerated by Junayd, when the divine mercy descends upon Súfís.

- 183 Muḥammad b. Manṣúr al-Ṭúsí said to his guest, "Stay three nights with us, and if you stay longer it will be a gift of alms from you to us." Saying of Sarí al-Saqaṭí on the difficulty of obtaining 'lawful' food. Saying of Abú 'Alí al-Nawribáṭí on the way to treat dervishes, theologians, and ascetics when they enter a house. Story of Abú Ḥamza and Sarí al-Saqaṭí. Sayings of Abú 'Alí al-Rúdhabárí in praise of dervishes who meet together. Eating after a meal condemned by Ja'far al-Khuldí. Another saying of Ja'far on gluttony. Two sayings of Shiblí.
- 184 How one should behave when eating with friends, men of the world, and dervishes. The author's account of the manners which it is proper for the Şúfí faqírs to observe in eating. A Sheykh who had eaten no food for ten days was reproached by his host because he ate with two fingers instead of three. Saying of Ibráhím b. Shaybán. Abú Bakr al-Kattání would not eat any food that was not offered spontaneously. Saying of Junayd. How Abú Turáb al-Nakhshabí was punished for refusing an offer of food. Saying of Junayd on the importance of purity as regards food, clothing, and dwelling-place. Sarí al-Saqatí said that the Súfís eat like sick men and sleep like men who are in danger of being drowned. Saying of Abú 'Abdallah al-Ḥuṣrí. Anecdote of

Fath al-Mawsilí, describing the manner in which he was entertained by Bishr al-Ḥáfí.

- Macruf al-Karkhí accepted every invitation, saying that he 185 was only a guest in the world and had no home except the house that he was bidden to enter. Description by Abú Bakr al-Kattání of a gathering of three hundred Súfís at Mecca: instead of talking about religion they acted towards each other with good-nature and kindness and unselfishness. Saying of Abú Sulaymán al-Dárání: eating deadens the heart. Ruwaym said that during twenty years he never thought of food until it was set before him. Story of Abú 'Alí al-Rúdhabárí. Anecdote related by Abú Abdallah al-Rúdhabárí of a man who entertained a party of guests and lighted a thousand lamps; on being charged with extravagance, he successfully challenged his accuser to extinguish any lamp that had not been lighted for God's sake. Anecdote of Ahmad b. Muhammad al-Sulamí.
- 186 CHAPTER LXXIII: "Concerning their manners at the time of audition (samá<sup>c</sup>) and ecstasy."

Junayd mentioned three things necessary in audition, and if these were absent, he disapproved of it. Saying of Ḥárith al-Muḥásibí. Story of Dhu 'l-Nún's ecstasy on hearing some erotic verses recited. When Ibráhím al-Márastání was asked about dancing and rending the garments in audition, he quoted the word of God that was revealed to Moses, "Rend thy heart and do not rend thy garments." The author says that this subject will be fully set forth in a subsequent chapter.

Junayd said that excess of ecstasy combined with deficiency of religious knowledge is harmful. Explanation of this saying by the author. Ecstasy, provided that it is involuntary, is not improper for dervishes who are entirely detached from worldly interests. No one, however, should seek to produce ecstasy in himself by joining a number of persons already enraptured and by participating in their audition. This, if it become a habit, is most destructive to spiritual illumination. So long as the heart is polluted with worldliness, audition is idle and vain.

CHAPTER LXXIV: "Concerning their manners in dress." Three sayings of Abú Sulaymán al-Dárání. Reply given by a young Şúfí to Bishr b. al-Ḥárith (al-Ḥáfí), who had expressed the opinion that Şúfís should not wear patched frocks (muraqqacát).

- Story related by al-Jarírí of a dervish who wore the same garment both in summer and winter because of a vision which he had seen. Saying of Abú Ḥafṣ al-Ḥaddád. Abú Yazíd's criticism of Yaḥyá b. Mucádh al-Rází. Abú Yazíd left nothing behind him except the shirt which he was wearing at the time of his death. Description of the patched frock belonging to Ibn al-Kurríní (al-Karanbí). The fine clothes worn by Abú Ḥafṣ al-Naysábúrí. The author mentions the general rules observed by dervishes in regard to dress.
- CHAPTER LXXV: "Concerning their manners in travelling."
  Counsel given by Abú 'Alí al-Rúdhabárí to a man who was setting out on a journey. Ruwaym's advice to the traveller. Muḥammad b. Ismá'íl describes a journey on which he was accompanied by Abú Bakr al-Zaqqáq and Abú Bakr al-Kattání. Saying of Abu 'l-Ḥasan al-Muzayyin. Ibráhím al-Khawwáṣ would not allow al-Muzayyin the Elder to kill a scorpion that was crawling on his thigh. What Shiblí said to his disciples who suffered hardships in travelling.
- Three rules observed by Abú cAbdallah al-Naṣíbí during thirty years of travel. The author enumerates the various reasons for which Ṣúfís travel; he says that they perform their religious duties just as carefully as when they are at home, and if a party of dervishes are travelling together, they show the utmost consideration to their weaker brethren.

Other Ṣúfís follow a stricter rule, which is illustrated by sayings of Ibráhím al-Khawwás and Abú 'Imrán al-Ṭabaristání. According to Abú Yacqúb al-Súsí there are four qualities that are indispensable to the traveller: religious knowledge, piety, enthusiasm, and good-nature. Abú Bakr al-Kattání said that the Ṣúfís refuse to associate with any one of their number who journeys to Yemen more than once. Derivation of safar (travel).

191 CHAPTER LXXVI: "Concerning their manners in sacrificing prestige (honour, influence, popularity), and in begging, and in acting for the sake of their friends."

The author quotes a saying related by the pupils of Abú 'Abdallah al-Subayhí to the effect that it behoves the dervish to sacrifice the prestige that accrues to him in consequence of his having resigned all worldly goods; but he is not entirely 'poor' until he has made a further sacrifice, namely, the sacrifice of 'self'. Story of al-Muzaffar al-Qarmísíní and another Súfí who made themselves so despised that no one would give them anything. Ibráhím b. Shaybán's praise of al-Muzaffar al-Oarmísíní. Anecdote of a Súfí who abased himself by begging, which he disliked intensely. Story of a novice whose devotion and austerities had gained for him a great reputation: he was told by a certain Sheykh that he must go from door to door and beg his bread and eat nothing else, but he found himself unable to obey; and when he was reduced to beggary in his old age, he regarded this as a punishment for having disobeyed the Sheykh.

Story of an eminent Súfí who never broke his fast except with pieces of bread that he had begged. Anecdote of Mimshádh al-Dínawarí. How Bunán al-Hammál learned that he was a parasite. Story of a novice who begged food for his companions and partook of it with them: on this account he was blamed by some Sheykhs who said that he had really begged for himself. The author explains the true principles

of begging. Anecdote of a Sheykh who refrained from begging for fear that he might endanger the spiritual welfare of a fellow-Moslem, in accordance with the tradition that he who repulses a sincere beggar will not prosper.

193 CHAPTER LXXVII: "Concerning their manners when they receive a gift of worldly goods".

Story of a dervish who lost his faith and his spiritual feeling (hál) in consequence of receiving a gift. Another story of a dervish who, for the same reason, was deprived of the tribulation which mystics hold dear. Abú Turáb al-Nakhshabí said that any one upon whom much bounty was bestowed ought to weep for himself. How Bunán al-Ḥammál refused a thousand dinars.

Story of Ibn Bunán: four hundred dirhems were brought to him while he was asleep, but he was warned in a dream not to take more than he needed. Story of Abu 'l-Ḥusayn al-Núrí: he dropped three hundred dinars, one by one, into the Tigris. Anecdote of Ibn Zírí, a pupil of Junayd, who 194 came into possession of some money and left his companions. Abú Ahmad al-Qalánisí would not let his pupils visit one of their number who had travelled and returned with money. How Abú Ḥafṣ al-Ḥaddád spent a thousand dinars on the dervishes of Ramla. Story of Shiblí, who bestowed on dervishes nearly all the money that was given him to buy food for his starving children. Story of a Ṣúfí Sheykh who saved four dirhems in order that he might return them to God on the Day of Judgment and say, "These are all the worldly goods Thou hast given me."

195 Shiblí received a sum of money from the vizier of al-Mu<sup>c</sup>tadid to distribute amongst the Suffs of Baghdad; when every one had taken as much he wanted, Shibli said, "The more ye have taken, the farther are ye from God, and the more ye have rejected, the nearer are ye to God."

CHAPTER LXXVIII: "Concerning the manners of those who earn their livelihood."

Sahl b. 'Abdallah said that while it is an offence against the Sunna to condemn work, it is an offence against the Faith to condemn trust in God. Saying of Junayd. How Isḥáq al-Magházilí rebuked Bishr b. al-Ḥárith for earning his livelihood by spinning thread. The reply of Ibn Sálim to one who asked him whether it is the duty of Moslems to earn their livelihood or to trust in God.

Two sayings of 'Abdallah b. al-Mubárak in justification of earning. Abú Sa'íd al-Kharráz once passed a whole night mending the shoes of the dervishes with whom he was travelling. Saying of Abú Ḥafṣ (al-Ḥaddád). Story of a negro at Damascus who was a follower of the Ṣúfís. Anecdote of Abu 'l-Qásim al-Munádí. Sayings of Ibráhím al-Khawwáṣ, and Ibráhím b. Adham. General rules to be observed by Ṣúfís who work.

197 Abú Ḥafṣ al-Ḥaddád earned a dinar every day and bestowed it upon the Ṣúfis. Saying of Shiblí to a cobbler. Dhu 'l-Nún said that the true gnostic does not attempt to gain a livelihood.

CHAPTER LXXIX: "Concerning their manners in taking and giving and in showing courtesy to the poor."

A short way to Paradise described by Sarí al-Saqatí. Saying of Junayd: none has the right to take money unless he prefers spending to receiving. Saying of Abú Bakr Aḥmad b. Ḥamawayh: money should be accepted or rejected for God's sake, not from any other motive. Story of al-Zaqqáq and Yúsuf al-Ṣá'igh. Anecdote showing the tact and delicacy with which Ibn Rufay' of Damascus bestowed a gift of money upon Abú 'Alí al-Rúdhabárí.

198 Sayings of Abú Bakr al-Zaqqáq and Abú Muḥammad al-Murta<sup>c</sup>ish. How Junayd induced Ibn al-Kurríní (al-Karanbí) to accept some money from him. Whenever Abu 'l-Qásim al-Munádí saw smoke issuing from a neighbour's house, he used to send and ask for food. Story of Junayd and Ḥusayn b. al-Miṣrí. Answer given by Yúsuf b. al-Ḥusayn to the question whether one is justified in bestowing all one's property upon a brother in God.

199 CHAPTER LXXX: "Concerning the manners of those who are married and those who have children."

Story of the marriage of Abú Aḥmad al-Qalánisí. How Muḥammad b. 'Alí al-Qaṣṣár trained his little daughter to trust in God. Story of Bunán al-Ḥammál and his son. Ibrá-hím b. Adham said that a man who marries embarks on a ship, and that he suffers shipwreck when a child is born to him.

Saying of Bishr b. al-Hárith. Story of a woman who 200 offered herself in marriage to Abú Shucayb al-Baráthí and refused to enter his hut until he removed a piece of matting. The author says that a married Súfí must not commit his wife and children to the care of God but must provide for their needs unless they are in the same spiritual state as he is. Súfís ought to wed poor women and not take advantage of rich women who desire to marry them. One day when Fath al-Mawsilí kissed his son he heard a heavenly voice saying, "O Fath, art not thou ashamed to love another besides Me?" The author points out that although the Prophet used to kiss his children and clasp them to his bosom, his spiritual rank and endowments were unique; and that God is jealous of the Súfís when they turn their thoughts towards any one except Himself.

201 CHAPTER LXXXI: "Concerning their manners in sitting alone or with others."

Sitting in mosques condemned by Sarí al-Saqațí. His definition of generosity (*muruwwat*). Saying of a Ṣúſſ Sheykh: "the prayer-mat of the dervish ought to be on his buttocks." Stories of Abú Yazíd and Ibráhím b. Adham which indicate that it is a breach of manners to stretch out one's feet or

to cross one's legs. Story of Ibráhím al-Khawwáṣ and a dervish who had an excellent way of sitting. Saying of Yaḥyá b. Mucádh (al-Rází) on sitting with the unspiritual. Anecdote of Ibn Mamlúla al-cAṭṭár al-Dínawarí. Anonymous saying: a man's friends show his character. Ḥasan al-Qazzáz, who often sat awake during the night, said that Ṣúfism is founded on three things: hunger, silence, and sleeplessness. Junayd preferred sitting with Ṣúfis to prayer.

CHAPTER LXXXII: "Concerning their manners in hunger". Two sayings of Yaḥyá b. Mucadh on hunger. Sahl b. 'Abdallah used to be strong when he abstained from eating and weak when he ate. Saying of Sahl b. 'Abdallah. Abú Sulaymán (al-Dárání) said that hunger is one of God's treasures which He bestows upon those whom He loves dearly. A saying of Sahl b. 'Abdallah on hunger repeated to the author by Ibn Sálim. Saying of 'Ísá al-Qaṣṣár. Why a Súfí Sheykh said, "Thou art a liar", to a man who said, "I am hungry". Another Sheykh's rebuke to a Súfí who came to visit him after having eaten no food for five days.

Anecdote of Mimshádh al-Dínawarí. It is related of al-Kurdí that part of his body was infested by worms, and when a worm fell to the ground he would put it back in its place. Story of Dhu 'l-Nún and a 'sick disciple to whom he paid a visit. Advice which Sahl b. 'Abdallah used to give to his disciples when they were ill. How Abú Yacqúb al-Nahrajúrí refused to let himself be cured of a disease in his stomach by means of cautery. Saying of al-Thawrí to a disciple who made excuses for delay in visiting him. Sahl b. 'Abdallah know a remedy for piles but would not use it.

When Bishr al-Ḥáfí described his symptoms to the physician, he was asked whether he was not complaining (of God): his reply. Saying of Dhu 'l-Nún quoted by Junayd when he was suffering from a severe illness.

CHAPTER LXXXIV: "Concerning the manners of the Sheykhs and their kindness to their disciples".

Saying of Junayd. How Bishr al-Ḥáfí sympathised with the poor when he was unable to help them. Courtesy shown by al-Zaqqáq to a party of dervishes. Story of Junayd and al-Jarírí.

Story of Abú Aḥmad al-Qalánisí and a disciple. Anecdote of Junayd and a man who wished to abandon all his wealth. How Abu 'l-Ḥasan al-ʿAṭúfí procured food for his companions in the desert. How Abú Jaʿfar al-Qaṣṣáb followed Abú Saʿſd al-Kharráz from Ramla to Jerusalem in order to obtain his forgiveness.

' CHAPTER LXXXV: "Concerning the manners of disciples and novices".

Saying on wisdom (hikmat) cited from a book by Abú Turáb al-Nakhshabí. Saying of Junayd: anecdotes (of holy men) strengthen the hearts of disciples.

Saying of Yaḥyá (b. Muʿadh) on wisdom. Sayings of Mimshadh al-Dínawarí, Abú Turáb al-Nakhshabí, and Abú ʿAlí b. al-Kátib concerning those who aspire to become Ṣúfís. Saying of Shiblí on two kinds of amazement ((ḥayrat) felt by disciples. How Shiblí, when he was a novice, prevented himself from being overcome by sleep. Manners and signs of the sincere disciple according to Abú Saʿíd al-Kharráz. Saying of Sahl b. ʿAbdallah on the things which should occupy the disciple's mind.

Description by Yúsuf b. al-Ḥusayn of the signs by which the disciple is known. Saying of Abú Bakr al-Bárizí.

CHAPTER LXXXVI: "Concerning the manners of those who prefer to live alone".

Saying of Bishr al-Ḥáfí. How al-Darráj met the hermit, Abu 'l-Musayyib, and brought him to Shiblí. Saying of Junayd on the solitary life. Abú Yacqúb al-Súsí said that only men of great spiritual power can endure solitude, and that

it was better for people like himself to perform their devotions in the sight of one another.

Story of Abú Bakr b. al-Mu<sup>c</sup>allim who retired to Mount Lukkám near Antioch and found that be was unable to perform his customary devotions; he remained ten years in solitude before he could perform them as well as he used to do amongst his acquaintances. A similar experience was communicated to Ibráhím al-Khawwáṣ by a man whom he met in the desert.

CHAPTER LXXXVII: "Concerning their manners in friend-ship and affection".

Sayings of Dhu 'l-Nún and Abú 'Uthmán (al-Ḥírí). Answer given by Ibn al-Sammák to a friend who quarrelled with him. Sayings on the nature of affection.

209 Sayings of Yaḥyá b. Mu<sup>c</sup>ádh, Junayd, Núrí, and Abú Muḥammad al-Magházilí.

CHAPTER LXXXVIII: "Concerning their manners in the hour of death".

Verses recited by Shiblí on the night before he died. Only two of the hundred and twenty disciples of Abú Turáb al-Nakhshabí died in 'poverty', namely, Ibn al-Jallá and Abú 'Ubayd al-Busrí. Description of the death of Ibn Bunán al-Misrí.

Story related by Abú <sup>c</sup>Alí al-Rúdhabárí of a youth who expired on hearing a verse of poetry. Saying of Abú Yazíd (al-Bisṭámí) on his deathbed. Saying of Ibn al-Kurríní (al-Karanbí) reported by Junayd, who was his pupil. Description of the death of Junayd by Abú Muḥammad al-Jarírí. The death of Shiblí described by Bakrán al-Dínawarí. Account of the death of Abu 'l-Ḥusayn al-Núrí. A saying of Abú Bakr al-Zaqqáq which was immediately followed by his death.

How Ibn 'Aṭá was killed. Ibráhím al-Khawwáṣ died while performing an ablution. The corpse of Abú Turáb al-Nakh-shabí was seen standing erect in the desert, untouched by

wild beasts. Description of the death of Yaḥyá al-Iṣṭakhrí. Junayd's remark when he was told that Abú Sacíd al-Kharráz fell into an ecstasy before he died.

CHAPTER LXXXIX: "Concerning the differences of doctrine shown in their answers to questions on mystical subjects".

Question concerning concentration (jam<sup>c</sup>) and dispersion (tafriqat).

The author's definition of these terms. Their meaning explained by Abú Bakr 'Abdallah b. Táhir al-Abharí. Verses by Junayd. Saying attributed to Núrí.

Anonymous doctrines on the subject. Sayings of Junayd and Abú Bakr al-Wásití.

Question concerning passing-away (faná) and continuance (baqá).

Two sayings of Abú Yacqúb al-Nahrajúrí: the true theory of faná and baqá requires that Man's normal relation to God—the relation of a slave to his master—should be maintained. The author says that faná and baqá are the attributes of those who declare God to be One, and who ascend in their unification to a particular degree, which is not reached by ordinary Moslems. He explains the original meaning and application of the terms. Two sayings of Sumnún.

214 Sayings of Abú Sa'íd al-Kharráz, Junayd, Ibn 'Aṭá, and Shiblí. Saying attributed to Ruwaym. The author enumerates five stages of *faná*.

215 Question concerning the realities (al-hagá'ig).

Description by Sarí al-Saqaţí of those who seek the realities. Sayings of Junayd, Abú Turáb (al-Nakhshabí) and Ruwaym. Three kinds of reality (haqíqat) distinguished by Abú Jacfar al-Ṣaydalání. Anecdote of Abú Bakr al-Zaqqáq: "every reality that contradicts the religious law is an infidelity". Ruwaym's answer to the question, "When does a man realise the meaning of servantship (cubúdiyyat)"? Another

saying of Ruwaym. A saying of Junayd. Definition by al-Muzayyin al-Kabír of the nature of God as conceived by the Şúfís.

Saying of 'Abdallah b. Ṭáhir al-Abharí, in which he identifies reality with positive religion ('ilm). Distinction made by Shiblí between 'ilm, haqiqat, and haqq. The reality of 'humanity' (insániyyat) explained by Abú Ja'far al-Qarawí. Anonymous definition of the reality of 'union' (wusúl). Reality described by Junayd as that which removes every obstacle in the mystic's way. Saying of Abú Bakr al-Wásití.

Question concerning veracity (sidq).

Saying of Junayd. Definition of veracity given by Abú Sa<sup>c</sup>íd al-Kharráz to two angels whom he saw in a dream. A detailed definition by Yúsuf b. al-Ḥusayn.

217 Sayings of an anonymous sage, Dhu 'l-Nún, Ḥárith (al-Muḥásibí), Junayd, Abú Yacqúb, and another whose name is not mentioned.

Question concerning the fundamental principles (uṣúl) of Ṣúfism. Five qualities enumerated by Junayd. Two principles mentioned by Abú cUthmán (al-Ḥírí). Saying of Junayd on the importance of taking care not to fail in fundamental principles. Three principles of the Ṣúfis, according to Abú Aḥmad al-Qalánisí. Seven principles of Ṣúfism enumerated by Sahl b. cAbdallah.

List of six principles, according to Ḥuṣrí, and another list of seven principles, according to an anonymous dervish.

\*Question concerning sincerity (ikhlás).

Definitions by Junayd, Ibn 'Aṭá, Ḥárith al-Muḥásibí, Dhu 'l-Nún, and Abú Yaʿqúb al-Súsí. Two sayings of Sahl b. 'Abdallah. Definitions by Junayd and an anonymous Sheykh. Three signs of the sincere man. Definition of sincerity attributed to Abu 'l-Ḥusayn al-Núrí.

Question concerning recollection (dhikr).

Ibn Sálim distinguished three kinds of recollection: (a) with

the tongue, (b) with the heart, (c) recollection which he defined as "being filled with love and shame because of nearness to God". Ibn 'Atá said that recollection causes the human nature (bashariyyat) to disappear. Two sayings of Sahl b. 'Abdallah. Three verses of the Koran in which the Moslems are commanded to recollect God. There are different language used in these verses. Saying of an anonymous Sheykh. Verbal recollection (repetition of the formulas "There in no god but Allah" and "Glory be to Allah!" or recitation of the Koran) and spiritual recollection (concentration of the heart upon God and His attributes).

Recollection assumes various forms in accordance with the predominant 'state' or 'station' of each mystic. Shiblí said that real recollection is the forgetting of recollection, i. e., forgetfulness of everything except God.

Question concerning spiritual wealth (ghiná).

Junayd said that spiritual poverty and wealth are complementary, and that neither is perfect without the other. The signs of spiritual wealth described by Yúsuf b. al-Ḥusayn. Saying of 'Amr b. 'Uthmán al-Makkí on the spiritual wealth which consists in being independent of spiritual wealth. 221 Saying of Junayd.

Question concerning poverty (fagr).

Junayd said that poverty is a sea of tribulation but that all its tribulation is glorious. Description by Junayd of the true faqir who enters Paradise five hundred years before the rich. Ibn al-Jallá said that poverty must be accompanied by piety (wara°). Sayings of Junayd and al-Muzayyin.

Question concerning the spirit (rilphi) and the doctrines of the Sufis on the subject.

Two sayings of Shiblí. Abú Bakr al-Wásití distinguished two spirits, *viz.*, the vital spirit and the spirit whereby the heart is illumined. Other sayings of al-Wásití. Abú <sup>c</sup>Abdallah

al-Nibájí said that there are two spirits in the gnostic who has attained to union with God. Distinction between the human spirit (al-rúḥ al-bashariyya) and the eternal spirit (al-rúḥ al-qadíma) in man. Traditions illustrating this doctrine.

The author declares it to be false. Ibn Sálim asserted that the spirit and the body together produce good or evil, and that both are liable to reward or punishment. Those who believe in metempsychosis and the eternity of the spirit go far astray from the truth.

Question concerning symbolic allusion (ishárat).

The meaning of *ishárat*. Sayings of Shiblí and Abú Yazíd al-Biṣṭámí to the effect that God cannot be indicated by means of symbols. How a man rebuked Junayd for raising his eye to heaven. 'Amr b. 'Uthmán al-Makkí said that the symbolism of the Ṣúfís is polytheism (*shirk*). Junayd said to a certain man, "How long will you give indications to God? Let God give indications to you."

Abú Yazíd (al-Bisṭámí) condemned both theological and mystical symbolism. Zaqqáq said that *ishárat* is proper for novices, but the adept finds God by abandoning *ishárat*. Saying of Shiblí on nearness to God. Saying of Yaḥyá b. Mucádh on the different kinds of symbolism used by different classes of religious men. Ṣúfism described by Abú cAlí al-Rúdhabárí as an *isḥárat*. The use of *ishárat* disapproved by Abú Yacqúb al-Súsí.

Diverse questions. Question concerning elegance (zarf).

Definition of the term by Junayd.

Question concerning generosity (muruwwat).

Definition by Ahmad b. Ațá.

Question concerning the reason why the Sufis are so called.

Sayings by Ibn 'Atá (who connects 'Súfí' with ṣafá), Núrí, Shiblí, and an anonymous mystic.

Question concerning the daily bread (rizq).

Sayings of Yaḥyá b. Mucadh and another whose name is

not mentioned. Various opinions as to the cause of *rizq*. How Abú Yazíd (al-Bisṭámí) rebuked a theologian who questioned him about the source of *rizq*.

Question. Junayd's answer to a question concerning the disappearance of the name of 'servant' and the subsistence of the power of God, (as happens in faná).

Question. Junayd was asked, "When is a man indifferent 226 to praise and blame?" His answer.

Question. Answer given by Ibn 'Atá when he was asked, "What is the means of obtaining security of mind (salámat al-şadr)?"

Question. "What is the explanation of the grief which a man feels without knowing its cause?" Answer by Abú 'Uthmán (al-Ḥírí).

Question concerning sagacity (firásat).

Comment by Yúsuf b. al-Ḥusayn on the Tradition, "Beware of the sagacity of the true believer, for he sees by the light of God."

Question concerning the imagination (wahm).

Definition of wahm by Ibráhím al-Khawwás.

227 Question. Explanations by Abú Yazíd al-Bisṭámí and other mystics of the words sábiq, muqtaṣid, and zálim in Kor. 35, 29.

Question concerning wishing (tamanní).

Ruwaym said that the disciple may hope, but that he should not wish. The reason of this distinction.

Question concerning the secret of the soul (sirr al-nafs).

Sahl b. <sup>c</sup>Abdallah said that the secret of the soul was never revealed in any created being except in Pharaoh when he said, "I am your supreme Lord."

228 Question. Human and divine jealousy (ghayrat) distinguished by Shiblí.

Question. Fath b. Shakhraf asked Isráfíl, the teacher of Dhu 'l-Nún, whether secret thoughts (asrár) are punished before actual sins. The answer given by Isráfíl.

Question. Three different 'states' of the heart described by Abú Bakr al-Wásiţí.

Question. Three kinds of tribulation (balá) described by Jarírí.

Question concerning the difference between the lower and higher degrees of love (hubb and wudd).

229 Question concerning weeping (buká).

Saying of Abú Sa<sup>c</sup>íd al-Kharráz. Eighteen causes of weeping. *Question concerning* the term *sháhid*.

Definitions by Junayd and the author.

230 Question concerning the sincere practice of devotion.

Abu 'l-Husayn 'Alí b. Hind al-Qurashí, when questioned on this subject by the Sheykhs of Mecca, replied that sincerity in devotion depends on the knowledge of four things, viz., God, self, death, and retribution after death.

Question as to the nature of the generous man (karím).

Definitions of the generous man by Ḥárith (al-Muḥásibí) and Junayd.

Question concerning generosity (karámat).

Two anonymous definitions.

Question concerning reflection (fikr).

Definitions of fikr and tafakkur by Ḥárith al-Muḥásibí and others. Distinction between fikr and tafakkur.

231 Question concerning induction (ictibár).

Definitions by Ḥárith al-Muḥásibí and others.

Question as to the nature of intention (niyyat).

Definitions by Junayd and others.

Question as to the nature of right (sawáb).

Definitions by Junayd and another.

Question. Junayd's explanation of what is meant by compassion towards the creatures (shafaqat cala 'l-khalq).

Question concerning fear of God (taqiyyat).

Five definitions of the word.

Question concerning the ground of the soul (sirr).

Definitions. Saying of Husayn b. Mansúr al-Halláj.

Two sayings of Yúsuf b. al-Husayn. Verses concerning the sirr by Núrí and others.

The author remarks that the questions discussed by the Suffis are too numerous to mention. Saying of 'Amr b. 'Uthmán al-Makkí: "One half of knowledge is question, and the other half is answer."

CHAPTER XC: "Concerning the letters sent by Suffs to one another".

- Words written by Mimshádh al-Dínawarí on the back of a letter which Junayd wrote to him. Letter from Abú Sa<sup>c</sup>íd al-Kharráz to Aḥmad b. 'Aṭá. Part of a letter addressed by 'Amr b. 'Uthmán al-Makkí to the Ṣúfís of Baghdád, together with the observations made upon it by Junayd, Shiblí, and Jarírí. Part of a letter sent by Shiblí to Junayd.
- Junayd's reply. The author relates how he and other Súfís asked Abú 'Abdallah') al-Rúdhabárí to write a letter to a certain Háshimite at Ramla, begging him to permit them to hear a singing-girl who was famous for the beauty of her voice. Copy of the letter which al-Rúdhabárí wrote impromptu on this occasion. Verses inserted by Abú 'Alí b. Abí Khálid al-Súrí in a letter which he wrote to Abú 'Alí al-Rúdhabárí.
- Verses written by Abú <sup>c</sup>Alí al-Rúdhabárí in reply to the above. Answer sent by Dhu 'l-Nún to a sick man who had asked him to invoke God on his behalf. Another letter written by Dhu 'l-Nún. Letter written by Sarí al-Saqatí to Junayd containing some verses which he heard a cameldriver chanting in the desert.
- 236 Letter written to (Abú 'Abdallah) al-Rúdhabárí by one of his friends. Part of a letter from Abú 'Abdallah al-Rúdhabárí to a friend. Letter written by an eminent Şúfí to a certain Sheykh. Extract from a letter addressed by Abu 'l-Khayr

<sup>1)</sup> This is the correct reading.

- al-Tínátí to Ja<sup>c</sup>far al-Khuldí. Letter written by a certain sage in answer to Yúsuf b. al-Ḥusayn, who had complained of being a prey to worldly feelings and dispositions.
- 237 Letter written by one sage to another who had asked him by what means he might gain salvation. Part of a letter written by Aḥmad b. 'Aṭá to Abú Sa'íd al-Kharráz, and the latter's reply. Letter of a lover to his beloved. Quotation from a letter written by a certain Sheykh.
- Part of a letter written to Ḥusayn b. Jibríl al-Marandí by one of his pupils, relating how he became friendly with a gazelle and shared his food with it. Letter sent by Sháh al-Kirmání to Abú Ḥafṣ (al-Ḥaddád) and the latter's reply. Letter written by Sarí al-Saqatí to a friend. Part of a letter from Junayd to 'Alí b. Sahl al-Iṣbahání.
- The author says that it is impossible for him to quote the long epistles which celebrated Suffs have written to one another, such as the epistle of Núrí to Junayd on the subject of tribulation (balá), etc., but that he will give the text of one short epistle written by Junayd to Abú Bakr al-Kisá'í al-Dínawarí.
- 240 Continuation of the epistle of Junayd to Abú Bakr al-Kisá'í.
- 241 Conclusion of the same.
  - CHAPTER XCI: "Concerning the introductions (sudúr) of books and epistles".
- 241-3 Five introductions by Junayd.
  - 243 Specimens by Abú <sup>c</sup>Alí al-Rúdhabárí and Abú Sa<sup>c</sup>íd b. al-A<sup>c</sup>rábí.
  - Two more specimens by Ibn al-A<sup>c</sup>rábí, and one by Abú Sa<sup>c</sup>íd al-Kharráz.
  - Another by al-Kharráz and a third which the author attributes to him. An introduction by al-Kurdí of Urmiya.

    Another by Abú Bakr al-Duqqí.
  - Another by the same hand. Two anonymous specimens. CHAPTER XCII: "Concerning their mystical poems".

- 247 Verses by Dhu 'l-Nún and Junayd.
- 248 Verses by Abu 'l-Ḥusayn al-Núrí and Junayd.
- 249 Verses by Abú <sup>c</sup>Alí al-Rúdhabárí.
- Verses by Ibráhím al-Khawwás. Verses describing ecstasy by Sumnún al-Muḥibb. Two more verses by Sumnún.
- 251 Some verses which Sarí al-Saqațí often used to recite.

Verses which Sarí recited while he was engaged in sweeping his room. Another verse frequently quoted by Sarí. Verses spoken by Shiblí on his deathbed. Verses by the same.

- Verses composed or quoted by Shiblí on various occasions.
- Two verses by Shiblí. Verses on patience which are said to have been composed by Sahl b. 'Abdallah. Verses by Yaḥyá b. Mu'ádh al-Rází. Verses on thanksgiving (shukr) by Abu 'l-'Abbás b. 'Aṭá.
- 254 More verses by Ibn Atá. Verses by Abú Ḥamza (al-Khurásání) on being rescued by a lion from a well into which he had fallen.
- Verses by Bishr b. Ḥárith (al-Ḥáfí), Yúsuf b. Ḥusayn al-Rází, and Abú ʿAbdallah al-Qurashí. Verses written to the last-named by Abú ʿAbdallah al-Haykalí.
- Verses by Abú Sa<sup>c</sup>íd al-Kharráz. Verses written in reply to al-Haykalí by Abú <sup>c</sup>Abdallah al-Qurashí or, according to others, by Abú Sa<sup>c</sup>íd al-Kharráz. Verses written by Abu <sup>l</sup>-Ḥadíd to Abú <sup>c</sup>Abdallah al-Qurashí. Reply of al-Qurashí.
- 257 CHAPTER XCIII: "Concerning the prayers and invocations which the most eminent of the ancient Suffs addressed to God."

  Two prayers by Dhu 'l-Nún.
- 258 A prayer by Yúsuf b. al-Ḥusayn (al-Rází). Prayer of a certain sage which was overheard by Yúsuf b. al-Ḥusayn.
- Verse recited by a Súfí Sheykh in the hearing of Yúsuf b. al-Ḥusayn. A prayer of Junayd, extracted from the Kitáb al-Munáját.
- 260 A prayer of Abú Sacíd al-Dínawarí which the author heard

him utter at Aţrábulus. A prayer of Shiblí. Prayers of Yaḥyá b. Mu<sup>c</sup>ádh (al-Rází).

- A number of prayers by the same. Answer given by a certain Shaykh to 'Umar al-Malatí who had begged him to invoke God on his behalf. How Ibráhím b. Adham refused to pray for his fellow-passengers when they were overtaken by a storm at sea.
- Anonymous saying on the effect of sincerity in prayer. Prayer of Sarí al-Saqatí. Prayer of Sarí in answer to the request of Abú Ḥamza. A prayer which Ibráhím al-Márastání learned from al-Khaḍir, whom he saw in a dream. A prayer which Abú 'Ubayd al-Busrí learned from 'Á'isha who appeared to him while he was asleep. Prayer of a Sheykh whose name is not mentioned. Answer given to the author by a certain Sheykh whom he questioned concerning the real purpose of prayer.

A prayer of Junayd.

263 CHAPTER XCIV: "Concerning their precepts (wasáyá) to one another."

Precepts by Ruwaym and Yúsuf b. al-Ḥusayn (al-Rází).

- Precepts by Sarí al-Saqatí, Abú Bakr al-Bárizí, Abu 'l-'Abbás b. 'Atá, Junayd, and Abú Sa'íd al-Kharráz.
- 265 Precepts by Dhu 'l-Nún, Junayd, Abú 'Abdallah al-Khayyáṭ al-Dínawarí, and Abú Bakr al-Warráq. Dhu 'l-Nún's reason for refusing to give a precept to a man who had asked him for one.
- Story of Abú Muḥammad al-Murta<sup>c</sup>ish: when dying, he gave instructions that his debts should be paid; and the sale of the clothes on his corpse produced eighteen dirhams, exactly the amount of his debts. A precept of Ibráhím b. Shaybán. Precept by an anonymous Sheykh.

Precepts by Abú Bakr al-Wásiṭí, by an unnamed Ṣúfí, by a man whom Dhu 'l-Nún met on Mount Muqaṭṭam, and by Dhu 'l-Nún himself.

267 Precept by Junayd.

## THE BOOK OF AUDITION (samác).

CHAPTER XCV: "Concerning the beauty of the voice, and audition, and the difference of those who practise it."

The Prophet said that all the prophets before him had fine voices.

- Further Traditions showing that the Prophet held a sweet voice in high esteem and that he liked to hear the Koran read with a musical intonation. The author's explanation of the Tradition, "Beautify the Koran by your voices."
- Sayings on this subject by Dhu 'l-Nún, Yaḥyá b. Mucádh al-Rází, an anonymous Sheykh, Ḥárith al-Muḥásibí, and Bundár b. al-Ḥusayn. The subtle influence of sweet sounds is illustrated by the fact that they lull sick children to sleep and restore the health of persons suffering from melancholia. Moreover, the camel-driver's chant has a marvellous effect upon camels worn out by fatigue.
- 270 Story, related to the author by al-Duqqí, of a negro slave whose master had thrown him into chains because the sweetness of his voice excited the heavily laden camels to rush along with such speed that all of them, except one, died on arriving at the end of their journey. 1)
- 271 Definition of the expert singer by Isháq b. Ibráhím al-Mawsilí.

CHAPTER XCVI: "Concerning audition and the various opinions of the Şúss as to its nature."

Definition by Dhu 'l-Nún. Saying of Abú Sulaymán al-Dárání on the recitation of poetry with a musical accompaniment. Definitions by Abú Yacqúb al-Nahrajúrí and an anonymous mystic. Description of samác by Abu 'l-Ḥuṣayn al-Darráj.

<sup>1)</sup> The same story is told by Hujwírí, on the authority of Ibráhím al-Khawwás. See my translation of the Kashf al-Maḥjúb p. 399.

- Sayings of Shiblí, Junayd, and an unnamed Şúfí. Junayd said that audition is one of the three occasions on which the mercy of God descends upon dervishes. Audition condemned by Abú 'Alí al-Rúdhabárí. Abu 'l-Ḥusayn al-Núrí defined the Şúfí as one who practises audition. Abu 'l-Ḥusayn b. Zírí used to stay and listen to music (samá') if he approved of it; otherwise he would take up his shoes and go. Al-Ḥuṣrí wished for a samá' that should never cease, and should be more desired the more it was enjoyed.
- 273 CHAPTER XCVII: "Concerning the audition of the vulgar (al-cámmat) and its permissibility when they listen to sweet sounds which inspire them with hope or fear and impel them to seek the afterworld".

Saying of Bundár b. al-Ḥusayn on the pleasure and law-fulness of audition when it is not connected with any evil purpose. Quotations from the Koran showing that audition is lawful. The five senses enable us to distinguish things from their opposites, and the ear can distinguish sweet sounds from harsh.

- Sweet sounds form part of the pleasures of Paradise which are enumerated in the Koran. Audition is not like wine-drinking: the latter is forbidden in this world, but the former is permitted. The Prophet allowed two singing-girls to play the tambourine in his house.
- Verses recited by Abú Bakr, Bilál, and 'Á'isha. Many of the Prophet's Companions recited poetry. Fourteen verses are quoted from the famous poem, Bánat Su'ádu, which Ka'b b. Zuhayr recited in the presence of the Prophet.
- The Prophet said, "Wisdom is sometimes to be found in poetry". Since poetry may be recited, there is no objection to reciting it with musical notes and melodies and with an agreeable intonation. Various divines and lawyers have pronounced in favour of audition, e. g., Málik b. Anas. Story of Málik and a man whom he rebuked for singing badly.

It is well-known that Málik 1) and the people of Medina did not dislike audition.

Yemen and settled at Mecca in consequence of hearing two verses of poetry. He declared that audition is neither a good nor an evil act, but resembles an idle word (laghw) for which a man will not be punished hereafter (Kor. 2, 225). The author sums up the discussion by stating that audition is lawful, if it has no corrupt end in view and if it does not involve the use of certain musical instruments forbidden by the Prophet.

CHAPTER XCVIII: "Concerning the audition of the elect and their various degrees therein."

Description by Abú 'Uthmán Sa'íd b. 'Uthmán al-Rází of three kinds of audition: (1) that of novices and beginners; (2) that of more advanced mystics (siddíqín); and (3) that of gnostics ('árifín).

278 Three classes of auditors described by Abú Ya<sup>c</sup>qúb al-Nahrajúrí. Three kinds of audition defined by Bundár b. al-Ḥusayn: some hear with their natures (tab<sup>c</sup>), some with their spiritual feelings (hál), and some through God (haqq). The author's explanation of this saying.

The author's explanation continued. Three classes of auditors distinguished by an anonymous Suff: (1) the followers of realities (abná al-ḥaqá'iq); (2) those who depend on their spiritual feelings; (3) the poor (fuqará) who are entirely detached from worldly things.

280 CHAPTER XCIX: "Concerning the different classes of auditors".

Those who prefer to listen the Koran.

<sup>1)</sup> The contrary opinion is attributed to Málik and the Medina school by Ghazálí (*Iḥyá*, Búláq, 1289 A. H., II, 247, 17), but cf. Goldziher, *Muhamm. Studien*, II, 79, note 2.

Verses of the Koran and Traditions of the Prophet which prove that listening to the Koran is allowable.

- Further Traditions on this subject. The Koran condemns those who listen only with their ears and praises those who listen with attentive minds. Examples of the emotion produced by listening to the Koran. In some cases the listeners die. Answer given by Shiblí to Abú 'Alí al-Magházilí who complained that the effect produced by listening to the Koran was not permanent.
- Abú Sulaymán al-Dárání said that he sometimes spent five nights in pondering over a single verse of the Koran and that unless he had ceased to think about it he would never have continued his reading.

Junayd saw a man who had swooned on hearing a verse of the Koran. He recommended that the same verse should be read to him again; whereupon the man recovered his senses. A certain Súfí repeated several times the verse, "Every soul shall taste death" (Kor. 3, 182). He heard a voice from heaven saying, "How long wilt thou repeat this verse which has already killed four of the Jinn?" Abu 'l-Ṭayyib Aḥmad b. Muqátil al-ʿAkkí describes the terror and anguish of Shiblí on hearing a verse of the Koran.

283 Those who lack the spiritual emotion which accords with the hearing of the Koran and is excited thereby are like beasts: they hear but do not understand.

CHAPTER C: "Concerning those who prefer listening to odes and verses of poetry".

Traditions of the Prophet in praise of poetry. The considerations which lead some Súfís to listen to poetry rather than to the Koran are stated by the author as follows. The Koran is the Word of God, *i.e.* an eternal attribute of God, which men cannot bear when it appears, because it is uncreated. If God were to reveal it to their hearts as it really 284 is, their hearts would crack. It is, however, a matter of

common knowledge that a man may read the whole Koran many times over without being touched with emotion, whereas if the reading is accompanied by a sweet voice and plaintive intonation he feels emotion and delight in hearing it. These feelings, then, are not caused by the Koran, but by sweet sounds and melodies which accord with human temperaments. The harmonies of poetry are similar in their nature and their effects and easily blend with music. Since a certain homogeneity exists between them and the spirit of man, their influence is much less powerful and dangerous than that of God's Word. Those who prefer listening to poetry are animated by reverence for the Koran.

285 "It is more fitting", they say, "that so long as we retain our human nature we should take delight in poetry instead of making the Koran a means of indulging ourselves". Some theologians have regarded with dislike the practice of trilling the Koran, but if this is done, the reason is that men shrink from hearing and reciting the Koran because it is a reality (haqq), and they intone it musically in order that the people may be drawn to listen when it is read.

CHAPTER CI: "Concerning the audition of novices and beginners".

Story of a young man, a pupil of Junayd, who used to shriek whenever he heard any *dhikr*. Junayd threatened to dismiss him if he did so again, and after that time he used to put such restraint on himself that a drop of water trickled from every hair of his body, until one day he uttered a loud cry and expired. A saying of Junayd related by Abu 'l-Ḥusayn al-Sírawání.

286 Story related by al-Darráj of a youth who died on hearing a slave-girl sing two verses of poetry '). Another story of the same kind related by Abú 'Alí al-Rúdhabárí.

<sup>1)</sup> This story occurs in my translation of Hujwiri's Kashf al-Maḥjúb, p. 408 seq.

Abú cAbdallah b. al-Jallá mentions two marvellous things which he saw in the Maghrib: (1) a Súfí begging for alms; (2) a Sheykh named Jabala, one of whose disciples had died on hearing a passage of the Koran, came to the reader on the next day and asked him to a recite part of the Koran. While he was reciting, Jabala gave a shriek which caused him (the reader) to fall dead on the spot. Anecdote of Jacfar al-Mubarqac. The author states the conditions under which it is proper for novices to practise samác.

288 If the beginner is ignorant of these conditions, he must learn them from a Sheykh, lest he should be seduced and corrupted.

CHAPTER CII: "Concerning the audition of the Ṣúfí Sheykhs." Isráfíl, the teacher of Dhu 'l-Nún, asked al-Ṭayálisí al-Rází whether he could recite any poetry. On receiving a negative answer, Isráfíl said to him, "Thou hast no heart." Ruwaym described the state of the Ṣúfí Sheykhs during audition as resembling that of a flock of sheep attacked by wolves. Abu 'l-Qásim b. Marwán al-Naháwandí, who had taken no part in the samá for many years, attended a meeting where some poetry was recited. The audience fell

- 289 meeting where some poetry was recited. The audience fell into ecstasy. When they became quiet again, Abu '1-Qásim questioned them concerning the mystical meaning which they attached to the verse, and finally gave his own interpretation. Story of Abú Ḥulmán, who swooned on hearing the street-cry of a herb-seller. The author points out that the influence of samá<sup>c</sup> depends on the spiritual state of the hearer. Thus, the same words may be regarded as true by one mystic and as false by another. Story of 'Utba al-
- 290 Ghulám. Anecdote of Dhu 'l-Nún al-Miṣrí, who was overcome by ecstasy on hearing some verses recited, but rebuked a man who followed his example. Some Sheykhs possess insight into the spiritual state of those below them; in that case, they should not permit them to claim a higher state

than that which really belongs to them. Account of Núri's ecstasy a few days before his death. The ecstasy of <sup>c</sup>Alí b. al-Muwaffaq.

Description of a visit which Abu 'l-Ḥusayn al-Darráj paid to Yúsuf b. al-Ḥusayn at Rayy. The latter burst into tears on hearing two verses which al-Darráj recited, though he had previously read aloud to himself a large portion of the Koran without any such sign of emotion.

292

A verse that used to throw Shiblí into ecstasy. Another verse that had the like effect on al-Duqqí.

CHAPTER CIII: "Concerning the characteristics of the perfect adepts in audition."

During sixty years Sahl b. 'Abdallah never changed coun-

tenance when he heard the *dhikr* or the Koran or anything else; it was only the weakness of old age that at last caused him to show emotion. Another similar anecdote of Sahl b. <sup>293</sup> 'Abdallah. The answer given by Sahl to Ibn Sálim who asked what it is that makes a man spiritually strong and enables him to retain his composure. Saying of the Caliph Abú Bakr. Sahl b. 'Abdallah said that his state during prayer was the same as his state before he began to pray. Explanation of this saying by the author. Sahl was the same after audition as he had been before it, *i.e.*, his ecstasy continued without interruption. Story of Mimshádh al-Dínawarí, who said that all the musical instruments in the world could not divert his thoughts from God.

The author observes that when Suffs attain to perfection their senses are purified to such an extent that they take no pleasure in music and singing. Verse of the Koran quoted by Junayd in reply to one who noticed how quiet and unmoved he was during the samá. Various reasons which induce spiritual adepts to attend musical concerts.

295 CHAPTER CIV: "On listening to *dhikr* and sermons and moral sayings."

The profound impression made upon Abú Bakr al-Zaqqáq by a saying of Junayd. Answer given by Junayd to the question, "When does a man regard praise and blame with equal indifference?" Saying on Wisdom (hikmat) by Yaḥyá b. Mucádh. It is said that when words come from the heart they penetrate to the heart, but when they proceed from the tongue they do not pass beyond the ears. Many further examples might be given of the ecstasy and enthusiasm caused by listening to dhikr or moral exhortations. Saying of Abú cUthmán (al-Ḥírí). Influences from the unseen world, whether they be audible or visible, produce a powerful effect upon the heart when they are in harmony with it, i.e., when the heart is pure; otherwise, their effect is weak.

The adepts, however, are not affected in this way, although sometimes their spiritual life is renewed and replenished by hearing words of wisdom. The object of the Suífís in audition is not solely the delight of listening to sweet voices and melodies, but rather the inward feeling of something homogeneous with the ecstasy already existent in their hearts, since their ecstasy is strengthened by feeling it.

CHAPTER CV: "Further observations concerning audition."

The influence of samá<sup>c</sup> depends on, and corresponds with, the spiritual state of the hearer. Hence the Súfís, when they listen to poetry, do not think of the poet's meaning, nor when the Koran is read aloud are they distressed by the negligence of the reader whilst they themselves are alert.

297 If speaker and hearer are one in feeling and intention, the ecstasy will be stronger; but the Súfís are safe from any evil consequences so long as the divine providence encompasses them. Stories illustrating this. Muhammad b. Masrúq of Baghdád was singing a verse in praise of wine when he heard some one say in the same metre and rhyme: "In Hell there is a water that leaves no entrails in the belly of him whose throat shall swallow it." This was the cause

of his conversion to Ṣúfism. Abu 'l-Ḥasan b. Razcán (?) heard a mandoline-player singing some erotic verses, but a friend with whom he was walking improvised a mystical variation of them. Here, says the author, we have a proof that verses of which the intention is bad may be interpreted in a sense that accords with the inward feelings of the hearer.

Shibli's answer to a man who asked him to explain the meaning of "God is the best of deceivers" (Kor. 3, 47).

CHAPTER CVI: "Concerning those who dislike the samác and dislike to be present in places where the Koran is recited with a musical intonation, or where odes are chanted and the hearers fall into an artificial ecstasy and begin to dance."

Different reasons for such dislike: (1) samá<sup>c</sup> is condemned by some great religious authorities; (2) samá<sup>c</sup> is very dangerous for novices and penitents: it may lead them to break their vows and indulge in sensual pleasures; (3) listening to quatrains (rubá<sup>c</sup>iyyát) is the mark of two classes of men, either the frivolous and dissolute or the adepts in mysticism who have mortified their passions and are entirely devoted to God. Accordingly, some Şúfís reject samá<sup>c</sup> on the ground that they are not yet fit for it. They think it better to occupy themselves with performing their religious duties and with avoiding forbidden things. Saying of Abú cAlí al-Rúdhabárí on the dangers of samá<sup>c</sup>. Saying of Sarí al-Saqatí on the recitation of odes. (4) samá<sup>c</sup> is apt to lead astray the vulgar who misunderstand the purpose of the Şúfís in listening to music; (5) samá<sup>c</sup> may bring a man into bad company.

300 (6) Some abstain from samá<sup>c</sup> on account of the Tradition that a good Moslem leaves alone what does not concern him; (7) some advanced gnostics are so fully occupied with inward communion that they have no room for the outward experience of audition.

## BOOK OF ECSTASY (wajd).

CHAPTER CVII: "Concerning the different opinions of the Şúfís as to the nature of ecstasy."

Definition of wajd by 'Amr b. 'Uthmán al-Makkí.

The meaning of wajd explained by Junayd. It has been said that wajd is a revelation from God. In some cases it produces symptoms of violent emotion, while in others the subject remains calm. One of the ancient Súfís distinguished two kinds of ectasy: wajdu mulk and wajdu laqá. Explanation of these terms by another mystic. Abu 'l-Ḥasan al-Ḥuṣrí enumerated four classes of men, the last class being "ecstatics who have passed away from themselves." Sahl b. 'Abdallah said that if an ecstasy is not attested by the Koran and the Traditions, it is worthless.

302 Three quotations from Abú Sa<sup>c</sup>íd Ibn al-A<sup>c</sup>rábí on the nature of ecstasy.

CHAPTER CVIII: "On the characteristics of ecstatic persons."

The Koran and the Traditions show that fear and trembling and shricking and moaning and weeping and swooning are among the characteristics of such persons. Ecstasy may be either genuine (wajd) or artificial (tawájud). The author divides those whose ecstasy is genuine (al-wájidún) into three classes:

(1) those whose ecstasy is disturbed at times by the intrusion of sensual influences;
(2) those whose ecstasy is interrupted only by the delight which they take in audition;
(3) those whose ecstasy is perpetual and who, in consequence of their ecstasy, have utterly passed away from themselves.

Also, there are three classes of those whose ecstasy is artificial (al-mutawájidún).

(1) those who take pains to induce ecstasy and imitate others, and those who are frivolous and despicable; (2) ascetics and mystics who endeavour to excite lofty states

(of ecstasy). Although it might become them better not to do this, such ecstasy is approved in them since they have renounced worldly things, and their ecstasy is the result of the joy which they feel in austerities and asceticism. They are justified by the Tradition, "Weep, and if ye weep not, then try to weep!" (3) mystics of the weaker type who, being unable to control their movements or to hide their inward feelings, fall into artificial ecstasy as a means of throwing off a burden which they find intolerable. The last words of Ḥusayn b. Manṣúr (al-Ḥalláj).

The criterion of 'sound' and 'unsound' ecstasy according to Abú Ya<sup>c</sup>qúb al-Nahrajúrí.

CHAPTER CIX: "Concerning the artificial ecstasy (tawájud) of the Sheykhs who are sincere."

305 Two anecdotes of Shiblí. Story of Núrí.

He threw a whole company into ecstasy by his recitation of some erotic verses. Abú Sa<sup>c</sup>íd al-Kharráz was frequently overcome by ecstasy when he meditated on death.

The reason of this explained by Junayd. Explanation by an unnamed Sheykh of the difference between wujúd and tawájud. Those who dislike ecstasy, because of seeing some defect in the person whose ecstasy is induced by artificial means, follow the authority of Abú cUthmán al-Hírí.

306 He said to a man whom he saw in an ecstasy of this kind, "If you are sincere, you have divulged His secret, and if you are not sincere, you are guilty of polytheism." The author suggests what Abú 'Uthmán may have meant by these words.

CHAPTER CX: "Concerning the mighty power and transporting influence of ecstasy."

Sarí al-Saqațí expressed his conviction that if a man who had fallen into a deep fit of ecstasy were struck on the face with a sword, he would not feel the blow. According to Junayd, such a person is more perfect than one who devotes

himself to the religious law; but on another occasion he said that abundance of positive religion is more perfect than abundance of ecstasy. A saying of Junayd to the effect that the state of quiet in ecstasy is superior to the transport which precedes it, and that the ecstatic transport is superior to the state of quiet which precedes it. Explanation by the author.

Junayd's criticism of Sahl b. 'Abdallah described by Ibn Sálim. Junayd's criticism of Shiblí. A story, related by Junayd, of Sarí al-Saqatí who said that his love of God had shrivelled the skin on his arm; then he swooned, and his face became so radiant that none of those present could bear to behold it. Description by 'Amr b. 'Uthmán al-Makkí of the ecstasy which fills the soul and increases its knowledge of the divine omnipotence and makes it unconscious of all sensible objects.

308 Verse recited by Abú 'Uthmán al-Muzayyin.

CHAPTER CXI: "Concerning the question which is the more perfect, one who is quiet in ecstasy or one who is agitated".

This question is discussed by Abú Sacíd Ibn al-Acrábí in his book on ecstasy. He declares that in some cases the proper and perfect condition is quiet, while in others it is agitation.

- The quiet ecstatics are preferred on account of the superior firmness of their minds, the agitated on account of the superior strength of their ecstasies. Quiet would be more perfect, if we presupposed two equal minds; but no two minds or men or ecstasies are just on the same level, and therefore it is useless to assert that quiet is superior or inferior to agitation. The superiority or inferiority of either depends on the particular nature and circumstances of the ecstatic state.
- 310 CHAPTER CXII: "A compendious summary of the subject from the *Book of Ecstasy* composed by Abú Sa<sup>c</sup>íd Ibn al-A<sup>c</sup>rábí."

Various feelings and spiritual states by which ecstasy may

be produced. Definition and description of ecstasy. It comes in a moment and is gone in a moment. God shows His wisdom and His lovingkindness towards His friends by causing ecstasy to be so transient.

- Were it otherwise, they would lose their wits. A further description of ecstasy. Some ecstatics are able to give a partial account of their experience, and this serves them as an argument against sceptics; else they would not divulge it. Remarks on the difficulty of distinguishing true ecstasy from the similar phenomena which sometimes result from sensuous impressions.
- of Moslem theology, and of those mystics who diverge from it. The latter imperil their salvation by leaving this highway. Ibn al-A<sup>c</sup>rábí says that the foregoing observations refer to the outward sciences of ecstasy which can be explained in ordinary or symbolic language; the rest is indescribable, since it consists of immediate experience of the Unseen, self-evident to those who have enjoyed it, but incapable of demonstration.
- 313 The essence of ecstasy and of other mystical states is incommunicable, and is better described by silence than by speech.
- Those who are fit to receive such knowledge do not ask questions, inasmuch as they feel no doubt.

Ecstatic states are a gift from God and cannot be acquired by human effort, though some of them are the fruit of good works. Any one who begs God to grant him an increase (of ecstasy) has thereby strengthened the capital that renders increase necessary, and any one who neglects this duty runs the risk of being deprived of the capital which he has.

## 315 BOOK ESTABLISHING THE REALITY OF DIVINE SIGNS AND MIRACLES.

CHAPTER CXIII: "Concerning the meanings of divine signs (áyát) and miracles (karámát), with some mention of persons who were thus gifted."

Saying of Sahl b. <sup>c</sup>Abdallah on áyát, mu<sup>c</sup>jizát, and karámát. Sahl said that the gift of miracles would be granted to any one who sincerely renounced the world for forty days; if no miracles were wrought, his renunciation must have been incomplete. Saying of Junayd on those who dispute about miracles but cannot perform them. Saying of Sahl on one who renounces the world for forty days. Four principles of Faith, according to Ibn Sálim. One of these is faith in the power (quadrat) of God, i.e., belief in miracles.

- Sahl said to one of his companions, "Do not consort with me any more, if you are afraid of wild beasts." The author relates that he visited Sahl's house at Tustar and went into a room called 'the Wild Beasts' Room' where Sahl used to receive and feed the wild beasts. Story of a negro at 'Abbádán who turned earth into gold. Story of a donkey which spoke to Abú Sulaymán al-Khawwáş when he was beating its head. Aḥmad b. 'Aṭá al-Rúdhabárí tells how his prayer for forgiveness was answered by a heavenly voice.
- How Jacfar al-Khuldí recovered a gem which had fallen into the Tigris by means of a 'prayer for lost property.'

  Text of the prayer. Abu 'l-Ṭayyib al-ʿAkkí showed the author a long list compiled by him of persons who, in the course of a short time, had used this prayer with success. How Abu 'l-Khayr al-Tínátí read the thoughts of Ḥamza b. ʿAbdallah al-ʿAlawí. The author declares that all these men were famous for veracity and piety, and that their evidence is above suspicion.

318 CHAPTER CXIV: "Concerning the arguments of theologians who deny the reality of miracles, and the arguments in favour of miracles wrought by the saints, and the distinction between the saints and the prophets in this matter."

Some theologians hold that the gift of miracles is bestowed on the prophets exclusively, and assert that its attribution to others involves their equality with the prophets. The object of this doctrine is to confirm the prophetic miracles, but it is mistaken, because there are several points in which the two classes of miracles differ from each other: (1) the prophets reveal their miracles and use them as a means of convincing the people, whereas the saints ought to conceal theirs; (2) the prophets employ miracles as an argument against unbelievers, but the saints employ them as an argument against themselves for the purpose of strengthening their own faith.

- Saying of Ibn Sálim illustrating the use of miracles as an aid to faith. Story of the advice given by Sahl b. 'Abdallah to Isḥáq b. Aḥmad who came to him in great anxiety lest he should be deprived of his daily bread. The lower soul (nafs) is satisfied with nothing less than ocular evidence.
- 320 (3) While the prophets are perfected and encouraged in proportion as a greater quantity of miracles is bestowed upon them, the saints in the same circumstances become more dismayed and fearful, because they dread that God may be secretly deceiving them and that the miracles which He bestows upon them may lead to loss of spiritual rank.

CHAPTER CXV: "Concerning the evidences for the reality of miracles wrought by the saints, and the unsoundness of the doctrine that miracles are wrought by none except the prophets."

It appears from the Koran and the Traditions that many persons who were not prophets had the gift of miracles, e.g., Mary, the mother of Jesus, the Christian anchorite

Jurayj, and the three men who took shelter in the cave (as is related in the *Ḥadith al-ghár*).

- Further Traditions concerning persons endowed with miraculous powers: 'Umar b. al-Khaṭṭáb, 'Alí, Fáṭima, Usayd b. Ḥuḍayr, 'Aṭṭáb b. Bashír, Abu 'l-Dardá, Salmán al-Fárisí, al-'Alá b. al-Ḥaḍramí, 'Abdallah b. 'Umar, al-Bará b. Málik,
- 322 'Amir b. 'Abd al-Qays, Ḥasan al-Baṣrí, Uways al-Qaraní and others. These miracles are related and attested by the
- 323 greatest religious authorities, whose evidence on this subject is no less worthy of credit than their evidence, which is universally accepted, on matters of law and religion. All miracles that have been manifested since the time of the Prophet and all that shall be manifested until the Resurrection are granted by God as a mark of honour to Muḥammad. Some Moslems, however, consider miracles a temptation, and dread the loss of spiritual rank, and do not reckon amongst the elect those who desire them and are satisfied with them.
- 324 CHAPTER CXVI: "On the various positions occupied by the elect in regard to miracles, together with an account of those who dislike the miraculous grace manifested to them and fear lest it lead them into temptation."

Sahl b. 'Abdallah said that the greatest miracle is the substitution of a good quality for a bad one. Abú Yazíd al-Bistámí declared that when he paid no attention to the miracles which God offered to bestow on him, he received the gnosis. Other sayings of Abú Yazíd. Junayd said that the hearts of the elect are veiled from God by regarding His favours, by taking delight in His gifts, and by relying on miracles.

Warning given by Sahl b. Abdallah to a man who boasted of a miracle which took place when he performed his ablutions. How Abú Ḥamza opened a door. Núrí found the banks of the Tigris joined together in order that he might cross

the river, but he swore that he would not cross except in a boat. Story of Abú Yazíd al-Bisṭámí and his teacher, Abú cAlí al-Sindí. Story of Abú Turáb al-Nakhshabí and a youth who was in his company.

- 326 Story of Isḥáq b. Aḥmad, who died in debt although he could transmute copper into gold and silver. Discussion between Ibn Sálim and Sahl b. Abdallah, and between the author and Ibn Sálim, as to the reason why Isḥáq b. Aḥmad refused to exercise the miraculous power which had been conferred upon him.
- 327 Story of Abú Ḥafṣ or another, who wished to kill a sheep for his disciples, but when a gazelle came and knelt beside him he wept and repented of his wish. Saying of an anonymous mystic to the effect that equanimity in misfortune is more admirable than thaumaturgy. Story of Núrí, who swore that he would drown himself unless he caught a fish of a certain weight. Junayd's remark on this. Saying of Yaḥyá b. Mucadh al-Rází.
- 328 CHAPTER CXVII: "Concerning those who, on account of their veracity and purity and spiritual soundness, reveal to their companions the miraculous grace vouchsafed to them."

Story of a sparrow which used to perch on the hand of Sarí al-Saqatí. Story of a mysterious person who appeared to Ibráhím al-Khawwás when he had lost his way in the desert. Story of Abú Ḥafs (al-Ḥaddád) of Naysábúr, who put his hand into a furnace and drew out a piece of red-hot iron.

- 329 The reason why Abú Ḥafṣ revealed this miraculous gift. Story of Ibráhím b. Shaybán's encounter with a wild beast. Anecdote of Dhu 'l-Nún related by Aḥmad b. Muhammad al-Sulamí. How Abú Sacíd al-Kharráz, when faint from want of food, was miraculously strengthened, so that he journeyed twelve more days without breaking his fast. A miracle related by Abú 'Umar al-Anmáṭí.
- 330 A man stole two dirhems from Khayr al-Nassáj: he could

not open his hand until he came to Khayr and confessed what he had done.

CHAPTER CXVIII: "Concerning the states of the elect which are not regarded as miraculous, although they are essentially more perfect and subtle than miracles".

Sahl b. <sup>c</sup>Abdallah used to fast for seventy days, and when he ate he became weak, whereas he became strong when he abstained from food. Saying of Abu 'l-Ḥárith al-Awlásí. How Abú <sup>c</sup>Ubayd al-Busrí fasted during the month of Ramadán. Saying of Abú Bakr al-Kattání.

331 The meaning of security (amn) explained to Abú Ḥamza by a man of Khurásán. How Junayd tested one of his disciples who was able to read men's thoughts.

Story of Ḥárith al-Muḥásibí, who could not swallow any food that was not legally pure.

Story of Abú Ja<sup>c</sup>far al-Ḥaddád and Abú Turáb al-Nakh-shabí. Three persons endowed with extraordinary powers whom Ḥuṣrí had seen. Why Ja<sup>c</sup>far al-Mubarqa<sup>c</sup> did not make any vow to God during a period of thirty years. Story of Ismá<sup>c</sup>íl al-Sulamí who fell from the top of a mountain and broke his leg.

## 333 BOOK OF THE EXPLANATION OF OBSCURITIES.

CHAPTER CXIX: "Concerning the interpretation of the difficult words which are used in the speech of the Súfís."

List of Súfistic technical terms.

334 Continuation of the above list.

CHAPTER CXX: "On the explanation of these words".

- (1) al-ḥaqq bi 'l-ḥaqq li 'l-ḥaqq. Al-ḥaqq signifies Allah. Sayings of Abú Saʿíd al-Kharráz and Abú ʿAlí al-Sindí.
- 335 (2) al-hál. Definitions by the author and Junayd.
  - (3) al-maqám. Definition by the author.
  - (4) al-makán. The author defines the term and illustrates his definition by quoting an anonymous verse.

- (5) al-musháhadat. This term is nearly equivalent to al-mukáshafat. Definition by 'Amr b. 'Uthmán, al-Makkí.
- (6) al-lawá'ih. Definition by the author. Saying of Junayd.
- 336 (7) al-lawámi<sup>c</sup>. Almost synonymous with the preceding.

  Derivation of the term. Saying of <sup>c</sup>Amr b. <sup>c</sup>Uthmán alMakkí.
  - (8) al-haqq. Allah, according to Kor. 24, 25.
  - (9) al-huqúq. These are 'states', 'stations', mystic sciences, etc. As al-Ṭayálisí al-Rází said, huqúq are opposed to huzúz, which are associated with the lower self (nafs).
  - (10) al-taḥqiq. The author's definition. Saying of Dhu 'l-Nún.
  - (II) al-taḥaqquq. This term is related to al-taḥqiq as al-tacallum (learning) is related to al-taclim (teaching).
- (12) al-ḥaqíqat and its plural al-ḥaqá'iq. Definition. The answer given by Ḥáritha to the Prophet's question, "What is the ḥaqíqat of thy faith?" Saying of Junayd.
  - (13) al-khuşúş. Definition of ahl al-khuşúş.
  - (14) khuşúş al-khuşúş. Definition. Both classes, khuşúş and khuşúş al-khuşúş, are referred to in Kor. 35, 29. A Saying of Junayd to Shiblí.
  - (15) al-ishárat. Definition. Abú 'Alí al-Rúdhabárí said that the science of Şúfism is an ishárat.
  - (16) al-ímá'. Definition. Anecdote of Junayd and Ibn al-Kurríní (al-Karanbí). According to Shiblí, ímá' in reference to God is idolatry.
  - Two verses by an anonymous poet.

338

- (17) al-ramz. Definition. Verse by al-Qannád. It has been said by a Súfí, whose name is not mentioned, that those who wish to understand the symbolic utterances of eminent mystics should study the letters and epistles which they have written to one another, not their books.
- (18) al-ṣafá. Definition. Sayings of Jarírí and Ibn Atá.

- Definitions of safá and safá al-safá by al-Kattání.
- (19) ṣafá al-ṣafá. Definition. Three verses explaining the term.
- (20) al-zawá'id. Definition. Saying of 'Amr b. 'Uthmán al-Makkí.
- 339 (21) al-fawá'id. Definition. Saying of Abú Sulaymán al-Dárání.
  - (22) al-sháhid. Definition. Verse (by Labíd). Another meaning of al-sháhid. Definition of the term by Junayd.
  - (23) al-mashhúd. Definition. Abú Bakr al-Wásití said that al-sháhid is God, and al-mashhúd the created world.
  - (24) al-mawjúd and al-mafqúd. Definitions. Saying of Dhu 'l-Nún.
  - (25) al-ma<sup>c</sup>dúm. Definition. Distinction between al-ma<sup>c</sup>dúm and al-mafqúd. A certain gnostic said that the universe is an existence bounded on either side by non-existence (cadam).
  - (26) al-jam<sup>c</sup>. A term denoting God without the created world.
- (27) al-tafriqat. This term denotes the created world.

  The two preceding terms are complementary to each other. Unification (tawhid) consists in combining them.

  Verse on this subject.
  - (28) al-ghaybat. Definition.
  - (29) al-ghashyat. Definition.
  - (30) al-hudúr. Definition. Verses by al-Núrí and another mystic.
  - (31) al-ṣaḥw and al-sukr. These terms are nearly synonymous with al-ḥuḍúr and al-ghaybat. Verses by a Ṣúfí whose name is not mentioned. Explanation of the difference between al-sukr and al-ghashyat.
- The difference between al-hudúr and al-sahw.
  - (32) safw al-wajd. Definition. A verse illustrating it.
  - (33) al-hujúm and al-ghalabát. The former is the action

of one who is under the influence of the latter. Definition.

- (34) al-faná and al-baqá. These terms have been mentioned in a previous chapter. Definitions.
- (35) al-mubtadi'. Definition.
- (36) al-murid. Definition.
- 342 (37) al-murád. Definition. This term denotes the gnostic in whom no will of his own is left.
  - (38) al-wajd. Definition.
  - (39) al-tawájud and al-tasákur. Definitions.
  - (40) al-waqt. Definition. Saying of Junayd.
  - (41) al-bádí. Definition. Saying of Ibráhím al-Khawwás.
  - (42) al-wárid. Definition. The difference between al-wárid and al-bádí. Saying of Dhu 'l-Nún.
  - (43) al-khátir. Definition.

343

344

(44) al-wáqi<sup>c</sup>. Definition. Saying of a certain Sheykh which the author heard from Abu 'l-Ṭayyib al-Shírázi. Explanation of the words ma<sup>c</sup>a awwali kháṭirika which were used by Junayd in speaking to Khayr al-Nassáj.

The thought that occurs first (awwalu 'l-khátir) is said to be the true one. Other meanings of al-khátir.

- (45) al-qádih. This term is nearly synonymous with al-khátir but there is a difference in respect of its application. Derivation and primary meaning of al-qádih. Saying of a mystic whose name is not recorded.
- (46) al-cárid. Definition and scope of the term. It is always used in a bad sense. An illustrative verse. 1)
- (47) al-qabd and al-bast. These terms denote two lofty states peculiar to gnostics. The author explains what is involved in each state. Junayd identifies al-qabd with fear and al-bast with hope.

Verses describing the gnostic in the state of al-qabd

I) By Abú cAbdallah al-Qurashí. See p. 100, 1. 17.

and in the state of al-bast. The author explains that three classes of gnostics are distinguished in these verses. He adds that al-ghaybat and al-hudur and al-sahw and al-sukr and al-wajd and al-hujum and al-ghalabát and al-faná and al-baqá are mystical states belonging to hearts which are filled with a profound recollection (dhikr) and veneration of God.

(48) al-ma'khúdh and al-mustalab. These terms are synonymous although the former denotes a more complete state. The persons to whom they refer are described in two Traditions of the Prophet and in a saying of Hasan (al-Basrí) concerning Mujáhid.

A verse in which both terms are used.

- (49) al-dahshat. Definition. Story of a mystic who swooned after having asked God to grant him spiritual rest, and who excused himself by pleading that he was distraught by Divine Love. Verse on the dahshat caused by love. A saying of Shiblí.
- (50) al-hayrat. Definition. Saying of al-Wásițí.
- (51) al-tahayyur. Definition. A certain Súfí said that al-tahayyur is the first stage of gnosis (ma<sup>c</sup>rifat), and al-hayrat the last. Verse on al-tahayyur.
- (52) al-ṭawáli<sup>c</sup>. Definition.
   Verses by Ḥusayn b. Manṣúr al-Ḥalláj.
  - (53) al-ṭawáriq. Definition. An unnamed mystic said that he would not let ṭawáriq enter his heart until he had submitted them to (the test of conformity with) the Koran and the Sunna. The primary meaning of al-ṭawáriq. A Tradition of the Prophet in which the word occurs.
  - (54) al-kashf. Definition. Saying of Abú Muḥammad al-Jarírí. Saying of Shiblí.
  - (55) al-shaṭḥ. Definition. A saying of Abú Ḥamza which a man of Khurásán described as shaṭḥ. Meaning of the expression shaṭḥ al-lisán. Junayd wrote a commentary

on the shaṭaḥát of Abú Yazíd al-Bisṭámí, and he would not have done so if, in his opinion, Abú Yazíd was to be condemned for indulging in shaṭḥ.

Two verses by al-Qannád.

- 347 (56) al-ṣawl. Definition. The practice denoted by this term is a blameworthy one. Saying of Abú cAlí al-Rúdhabárí. Reasons why ṣawl should be avoided. The term is also used in reference to advanced mystics who yaṣúlúna billáh, and the Prophet said in his prayer, "O God, by Thee I spring to the assault" (bika aṣúlu). A similar expression quoted from the writings of Ibráhím al-Khawwáṣ. An anonymous verse.
  - (57) al-dhaháb. Identical in meaning with al-ghaybat but more complete. Definition. Junayd, in his commentary on the ecstatic sayings of Abú Yazíd al-Bistámí, explains the words laysa bi-laysa as being equivalent to al-dhaháb an al-dhaháb. Other mystical terms used in the same sense are faná and faqd.
  - (58) al-nafas. Definitions by the author and by an unnamed Súfí. A synonym is al-tanaffus.

Verses by Dhu 'l-Nún. Here *al-nafas* is Divine, but it is also employed in reference to mankind. Saying of Junayd. An anonymous verse.

- (59) al-hiss. Definition. Saying of 'Amr b. 'Uthmán al-Makkí concerning those who assert that they feel no sensation (hiss) in ecstasy.
- (60) tawhid al-cámmat. Definition.

348

- (61) tawhid al-khássat. This term has been mentioned in the chapter on Unification. Definition. Explanation of the term by Shiblí.
- (62) al-tafríd. Definition. A certain Súfí said that there are many muwahhidún but few mufarridún. Ḥusayn b. Mansúr al-Ḥalláj, when he was about to be killed, said, hasb al-wájid ifrád al-wáhid.

- (63) al-tajrid. Definition by the author.
- Definition by an unnamed Sheykh. The terms altajrid, al-tafrid, and al-tawhid coincide in their meanings but are distinguished from each other in various ways by mystics. Anonymous verse on al-tajrid.
  - (64) al-hamm al-mufarrad and al-sirr al-mujarrad. These terms mean the same thing. Definition. A saying of Ibráhím al-Ajurrí addressed to Junayd. A saying of Shiblí.
  - (65) al-muḥádathat. A term describing the state of adepts. Saying of Abú Bakr al-Wásiṭí. The Prophet said that among the Moslems there are muḥaddathún and that 'Umar was one of them. Sahl b. 'Abdallah declared that God created His creatures in order that He might converse with them in secret (yusárrahum) and they with Him.
  - (66) al-munáját. Definition. An example of Junayd's munáját.
- 350 (67) al-musámarat. Definition by the author. Verse by al-Rúdhabárí. Definition by an unnamed Sheykh.
  - (68) ru'yat al-qulúb. Definition. A saying of 'Alí affirming spiritual vision of God in this world. A Tradition of the Prophet.
  - (69) al-ism. Definition. Two sayings of Shiblí. Verse cited by Abu 'l-Ḥusayn al-Núrí. Two more sayings of Shiblí.
  - (70) al-rasm. Definition.
- Saying of Junayd concerning one who has no rasm. The rusúm of a man are the knowledge and actions which are attributed to him. An anonymous verse.
  - (71) al-wasm. Definition. Saying of Ahmad b. Atá.
  - (72) al-rúḥ (al-rawḥ) and al-tarawwuh. Definition. Two sayings of Yaḥyá b. Mu<sup>c</sup>ádh al-Rází. A saying of Sufyán.
  - (73) al-na<sup>c</sup>t. Definition. The terms al-na<sup>c</sup>t and al-wasf may be synonymous, but the former is a detailed description, while the latter is a summary description.
  - (74) al-sifat. Definition.

- (75) al-dhát. Definition. Relation of the ism and  $na^ct$  and sifat to the dhát.
- 352 Saying of Abú Bakr al-Wásiṭí. Two verses (by Abú <sup>c</sup>Abdallah al-Qurashí) <sup>1</sup>).
  - (76) al-ḥijáb. Definition. Saying of Sarí al-Saqatí. The author's explanation of a saying of Muḥammad b. 'Alí al-Kattání.
  - (77) al-da<sup>c</sup>wá. Definition. Saying of Sahl b. <sup>c</sup>Abdallah. Verse on the pretence  $(da^c w \acute{a})$  of love <sup>2</sup>). The author explains a saying of Abú <sup>c</sup>Amr al-Zajjájí.
  - (78) al-ikhtiyár. Definition. Saying of Yaḥyá b. Mu<sup>c</sup>ádh.

353

354

- (79) al-ikhtibár. Definition. Explanation of the Prophet's saying ukhbur taqlah.
- (80) al-balá. Definition. Saying of Abú Muḥammad al-Jarírí. A Tradition of the Prophet. Verses on the subject of al-balá.
- (81) al-lisán. Definition. The use of the term exemplified in a letter written by Núrí to Junayd.

  Shiblí's explanation of the life.

Shiblí's explanation of the difference between lisán al-cilm, lisán al-haqíqat, and lisán al-haqq.

- (82) al-sirr. Definitions by the author and another Súfí.

  The meaning of sirr al-khalq and sirr al-haqq.

  The meaning of sirr al-sirr. A saying of Sahl b. 
  'Abdallah. Two verses. 3)
- (83) al-'aqd. Definition. Saying of a sage (hakim) on gnosis.

  The reason why Muḥammad b. Ya'qub al-Farají refrained from making an 'aqd with God. Distinction between verbal promises and spiritual vows.
- 355 (84) al-hamm. Definition. Saying of Abú Sa<sup>c</sup>íd al-Kharráz. Saying of an unnamed mystic.

<sup>1)</sup> See p. 704, 1. 11

<sup>2)</sup> Cf. p. rol, 1. r

<sup>3)</sup> Cf. p. 1147, 1.4

- (85) al-lahz. Definition. Verses by al-Rúdhabárí.
- (86) al-maḥw. Definition. Al-maḥw distinguished from alṭams. A saying of Núrí, with explanation by the author.
- (87) al-maḥq. Almost synonymous with al-maḥw. Saying of Shiblí in reply to a man who asked, "Is not He with thee and art not thou with Him?"

Verse of an anonymous poet.

- (88) al-athar. Definition. Saying of an unnamed mystic.

  Anonymous verse. A verse inscribed on the palace of a certain king. A saying of Ibráhím al-Khawwás on the tawhid of the Súfís. Verse.
- (89) al-kawn. Definition.

357

- (90) al-bawn. Meaning of the term. Explanation of a saying of Junayd in which the terms al-kawn and al-bawn are used. Verses on the same topic.
- (91) al-wasl. Meaning of the term. Saying of Yahyá b.

Saying of Shiblí. Anonymous saying and verse.

- (92) al-fașl. Definition. Anonymous sayings and verse.
- (93) al-aṣl. Definition. Meaning of al-uṣúl.
- (94) al-far<sup>c</sup>. Definition. The relation of the furú<sup>c</sup> to the aṣl. Saying of <sup>c</sup>Amr b. <sup>c</sup>Uthmán al-Makkí. Saying of a certain theologian.
- (95) al-ṭams. Definition. Quotation from a letter written by Junayd to Abú Bakr al-Kisá'í.
- Quotation from the Koran. Saying of Amr b. Uthmán al-Makkí.
  - (96) al-rams and al-dams. Meaning of these terms. Extract from a letter written by Junayd to Yaḥyá b. Mucadh, with explanation by Sarráj. Saying of Sahl b. cAbdallah.
  - (97) al-qaşm. Meaning of the term. Saying of Abú Bakr al-Zaqqáq. Saying of al-Wásití.
- (98) al-sabab. Definition. Saying of Aḥmad b. ʿAṭá. 359 Verses by Abú ʿAlí al-Rúdhabárí.

- (99) al-nisbat. Definition. Saying of Jacfar al-Ṭayálisí al-Rází. Definition of al-gharíb by al-Qannád. Saying of Núrí. Al-nisbat is equivalent to al-ictiráf. Saying of Amr b. Cuthmán al-Makkí.
- (100) fulán sáḥib qalb. Meaning of the expression. Junayd used to apply it to the people of Khurásán.
- (101) rabb hál. Definition.
- (102) sáhib maqám. Definition. Junayd said that true gnosis cannot be attained until one has traversed the aḥwál and maqámát. Saying of an anonymous Sheykh concerning Shiblí.
- (103) fulán bilá nafs.

361

- Meaning of the expression. Description of such a person by Abú Sa<sup>c</sup>íd al-Kharráz.
  - (104) fulán sáhib ishárat. Meaning of the expression. Verse by al-Rúdhabárí.
  - (105) ana bilá ana and nahnu bilá nahnu. Meaning of these expressions. Explanation of Kor. 16, 55 by Abú Sa<sup>c</sup>íd al-Kharráz.
  - (106) ana anta wa-anta ana. The meaning of these words is explained in a saying of Shiblí which describes the love of Majnún and how he used to say, "I am Laylá." A story of two lovers, related by Shiblí.
  - A story of Shiblí and a youth. Three citations of verse 1).
  - (107) huwa bilá huwa. Meaning of this expression. A saying of Junayd on tawhid.
- 362 (108) qaṭ<sup>c</sup> al-<sup>c</sup>alá'iq. Definition of <sup>c</sup>alá'iq. A saying of Abú Sa<sup>c</sup>íd al-Kharráz.
  - (109) bádí bilá bádí. Meaning of the expressions bádí and bilá bádí. Quotation from the Kitáb ma<sup>c</sup>rifat al-ma<sup>c</sup>rifat by Ibráhím al-Khawwás.

I) The verses beginning الله بن العربي (1. الله) are commonly attributed to al-Ḥallaj. Cf. Massignon, Kitáb al-Ṭawásín, p. 134.

(110) al-taḥalli. Definition. A Tradition of the Prophet on the subject of faith.

363 Anonymous verse.

(111) al-tajalli. Definition. A saying of Núrí. Mystical interpretation of Kor. 64, 9 by al-Wásiţí. Another saying of Núrí ¹).

Anonymous verse.

(112) al-takhalli. Definition. Saying of Junayd. Explanation by the author. Saying of Yúsuf b. al-Ḥusayn.

Anonymous verse.

(113) al-cillat. Definition. A saying of Shiblí. The author's explanation of a saying of Dhu 'l-Nún.

Anonymous verse.

364

- (114) al-azal. This term is equivalent to al-qidam. The terms azal and azaliyyat are applied to God only. Saying of an ancient Súfí, which some condemned on the ground that it involves the eternity of things (qidam al-ashyá).
- (115) al-abad and al-abadiyyat. These are attributes of God. Distinction between azaliyyat and abadiyyat. Definition of al-abad by al-Wásití. Definition of al-wasm and al-rasm by al-Wásití. Saying by an unnamed mystic. Sayings of Shiblí and cAmr b. cUthmán al-Makkí.

(116) waqti musarmad. Meaning of this expression.

A verse by Shiblí.

- (117) baḥri bilá sháṭi'. This expression has almost the same meaning as waqti musarmad. It was used by Shibli in concluding one of his discourses. Explanation by the author. Anonymous saying and verse.
- (118) naḥnu musayyarun. Meaning of this expression. Saying of Yaḥyá b. Mucadh concerning the ascetic (zahid) and the gnostic (carif), with explanation by Sarraj.

<sup>1)</sup> Cf. p. μ, l. Λ foll.

366 Two verses by Shiblí.

367

(119) al-talwin. Definition. According to some mystics, al-talwin is a mark of al-haqiqat, while others hold the contrary doctrine. The latter refer to talwin al-sifát, whereas the former refer to talwin al-quliub. Verse on talwin al-sifát. Saying of al-Wásití.

Anonymous verses describing the musayyarún.

(120) badhl al-muhaj. Meaning of this expression. Saying of Ibráhím al-Khawwás.

Anonymous verse. Meaning of al-muhaj.

- (121) al-talaf. Equivalent in meaning to al-ḥatf. Story of the Ṣúfí Abú Ḥamza (al-Khurásání) and verses by him ¹). Saying of al-Jarírí.
- (122) al-laja'. Definition. Saying of al-Wásití. Mystical interpretation of Kor. 17, 82.
- (123) al-inzi<sup>c</sup>áj. Definition. Saying of Junayd. Answer given by a certain Sheykh (Ibráhím al-Khawwás, in the author's opinion) to one who found fault with his disciples for asserting that they received their food from God.
- 368 (124) jadhb al-arwáh. The meaning of this and similar expressions, such as sumuww al-qulúb and musháhadat al-asrár, etc. Sayings of Abú Sacíd al-Kharráz and al-Wásití.
  - (125) al-watar. Definition. Anonymous saying and verse. Two verses by Dhu 'l-Nún. How a certain sage answered the question, "What place does one love best as a home?"
- 369 (126) al-waṭan. Definition. Saying of Junayd. Verses by Núrí. Explanation of a saying of Abú Sulaymán al-Dárání on the superiority of al-ímán to al-yagín.
  - (126) al-shurúd. Definition. Sayings of Abú Sa<sup>c</sup>íd b. al-A<sup>c</sup>rábí and Abú Bakr al-Wásití.

<sup>1)</sup> Cf. p. Pof, I. 17 foll.

- (127) al-quṣúd. Definition. Sayings of Ibn ʿAṭá and al-Wásiṭí. 370 Explanation of the latter.
  - (128) al-iṣṭiná<sup>c</sup>. Definition. According to some, al-iṣṭiná<sup>c</sup> is a degree that belongs to none of the prophets except Moses, while others maintain that it is shared by all the prophets. Saying of Abú Sa<sup>c</sup>íd al-Kharráz. Anonymous explanation of al-iṣṭiná<sup>c</sup>.
  - (129) al-istifá. Definition. Saying of al-Wásití.
  - (130) al-maskh. Meaning of the term.
  - (131) al-laṭifat. The author says that the meaning of this term is too subtle to be expressed. Saying of Abú Sa<sup>c</sup>id b. al-A<sup>c</sup>rábí.
- 371 Verse by Abú Ḥamza al-Ṣúfí (al-Khurásání).
  - (132) al-imtiḥán. Definition. Saying of a certain youth addressed to Khayr al-Nassáj, who relates it. Three kinds of imtiḥán.
  - (133) al-hadath. Definition. An anonymous saying.
  - (134) al-kulliyyat. Definition. Two anonymous sayings and a verse.
  - (135) al-talbís. Definition. Explanation of a saying of al-Wásití. Saying of Junayd.

372 Verse by al-Qannád.

- (136) al-shirb. Definition. Saying of Dhu 'l-Nún. Two anonymous verses.
- (137) al-dhawq. Definition. Saying of Dhu 'l-Nún. Anonymous verse.
- (138) al-cayn. Definition. Saying of al-Wásití.

  Junayd said that the anecdotes related of Abú
  Yazíd al-Bistámí show that he attained to the cayn
  al-jamc, which is one of the names of al-tawhíd. Verse
  by Núrí.
- (139) al-istilám. Definition. Anonymous saying.
- Two verses by an unnamed author.

  (140) al-hurriyyat. Definition. A saying of Bishr (b. al-

Ḥárith al-Ḥáfí) to Sarí (al-Saqatí). Junayd said that al-ḥurriyyat is the last station of the gnostic. An anonymous saying.

- (141) al-rayn. Definition. A certain theologian includes al-rayn among four kinds of spiritual veils. The reason why the father of Ibn al-Jallá was called al-Jallá.
- (142) al-ghayn. The term occurs in a Tradition of weak authority, according to which the Prophet said yughanu 'alá qalbí. This ghayn is compared by some to the momentary dimness of a mirror when it is breathed upon. Others deny that the Prophet's heart could be subject to any such creaturely invasion.

374

No one is entitled, the author says, to describe the state of the Prophet's heart either directly or symbolically. Verses on *ighánat* by Abú <sup>c</sup>Alí al-Rúdhabárí.

The author professes to have explained the foregoing technical terms according to what God revealed to him of their meaning at the time. Desire for brevity has compelled him to leave much unsaid.

- (143) al-wasá'it. Definition. Three kinds of wasá'it distinguished by a certain Sheykh. Saying of Abú 'Alí al-Rúdhabárí.
- 375 BOOK OF THE INTERPRETATION OF ECSTATIC EXPRESSIONS (shathiyyát) AND SAYINGS WHICH APPEAR TO BE DETESTABLE ALTHOUGH THEIR INNER MEANING IS TRUE AND RIGHT.

CHAPTER CXXI: "Concerning the signification of al-shath, with a refutation of those who condemn it."

Definition and derivation of the term. Four anonymous verses, in the first of which *mishṭáḥ* denotes "a barn where flour is stored". Explanation of the word *mishṭáḥ*. The meaning of *al-shaṭḥ* as applied to ecstasy. It is wrong to

censure expressions of this sort instead of trying to remove the ground of offence by consulting those who understand them.

Just as a river in flood overflows its banks (shaṭaḥa 'l-má' fi 'l-nahr), so the Ṣúfi, when his ecstasy grows strong, cannot contain himself and finds relief in strange and obscure utterances, technically known as shaṭḥ, which express his real mystical experience and truly describe what God has revealed to his inmost self. Mystical experiences differ in degree, though not in kind, and the language in which they are shadowed forth must not be judged by ordinary standards. In such matters no one but an eminent theosophist has the right to criticise. The uninitiated will adopt the safe course if they abstain from faultfinding and ask themselves whether they may not be mistaken in regard to those whom they blame.

CHAPTER CXXII: "Concerning the sciences in general, and the difficulty which the mystical sciences present to theologians, and the proof that these sciences are true."

Knowledge (cilm) is not bounded by the intellect. Let any one who doubts this consider the story of Moses and al-Khadir (Kor. 18, 64 foll.), and the Tradition of the Prophet, "If ye knew what I know, etc.", which shows that the Prophet was endowed with a knowledge peculiar to himself. Three kinds of knowledge possessed by the Prophet. Hence no one ought to suppose that he comprehends all the sciences, and consequently he ought not to charge the elect with being infidels or freethinkers when he has never experienced their states. The sciences of the religious law (al-shart at) fall into four divisions: Tradition, Jurisprudence, Scholasticism, and Mysticism. The last-named is the highest and most noble. Description of it.

Questions connected with any one of these four sciences are decided by the experts in that science, but whereas the possessors of the other three sciences can have only a limited knowledge of mysticism, the mystics may possess all those

other sciences of which mysticism is the crown and goal: hence the former often deny the sciences of mysticism, but the latter do not deny any brauch of the science of religion. Whoever has acquired a profound knowledge of one branch of religious science is recognised as the supreme authority in his department.

380 Similarly, a person who unites in himself all the four divisions of religious science, is the perfect Imám, the Qutb, the Proof of God in this world, to whom 'Alí b. Abí Ţálib refers in a saying addressed to Kumayl b. Ziyád.

To return to al-shath. It is characteristic of those who have reached the end of self-will (which is the beginning of the state of perfection) and are advancing towards the goal but have not yet attained it. In the adept who has finished his mystical journey al-shath is very seldom found.

CHAPTER CXXIII: "Concerning some ecstatic expressions related of Abú Yazíd al-Bisṭámí and explained in part by Junayd."

The author says that since Junayd has explained a small portion of the shatahát of Abú Yazíd, it is impossible for himself to neglect that explanation and put forward one of his own. He quotes some remarks of Junayd upon the reason why so many different stories are told of Abú Yazíd, upon the difficulty of understanding his sayings, and upon the character of his mystical experience and attainments. The author observes that although the sayings of Abú Yazíd which he is about to mention are not recorded in books (musannafát), their meaning is much debated and commonly misinterpreted.

CHAPTER CXXIV: "Concerning an anecdote related of Abú Yazíd al-Bisṭámí."

The author says that he does not know whether Abú Yazíd really spoke the following words which many people attribute to him:

When Thy creatures behold me to stand before to behold thee. I answered, 'Adorn me with Thy Unity and clothe me in Thy I-ness and raise me to Thy Oneness, so that when Thy creatures behold me they may say that they behold Thee, and that only Thou mayst be there, not I'."

Junayd's explanation of this saying. The author points out that Junayd has not explained it in such a way as to meet the objections of hostile critics. Accordingly, he proceeds to interpret it himself. The words, "He caused me to stand before Him", signify spiritual presence, and the words, "He said to me and I said to Him", allude to inward communion and recollection (dhikr) when God is contemplated by the heart.

When a mystic feels and realises the nearness of God, every thought that enters his heart seems, as it were, to be the voice of God speaking to him. Anonymous verses on this subject. The remainder of Abú Yazíd's saying refers to the ultimate degree of unification and passing-away (fand) in the Oneness that is anterior to creation. All this is derived from the Apostolic Tradition that God said, "My servant ceases not to draw nigh unto Me by works of devotion until I love him; and when I love him, I am the eye by which he sees and the ear by which he hears, etc."

384 The poet uses similar language where he says, in describing his love for a mortal,

"I am he whom I love and he whom I love is I." 1)

If human love can produce words like these, what feelings must not Divine Love inspire! A certain sage said, "Lovers do not reach the height of true love until one says to the other, 'O thou who art I!'"

CHAPTER CXXV: "Concerning the explanation of another story told of Abú Yazíd."

<sup>1)</sup> The two verses quoted here are usually ascribed to Hallaj.

It is related that he said, "As soon as I attained to His Unity, I became a bird with a body of Oneness and wings of Everlastingness; and I continued flying in the air of Quality for ten years, until I reached an atmosphere a million times as large; and I flew on, until I found myself in the field of Eternity, and I saw there the tree of Oneness." Then, after describing its soil ands roots and branches and foliage and fruit, he said, "I looked, and I knew that all this was a cheat."

- Junayd's explanation of this saying. The author defends the phrases "I became a bird" and "I continued flying" by quoting instances in which tára is used metaphorically.
- 386 He shows that in applying the attributes of Oneness and Everlastingness to himself Abú Yazíd follows the familiar practice of ecstatic lovers, like Majnún, who could think of nothing but Laylá, so that on being asked his name he answered, "Laylá". Verses by Majnún and an anonymous poet.
- The words "I knew that all this was a cheat" signify that those who regard phenomena are deceived. If Abú Yazíd had been far advanced in theosophy, he would not have thought of such things as birds, bodies, atmospheres, etc.

A hemistich by Labíd, which the Prophet described as the truest word ever spoken by an Arab.

CHAPTER CXXVI: "On the interpretation of a saying attributed to Abú Yazíd."

Text of the saying.

- 388 Explanation by Junayd. The subject of this saying is faná and faná can al-faná.
- Remarks by the author on the difficulty of understanding topics of this kind without a profound knowledge of mystical theology, and on the uninterrupted progression of mystical experience from lower to higher states. The latter point is illustrated by the interpretation which 'Abdallah b. 'Abbás gave of a passage in the Koran (41, 10).

390 Explanation by a certain gnostic of the tradition, which occurs in some unnamed book, that God threatened to burn Hell with His greatest fires if it disobeyed His command. The author's explanation of what Abú Yazíd meant by the words laysa bi-laysa fi laysa.

CHAPTER CXXVII: "Concerning the interpretation of certain expressions attributed to Abú Yazíd, on account of which Ibn Sálim declared him to be an infidel, together with the author's report of a discussion of this question which took place between Ibn Sálim and himself at Baṣra."

How Ibn Sálim denounced Abú Yazíd for having said, "Glory to me!" (subḥání).

- The author's controversy with Ibn Sálim. He contends that if the whole saying of Abú Yazíd had been recorded, it would be clear that he used the phrase subḥání in reference to God. The author adds that when he visited Bistám and asked some descendants of Abú Yazíd about this story, they asserted that they had no knowledge of it. Other sayings of Abú Yazíd which, according to Ibn Sálim, could only have been uttered by an infidel. The author's further apology on behalf of Abú Yazíd.
- 392 His explanation of Abú Yazíd's saying, "I pitched my tent opposite the Throne of God". His explanation of Abú Yazíd's saying, when he passed a cemetery of the Jews, "They are forgiven" (ma<sup>c</sup>dhúrún).
- 393 His explanation of Abú Yazíd's saying, when he passed a cemetery of the Moslems, "They are duped" (maghrúrún). The Prophet said that salvation does not depend on works, but on the divine mercy. Theologians have no right to criticise the obscure sayings of mystics who keep the religious law. Such words of profound wisdom are commonly misunderstood and misreported.
- Junayd said that in his youth he used to associate with Suffs and that although he did not understand what they

said, he bore no prejudice against them in his mind. The author relates that some time after the controversy mentioned above, he heard Ibn Sálim quote in public two sayings of Sahl b. 'Abdallah; whereupon he remarked to one of Ibn Sálim's pupils that Ibn Sálim would have condemned Sahl b. 'Abdallah and Abú Yazíd with the same severity, if he had not been so favourably disposed towards the former. The sayings of Sahl are equally open to criticism, and if a satisfactory explanation can be found in the one case, why not in the other?

395 Unless Moses had been divinely guided, he must have exacted the due penalty from al-Khadir when he slew the youth (Kor. 18,73). Anecdotes showing the piety of Abú Yazíd.

CHAPTER CXXVIII: "Concerning some sayings of Shiblí and their explanation".

Shiblí said to a number of his friends who were taking 396 leave of him, "Go: I am with you wherever you may be; you are under my care and in my keeping." The author explains that Shiblí meant to say, "God is with you", but al that time he was regarding himself as non-existent, and he spoke as one who contemplates the nearness (qurb) of God. Nevertheless, on another occasion Shiblí referred to the vileness of the Jews and Christians and said that he was viler then they. These two sayings do not contradict each other but are the expression of different states. Yahyá b. Mu'adh al-Rází said that the gnostic is proud when he thinks of God, and humble when he thinks of himself. Similarly, the Prophet once said, "I am the chief of mankind", and he also described himself as the son of a woman who used to eat qadid 1).

Another anecdote of Shiblí. He said that his flesh (nafs)

397

<sup>1)</sup> Meat cut into strips and dried in the sun.

felt a craving for bread, though his spirit (sirr) would have been consumed with fire if it had turned aside, even for a moment, from contemplation of God. A saying of Shiblí concerning Abú Yazíd al-Bisṭámí, with explanation by Sarráj. Shiblí, according to a certain Sheykh, discoursed exclusively on 'states' and 'stations', not on unification (tawhid).

398 CHAPTER CXXIX: "On the meaning of an anecdote which is related of Shibli".

He is reported to have said, "God ordered the earth to swallow me if, for one or two months past, there were any room in me for thought of Gabriel and Michael"; and he said to Ḥuṣrí, "If the thought of Gabriel and Michael occurs to your mind, you are a polytheist." Inasmuch as the Prophet acknowledged the superiority of Gabriel, these sayings have given offence, but they would not give offence if instead of being presented in an abridged form they were related with their whole context and circumstances.

- 399 The complete version of the anecdote to which the former saying belongs, as related by Abú Muḥammad al-Nassáj.
- 400 CHAPTER CXXX: "Concerning various actions of Shiblí which were regarded with disapproval."

He used to burn costly clothes, ambergris, sugar, etc., although wastefulness is forbidden by the Prophet. Once he sold an estate for a large sum of money, which he immediately distributed amongst the people, without reserving anything for his own family. Here he is justified by the authority of Abú Bakr. Money is not wasted unless it is spent for a sinful purpose.

As regards his burning of valuable goods, he did this because they distracted his thoughts from God. Solomon acted on the same principle when he slaughtered three hundred Arab mares which had engaged his attention so deeply that he neglected to perform the evening prayer (Kor. 38, 29—32). The Prophet cursed the Jews for a like

reason. The author explains why the sun was turned back for Solomon, but not for the Prophet.

Mystics believe that whatever takes their thoughts away from God is their enemy, and they endeavour to escape from it by every means in their power. Traditions of the Prophet on this subject.

CHAPTER CXXXI: "Concerning the explanation of a saying uttered by Shiblí which is hard for theologians to understand, and of various conversations between him and Junayd."

Shiblí said, "I go towards the infinite, but I see only the finite, and I go on the right hand and the left hand towards the infinite, but I see only the finite; then I return and I see all this in a single hair of my little finger."

- 403 The author's explanation of this saying. Another saying of Shiblí, with the author's interpretation. Verses composed or recited by Shiblí.
- He also said, "I studied the Traditions and jurisprudence (al-fiqh) for thirty years until the dawn shone forth. Then I went to all my teachers and told them that I desired knowledge (fiqh) of God, but none of them answered me." Explanation of this by the author. A question addressed by Shiblí to Junayd, and the latter's reply, with explanation by the author. A remark by Junayd concerning Shiblí. Another saying of Junayd to Shiblí. Report of a conversation between Shiblí and Junayd. Sayings of Shiblí on the subject of waqt.
- Further ecstatic expressions of Shiblí in prose and verse, with explanations by the author. Such expressions are the product of a temporary state. If that state were permanent, all religious, moral, and social laws would be annulled.
- 406 A Tradition of the Prophet bearing on this question. Shiblí said that if he thought that Hell would burn a single hair of him, he would be guilty of polytheism. The author explains Shiblí's meaning and declares that he agrees with

it. Another saying of Shiblí, to the effect that Hell consists in separation from God. Two more sayings by him, the latter of which is supported by a Tradition of the Prophet.

407 CHAPTER CXXXII: "Concerning the explanation of the sayings of al-Wásiṭí" 1).

A passage referring to 'A'isha. When her innocence was revealed (Kor. 24, 11 foll.), she praised God, not the Prophet. Explanation of the saying of al-Wásití, "Bless them (the prophets) in thy prayers but do not attach any value to it in thy heart." He means, "Do not think much of the blesings which thou bestowest upon them" or "do not let reverence for them have any place in thy heart in comparison with the veneration of God".

This refers to the mystical doctrine of unity (tawhid). The reverence due to the prophets, and the superiority of Muḥammad to all other prophets, has been discussed above 2). Sayings of Abú Yazíd al-Bistámí on the pre-eminence of Muḥammad. The Ṣúfís believe that God granted to him whatever he asked. His prayer for light.

409 Every peculiar excellence with which a Moslem is endowed belongs to the Prophet. Criticism of the saints is the result of habitual turning away from God.

CHAPTER CXXXIII: "Concerning the errors of those who call themselves Suffs and the source and nature of their errors."

Saying of Abú <sup>c</sup>Alí al-Rúdhabárí. The author enumerates three principles which are the basis of all true Ṣúfism: (1) avoidance of things forbidden, (2) performance of religious duties, (3) renunciation of this world, so far as it is possible to the believer.

410 The Prophet mentioned four things which are in this

<sup>1)</sup> Between Chapters 131 and 132 there were originally five chapters which do not occur in either of the MSS. See note on p. f.v. The beginning of this chapter is also lost.

<sup>2)</sup> See Chapters 53 and 54.

world, but not of it: a piece of bread, a garment, a house, and a wife. Worldliness in other respects is an absolute barrier between God and man.

CHAPTER CXXXIV: "Concerning the different classes of those who err and the variety of errors into which they fall."

Three classes of the erring: (1) those who err in the fundamentals (usul); (2) those who err in the derivatives  $(furu^c)$ , *i. e.* in manners, morals, spiritual feelings, etc. Their error is caused by ignorance of the fundamentals, by selfishness, and by want of a director who should set them on the right way. Description of them.

411 (3) those whose error is a slip or a lapse rather than a serious fault, so that it can easily be repaired. Verse on affectation (tahalli). The Prophet's definition of faith.

CHAPTER CXXXV: "Concerning those who err in the derivatives, which does not lead them into heresy; and in the first place, concerning those who err as regards poverty and wealth."

Some Suffis declare that wealth is superior to poverty, using the word 'wealth' in a spiritual sense. Others, however, have argued that worldly wealth is a praiseworthy state, and this is an error.

- It is wrong to suppose that the *faqir* who lacks patience and does not acquiesce in the divine will is not superior to the man who is rich in worldly goods for the soul hates poverty and loves riches; but the *faqir* who bears poverty with patience shall receive a recompense without end. Poverty is essentially praiseworthy, though it may be accompanied by some defect that incurs blame. Wealth, on the contrary, is essentially blameworthy and can only be praised in virtue of some good quality, *e. g.* pious works, that accompanies it, but not for itself. Some mystics hold that poverty and wealth are two states which must be transcended.
- This is an advanced doctrine. It does not, as some have

maintained, imply that there is no spiritual difference between poverty and wealth. Those who pretend that there is no difference are proved to be in error by the fact that they dislike poverty but do not dislike wealth. True poverty consists, not merely in indigence, but also in patience and resignation and in having no regard to one's poverty and in taking no credit to one's self on account of it.

CHAPTER CXXXVI: "Concerning those who err in respect of luxury or frugality and asceticism, and those who err in respect of gaining the means of livelihood or of neglecting to do so."

Only a prophet or a saint has the right to live in abundance, because they know when God permits them to spend and when He permits them to refrain from spending. Until a man regards much and little as equal, he relies upon the 414 worldly goods which he possesses. If his heart is not empty of desire to obtain a worldly good that he lacks and of desire to keep the worldly goods that he has, then he is a worldling; and any one who imagines himself to be an exception to this rule is in error. Others, again, devote themselves to austerities and find fault with those who are less strict; but as luxury is unsound, so too is extreme asceticism when it is habitual and ostentatious and is not specially adopted for the purpose of self-discipline. Others of the religious insist on earning their daily bread and hold that no food is legally pure unless it is earned, but this is an error, since the Prophet and all mankind are commanded to trust in God and to feel assured that He will give them their appointed portion. To seek the means of livelihood is an indulgence granted to those who are too weak to trust in God absolutely. Conditions to be observed by those who seek the means of livelihood.

Others sit still and wait eagerly for some one who will attend to their wants, and they believe that this is the right

spiritual state. But they are mistaken. Any one who abstains from seeking a livelihood ought to be inspired by strong faith and patience; otherwise, he is commanded to seek a livelihood. The latter course is permissible, but the former is more excellent.

CHAPTER CXXXVIII: "Concerning the different classes of those who become remiss in their quest and err in respect of mortification and betake themselves to self-indulgence."

There are some who submit to austerities in the hope of gaining a reputation for sanctity and of being endowed with miraculous powers; and when they fail in their object, they discard asceticism and hold it in contempt, and this they call 'languor' (futur).

'Languor', however, is only a temporary intermission which refreshes the hearts of mystics, whereas the conduct of the persons referred to here is properly described as laziness and negligence. Saying of Abú 'Alí al-Rúdhabárí. Others travel and boast of the number of Sheykhs whom they have met and deem themselves in a privileged position. They are wrong, for the purpose of travel is moral improvement. Others spend money and bestow gifts and cultivate liberality, but this is not Ṣúfism. The Ṣúfis regard worldly goods as an obstacle which prevents them from attaining to God, and their object in giving is the removal of that obstacle, not the desire to appear generous. Others indulge themselves unrestrainedly and claim that their spiritual state (waqt) justifies them in their license.

Such a belief is erroneous and leads to perdition.

CHAPTER CXXXVIII: "Concerning those who err in respect of abstaining from food, retirement from the world, solitude, etc."

Some aspirants and novices, supposing that hunger is the most effectual method of self-mortification, have abstained from food and drink during long periods of time, without

having consulted a spiritual director. They are wrong, since the novice cannot dispense with the guidance of a teacher, and it is a mistake to think that the wickedness of human nature can be eradicated by means of hunger. Sayings of Ibn Sálim and Sahl b. <sup>c</sup>Abdallah. The author says that he has seen a number of persons who, on account of ill-regulated abstinence from food, were unable to perform their religious duties.

- 418 Others retire from the world and dwell in caves, fancying that solitude will deliver them from their passions and cause them to share in the mystical experiences of the saints, but the fact is that hunger and solitude, if self-imposed and not the result of an overpowering spiritual influence, are positively harmful. The author recalls instances known to him of young men who reduced themselves to such a state of weakness that they had to be nursed for several days before they could perform the obligatory prayers. Others castrate themselves in the hope of escaping from the lust of the flesh. This is useless and even injurious, inasmuch as lust arises from within and is incurable by any external remedy. Others imagine that they show sincere trust in God (tawakkul) when they roam through deserts and wildernesses without provision for the journey, but real tawakkul demands previous self-discipline and mortification.
- Another erroneous belief is that Ṣúfism consists in wearing garments of wool and patched frocks and in carrying leathern water-buckets, etc. Such imitation avails nothing. Others vainly suppose that they can become Ṣúfīs by learning mystical allegories and anecdotes and technical expressions, or by fasting, praying, and weeping, although they have already provided themselves with food and money. All Ṣúfīs renounce worldly things in the initial stages of their spiritual progress and enjoin their disciples to do the same. If any of them acted otherwise, it was for the sake of his

family or brethren. According to others, Sufism is music and dancing and ecstasy and the art of composing mystical ghazels. This is a mistake, because music and ecstasy are impure when the heart is polluted with worldliness and when the soul is accustomed to vanity.

420 CHAPTER CXXXIX: "Concerning those who err in the fundamentals and are thereby led into heresy; and in the first place, concerning those who err in respect of freedom and service."

Some ancient Súfís held that in spiritual intercourse with God one should not be like a free man, who expects recompense for his work, but like a slave, who performs his master's bidding without expectation of wages or reward, and receives whatever his master may bestow upon him as a bounty, not as a right. A certain eminent Súfí has written a book on this topic. There are heretics, however, who assert that as the free man is higher than the slave in ordinary life, so the relation of service ("ubúdiyyat) to God only continues until union with God is attained; one who is united with God has become free and is no longer bound to service. They fail to recognise that no one can be a true servant (of God) unless his heart is free from everything except God. The name of 'servant' (cabd) is the best of all the names which God has given to the Faithful.

Passages from the Koran and the Traditions in support of this statement. Had it been possible for any creature to gain a higher dignity than that of service to God, Muḥammad would have gained it.

CHAPTER CXL: "Concerning those 'Iráqís who err in respect of sincerity (ikhlás)."

The heretics of 'Iráq declare that no one is perfectly sincere who regards created beings or seeks to please them by any action, whether good or bad. Now, certain mystics have held the doctrine that true sincerity involves the complete

absence of regard for created beings and phenomenal objects and, in short, for everything but God. The heretics in question have taken over this doctrine in the hope that by following it mechanically and deliberately, instead of letting it develop in themselves as the gradual result of spiritual experience, they would attain to perfect sincerity. Therefore it has produced in them recklessness and want of manners and antinomianism.

Sincerity must be sought by shunning evil, by devotion to pious works, and by cultivating morality and spiritual feelings. These pretenders are like a man who cannot distinguish a precious jewel from a glass bead.

CHAPTER CXLI: "Concerning those who err in respect of prophecy and saintship."

Some assert that saintship is superior to prophecy, an error which is caused by their arbitrary speculations on the story of Moses and al-Khaḍir (Kor. 18, 64 foll.).

- God confers peculiar gifts and endowments in accordance with His inscrutable will. Examples of prophets and other persons who were thus distinguished. The miracles of the saints are granted to them in virtue of their obedience to the prophet of their time. How, then, can the follower be pronounced superior to the leader? As regards the argument that the saints receive inspiration directly from God, whereas the prophets receive it through an intermediary, the truth is that the inspiration of the prophets is continuous, while the inspiration of the saints is only occasional.
- 424 Al-Khadir could not have borne a single atom of the illumination which Moses enjoyed. Saintship is illumined by the splendour of prophecy, but it never equals prophecy, much less surpasses it.

CHAPTER CXLII: "Refutation of those who err in respect of permission and prohibition."

Those who err in this matter hold that all things were

originally permitted, and that prohibition refers only to excessive license. They justify their conduct by the example of the communism which prevailed amongst certain ancient Şúfís, who helped themselves to their brethren's food and money and gave extraordinary pleasure to the owner by doing so. Anecdote of Fath al-Mawsilí.

425 A story of Hasan of Basra and a saying of Ibráhím b. Shaybán. These heretics ignorantly suppose that the abovementioned Súfís allowed themselves to transgress the religious law: consequently they go astray and follow their lusts and do not abstain from what is forbidden. Why should they not believe that all things were originally prohibited and that their use was only permitted as an indulgence? — although, in fact, lawfulness and unlawfulness depend on the ordinance of Allah. That which He has forbidden is like a preserved piece of ground: whoever roams around it is in danger of trespassing, and the proprietor does not permit any one to take possession of it without establishing his claim. The case of purity and impurity is different, since, according to lawyers and some theologians, a thing is presumed to be pure until the contrary has been proved. The cause of the distinction is that purity and impurity fall within the category of worship (cibádát), while permission and prohibition refer to property (amlák).

426 CHAPTER CXLIII: "Concerning the doctrines of the Incarnationists (al-Hulúliyya)."

The author is careful to state that he is not acquainted with any of this sect and has derived his information from other sources.

Some of the Ḥulúlís assert that God implants in certain chosen bodies the attributes of divinity and that He removes from them the attributes of humanity. This doctrine, if it is really professed by any one as a revelation of the divine Unity, is false. That which is contained in a thing

must be homogeneous with that thing, but God is separate from all things, and all things are separate from Him in their qualities. God manifests in phenomena only the signs of His working and the evidences of His omnipotence. The Ḥulúlís have erred because they make no distinction between the power which is an attribute of the Almighty and the evidences which demonstrate His power. Various Ḥulúlí doctrines. The author says that whoever holds any of these opinions is an infidel. The bodies chosen by God are the bodies of saints and prophets. God's attributes are beyond description, and there is nothing like unto Him.

The Ḥulúlís confuse divine attributes with human. God does not dwell in men's hearts, but creaturely attributes dwell there, such as faith, and belief in the unity of God, and gnosis.

CHAPTER CXLIV: "Concerning those who err in respect of the passing-away of human nature (faná al-bashariyyat)."

This is a perversion of the mystical doctrine of faná. It is based on the notion that when the body is starved and weakened its human nature will disappear and that in this way a man may be invested with divine attributes. But human nature is inseparable from man, although its qualities are transmuted in the radiance of Reality. Human nature must be distinguished from the qualities of human nature. Definition of faná as the term is understood by true mystics. Faná does not involve the destruction of the 'self' (nafs) or the absence of change (talwin), inasmuch as change and corruption are inherent in human nature.

428 CHAPTER CXLV: "Concerning those who err in respect of spiritual vision (al-ru'yat bi 'l-qulúb')."

The author says he has heard that some Syrian mystics claim to have spiritual vision of God in this world, resembling the ocular vision of Him which they shall enjoy hereafter. He adds that he has never seen any of them himself, nor received information that any man among them, whose

mystical attainments could be regarded seriously, had been seen by others; but he formerly perused a letter written to the people of Damascus by Abú Saʿíd al-Kharráz, which refers to these persons and mentions a doctrine closely akin to theirs. The vision of true mystics is contemplation (musháhadat), which is the result of real faith (yaqín), as in the case of Ḥáritha. Some Baṣrites, followers of al-Ṣubayḥí, went astray in this matter. Exalted by their austerities, they fell a prey to Iblís who appeared to them, seated on a throne and robed in light. Some of them were undeceived and brought back to the truth by their teachers. Story of a pupil of Sahl b. ʿAbdallah.

Anecdote of some disciples of 'Abd al-Wáḥid b. Zayd. They imagined that every night they were transported to Paradise. On one occasion 'Abd al-Wáḥid accompanied them, and at daybreak they found themselves on a dunghill. The mystic must know that all lights (anwár) seen by the eye in this world are created and bear no likeness to God. Yet the vision of faith is real, as the Apostolic Traditions and the sayings of holy men attest. The Prophet's vision (Kor. 53, 11) was peculiar to himself and is not granted to any one else.

CHAPTER CXLVI: "Concerning those who err in respect of purity."

Some pretend that their purity is complete and perpetual, 430 and hold that a man may become purged of all defilements and defects, in the sense that he is separated from them. This is an error. No man is at all times free from all impurity, e.g. thought of phenomenal objects, sin, vice and human frailties. One must turn to God and continuously pray to be forgiven in accordance with the practice of Muḥammad, who used to ask pardon of God a hundred times daily.

CHAPTER CXLVII: "Concerning those who err in respect of illumination (al-anwár).

There are some who assert that their hearts are illuminated by divine light — the light of gnosis and unification and majesty — and this light they declare to be uncreated. They commit a grave error, since all the lights that can be perceived and known are created, whereas the light of God does not admit of description or definition and cannot be comprehended by human knowledge.

The correct meaning of 'the light in the heart' is know-ledge, derived from God, of the criterion (furqán), which the commentators on Kor. 8, 23 interpret as "a light put in the heart in order that thereby truth may be distinguished from falsehood."

CHAPTER CXLVIII: "Concerning those who err in respect of essential union ('ayn al-jam')."

They refuse to attribute their actions to themselves, and they justify their refusal by the plea that the unity of God must be maintained. This doctrine leaves them outside the pale of Islam and leads them to neglect the laws of religion, inasmuch as they say that they act under divine compulsion and are thefore clear of blame. Their error is caused by inability to distinguish what is fundamental from what is derivative, so that they connect with union (jam<sup>c</sup>) that which belongs to separation (tafriqat). Sahl b. 'Abdallah was asked what he thought of a man who said, "I am like a gate: I do not move until I am moved." Sahl replied, "This is either the speech of a saint (siddiq) or the speech of a freethinker (zindiq)." He meant that the saint regards all things as subsisting through God and proceeding from God, but at the

432 sisting through God and proceeding from God, but at the same time recognises the obligations of religion and morality, while the freethinker only holds this doctrine in order that he may commit as many sins as be pleases without incurring blame.

CHAPTER CXLIX: "Concerning those who err in respect of intimacy (uns) and unrestraint (bast) and abandonment of fear."

Some imagine that they are very near to God and stand in a close relation to Him, and when they believe this, they are ashamed to observe the same rules of discipline and keep the same laws as before. Hence they lose all restraint and become familiar with actions from which they would formerly have shrunk in horror; and they fancy that this is nearness (qurb) to God. But they are much mistaken. Rules of discipline and 'states' and 'stations' are the robes of honour which God bestows on His servants; if they are sincere in their quest, they merit an increase of bounty, but if they disobey His commands, they are stripped of these robes of good works and driven from the door. They may still deem themselves to be favourites, but in truth they have been rejected: the nearer to God they seem in imagination, the farther from Him are they in fact. Saying of Dhu 'l-Nún.

433 Saying of an anonymous sage.

CHAPTER CL: "Concerning those who err in respect of the doctrine of passing-away from their qualities (al-faná can al-awsáf)."

Some mystics of Baghdád have held the erroneous doctrine that in passing-away from their own qualities they enter into the qualities of God. This involves the doctrine of incarnation (hulúl) or the Christian doctrine concerning Christ. The belief in question is said to be derived from one of the ancient Súfís. Its true meaning is that when a man passes away from his own will, which is given to him by God, he enters into the will of God, so that he no longer regards himself but becomes entirely devoted to God. The doctrine in this form is strictly Unitarian. Those who give it a false interpretation suppose that God is identical with His qualities, and are guilty of infidelity, inasmuch as God does not become immanent in men's hearts. What becomes immanent in the heart is faith in God, and belief in His unity, and

reverence for His name; and this applies to the vulgar as well as to the elect, although the former, being in bondage to their passions, are hindered from attaining to the divine realities.

434 CHAPTER CLI: "Concerning those who err in respect of the doctrine of loss of sensation."

This doctrine is held by some mystics of 'Iráq. They assert that in ecstasy they lose their senses, so that they perceive nothing and transcend the qualities which belong to objects of sensible perception. But this is wrong, since loss of sensation cannot be known except by means of sensation; and sensation is inseparable from human nature: it may be obliterated in ecstasy, just as the light of the stars is rendered invisible by the sun, but it cannot be altogether lost. Under the influence of ecstasy a man may cease to be conscious of sensation; as Sarí al-Saqatí said, a person in this state will not feel the blow of a sword on his face.

CHAPTER CLII: "Concerning those who err in respect of the spirit (al-rúh)."

There are many theories as to the nature of the spirit, but all who speculate on this subject go astray from the truth, because God has declared that it is beyond human comprehension.

According to some, the spirit is part of the essential light of God: others say that it belongs to the life of God. Some hold that all spirits are created, while others regard the spirits of the vulgar as created, but the spirits of the elect as uncreated. Some think that the spirit is eternal and immortal, and does not suffer punishment hereafter; some believe in the transmigration of spirits; some give one spirit to an infidel, three to a Moslem, and five to prophets and saints; some hold that the spirit is created of light; some define it as a spiritual essence created of the heavenly kingdom (al-malakút), whither it returns when purified; some suppose there are two spirits, one divine, the other human.

All these manifestly erroneous doctrines are the result of forbidden speculation (Kor. 17, 87). In the author's opinion, orthodox Şúfís believe that all spirits are created; that there is no connexion or relationship between God and them except in so far as they belong to His kingdom and are subject to His absolute sway; that they do not pass from one body to another; that they die, like the body, and experience the pleasures and pains of the body, and are raised at the Resurrection in the same body from which they went forth.

# INDEX OF SUBJECTS, TECHNICAL TERMS, ETC., WHICH OCCUR IN THE ABSTRACT OF CONTENTS.

#### A.

abad, 96. abadiyyat, 96. cabd, 113. Abdál, 47. Ablution, manners of the Súfís in, 39, 40. abná al-hagá'iq, 71. abrár, 13, 24. Abstinence, 13. adab, 39. See Manners. cadam, 88. ahl al-khusús, 15, 18. See Elect, the. ahwál, 12, 37, 95. See States, mystical. caláig, 95. alif, 26. Allah, the greatest name of God, 25. Almsgiving, 42, 43. amlák, 115. cámmat, 17, 18. amn, 86.

ana anta wa-anta ana, 95. ana bilá ana, 95. Antinomianism, 111, 114, 115, 118. anwar, 117. caqd, 93. cárid, 89. cárif, 10, 18, 71, 96. asbáb, 47. Ascension of Muhammad, the, 32. Asceticism, 110, 111. See Stations, mystical, and zuhd. asháb al-hadíth, 3. asl, 94. asrár, 63. athar, 94. Audition, 50, 51, 69-77, 78. awsát, 18. áyát, 82. cayn, 98. cayn al-jamc, 98, 118. cayn al-yaqin, 20. azal, 96. azaliyyat, 96.

B.

B in Bismillah, the, 25. badhl al-muhaj, 97. bádí, 89, 95. bahrí bilá shátí³, 96. balá, 64, 66, 93. bagá, 59, 89, 90. bashariyyat, 61, 116. bast, 89, 90, 118. bawn, 94. bayán, 37. Begging, 52, 53, 74. bilá bádí, 95. bilá nafs, 95.

#### C.

buká, 64.

Communism, 115.
Companions of the Prophet, the, 35 foll.
Companionship, of Ṣúfís with one another, 47, 48.
Contemplation, 20, 106, 117.
See *musháhadat*.
Creation, the mystery of, 37.

#### D.

dahshat, 90.

dams, 94.

da<sup>c</sup>wá, 93.
da<sup>c</sup>wat, 21.
Death, manners of the Súfís at the time of, 58, 59.

Dervishes, manners of, 46, 47. dhaháb, 91. dhát, 93. dhawq, 98. dhikr, 19, 23, 24, 34, 60, 73, 75, 76, 90, 102. al-dhikr al-khafí, 13. Directors, spiritual, 109, 112. See Sheykhs. Doctrine, Súfistic, differences of, 59 foll. Dress, of the Súfís, 7, 8, 51.

E.

Earning a livelihood, manners of the Súfís in, 54, 110, 111.

Eating, manners of the Súfís in, 49, 50.

Ecstasy, 50, 51, 76, 78—81, 91, 99—108, 113, 120. See Audition.

Elect, the, 5, 6, 7, 15, 16, 18, 20, 21, 22, 27, 30, 39, 84, 85, 120.

Errors, of the Súfís, 108 foll.

Evil, 11, 25.

#### F.

Faith, 23, 36, 37, 82, 83, 87, 96, 109, 117.

faná, 59, 63, 89, 90, 91, 102, 103, 116.

faná <sup>c</sup>an al-awṣáf, 119.

faná al-bashariyyat, 116.

faná al-faná, 103. fagih, 6. fagir, 109. al-fagir al-sádiq, 31, 61. faqd, 91. fagr, 14, 43, 61. See Poverty. farc, 94. fasl, 94. Fasting, 43-45, 85, 86. fawa'id, 88. Fear, 18, 23, 24, 35, 37, 89. fikr, 64. figh fi 'l-din, 6. firásat, 36, 63. Food, lawful, 13, 14, 44, 49, 86, 110. Freedom, 113. See hurriyyat. Friendship, manners of the Súfís in, 58.

fuqará, 9, 14, 71. furqán, 118. furú<sup>c</sup>, 94, 109. futúr, 111.

fugahá, 3.

G.

Generosity, 64.
ghalabát, 88, 90.
gharíb, 95.
ghashyat, 88.
ghayb, 23.
ghaybat, 88, 90, 91.
ghayn, 99.
ghayrat, 63.

ghiná, 61.

Gifts, bestowed on Súfís, 53, 54.

Gnosis, 26, 27, 77, 93, 95. See

ma<sup>c</sup>rifat.

God, the nature of, 11, 37, 60. Grief, 63.

H.

hadath, 98. hál, 13, 53, 71, 86. hamm, 93. al-hamm al-mufarrad, 92. hagá iq, 59, 87, haqiqat, 59, 60, 87, 97. hagg, 60, 71, 73, 86. hagg al-yagin, 20. hayrat, 57, 90. Hell, spiritual conception of, 108. hidáyat, 21. hijáb, 93. hikmat, 57, 76. hiss, 91. Hope, 18, 35, 89. hubb, 64. hudúr, 88, 90. hujúm, 88, 90. hulúl, 119. See Incarnation. Hunger, 56, 111, 112. hugug, 87. hurriyyat, 98, 99. See Freedom. huwa bilá huwa, 95.

huzúz, 87.

I.

°ibádat, 36, 115. ifrád, 91.

ichánat o

ighánat, 99.

iḥsán, 3.

ikhlás, 3, 23, 60, 113.

ikhtibár, 93.

ikhtiyár, 93.

ilhám, 36.

cillat, 96.

Illumination, 61, 117, 118.

cilm, 60, 100. See Knowledge.

'ilm al-yaqin, 20.

ímá°, 87.

imán, 97,

Imitation, 112.

imtiḥán, 98.

Incarnation, 115, 116, 119.

Indifference to praise and blame, 63, 76.

Indulgences, 28, 29, 115.

insániyyat, 60.

Interpretation, mystical, 22-

27, 30 foll., 74, 76, 77.

inzi<sup>c</sup>áj, 97.

ishárat, 26, 48, 62, 87, 95. See Symbolism.

ishfáq, 23.

ism, 92, 93.

istifá, 21, 98.

istilám, 98.

istinác, 98.

istinbát, 24, 26, 34. See Interpretation, mystical.

istiqámat, 11.

i<sup>c</sup>tibár, 64.

i<sup>c</sup>tiráf, 95.

ițma ninat, 20.

J.

jadhb al-arwáḥ, 97.

jam<sup>c</sup>, 59, 88, 98, 118.

Jurists, the, 3, 4, 7.

K.

karámat (generosity), 64.

karámát (miracles), 82 foll.

karim, 64.

kashf, 90.

kawn, 94.

khashyat, 23.

khátir, 89.

khawf, 18.

khusús, 87. See Elect, the.

khusús al-khusús, 15, 16, 87.

Knowledge, esoteric, 4—9, 22, 23, 30.

Knowledge, religious, three kinds of, 3.

Knowledge, three sources of, I. Koran, conformity with the,

21 foll., 90.

Koran, hidden meaning of the,

21, 22

Koran, mystical interpretation of the, 22 foll, 30 foll.

Koran, recitation of the, 22, Manners of the Şúfís, the, 26, 69 foll.

\*\*application\*\*

39—59.

\*\*maqám, 12, 86, 95.\*\*

#### L.

laghw, 22, 71. lahz, 94. laja°, 97. latifat, 98. lawaih, 87. lawámic, 87. laysa bi-laysa, 91, 104. Letters, written by Súfís to one another, 65 foll. Liberality, 111. Light, the inner, 117, 118. lisán, 93. lisán al-hagigat, 93. lisán al-haqq, 93. lisán al-cilm, 93. Longing, 19. Love, 17, 18, 32, 36, 64, 80, 90, 93, 95, 102.

#### M.

ma<sup>c</sup>dúm, 88.
mafqúd, 88.
maḥabbat, 17.
maḥq, 94.
maḥw, 94.
makán, 86.
ma<sup>2</sup>khúdh, 90.
malakút, 10, 120.

39-59. magám, 12, 86, 95. magámát, 12, 37, 95. See Stations, mystical. macrifat, 10, 11, 12, 90. See Gnosis. macrifat al-hagigat, II. macrifat al-hagg, II. Marriage, 55. mashhúd, 88. maskh, 98. mawjúd, 88. Miracles, 82 foll. mishtáh, 99. Mosques, sitting in, condemned, 55. mubtadi, 89. mufarridún, 91. muhádathat, 92. muhaddath, 36, 92. muhaj, 97. mucjizát, 82. mukáshafat, 20, 87. munáját, 92. mugarrabún, 13, 24. muqtasid, 63. murád, 89. murágabat, 16. muraggacát, 51. muríd, 89. muruwwat, 55, 62. musámarat, 92. musarmad, 96.

musayyarún, 96, 97.

musháhadat, 20, 87, 117. See
Contemplation.

musháhadat al-asrár, 97.

Music, 113. See samá<sup>c</sup>.

mustalab, 90.

mustanbatát, 30, 31.

mutaşabbir, 15.

mutawájidún, 78.

mutawakkilún, 36.

muwahhidún, 91.

#### N.

nafas, 91.
nafs, 10, 34, 38, 44, 83, 87, 95, 105, 116.
nahnu bilá nahnu, 95.
nahnu musayyarún, 96.
Names, the Divine, 25.
na<sup>c</sup>t, 92, 93.
nisbat, 95.
niyyat, 41, 64.
Novices, Şúfí, manners of, 57, 74.

#### P.

Patience, 15.
Pilgrimage, the, 45, 46.
Poetry, mystical, specimens of, 66, 67.
Poetry, recitation of, 70, 72—77, 79.
Poverty, 14, 15, 37, 43, 52, 61, 109, 110.

Prayer, 24, 37, 40—42, 75.
Prayers, specimens of, 67, 68. 82.
Precepts given by Súfís, 68.
Predestination, 11, 16, 24.
Prophet, imitation of the, 27 foll.
Prophets, the, 6, 22, 29, 69, 83, 98, 108, 114, 116, 120.
Purification, manners of the Súfís in, 39, 40.
Purity, 115, 117. See safá.

## Q.

qabd, 89.
qádih, 89.
qalb, 8, 95.
qalb salim, 21, 26.
qasm, 94.
qat al-alaiq, 95.
qidam, 96.
qurb, 17, 18, 105, 119.
qusud, 98.

#### R.

rabb hál, 95.

rabbání, 35.
rajá, 18. See Hope.
rams, 94.
ramz, 87.
rasm, 92, 96.
rawh, 92.
rayn, 99.
Recollection, 60. See dhikr.

Repentance, 13. ridá. 16. rizq, 62, 63. rúh, 61, 92, 120. See Spirit, the. al-rúh al-bashariyya, 62. al-rúh al-gadima, 62. rusúm, 92. ru'yat al-qulub, 92, 116. See Vision of God.

S.

. sabab, 94. sabbár, 15. sábir, 15. sábig, 63. sábigún, 24. sabr, 15. sadaga, 42. sádigún, 17. safá, 9, 62, 87, 88. See Purity. safá al-safá, 88. safar, 52. safw al-wajd, 88. sáhib ishárat, 95. sáhib magám, 95. sáhib galb, 95. sahw, 88, 90. Saints, the, 83, 114, 116, 118, Saints, criticism of the, 104, 108. Saintship, asserted to be superior to prophecy, 114.

salámat al-sadr, 63.

Salvation, 104. samác, 50,69 foll. See Audition. samadiyyat, 25. sawáb, 64. sawl, 91. Self-sacrifice, 52. Sensation, loss of, in ecstasy, 79, 91, 120. shafagat 'ala 'l-khalq, 64. sháhid, 64, 88. shahid. 20. sharicat, 100. shatahát, 91, 101. shath, 90, 91, 99 foll. shath al-lisán, 91. shathiyyát, 99 foll. shawa, 19. Sheykhs, manners of the, 57, 74, 79. shirb, 98. shirk, 23, 62. shukr, 48. shurúd, 97. Sickness, manners of the Súfís in, 56. siddig, 18, 71, 118. sidg, 60. sifat, 92, 93. Sin, 13, 63. Sincerity in devotion, 64. Singing. See samác. sirr, 64, 65, 93, 106. sirr al-hagg, 93. sirr al-khalq, 93.

al-sirr al-mujarrad, 92. sirr al-nafs, 63. sirr al-sirr, 93. Sitting, manners of the Suffs in, 55, 56. Solitude, 57, 58, 112. Spirit, the, 61, 62, 120, 121. See rúh. States, mystical, 12, 13, 16— 21, 37, 64, 103, 106, 119. See hál. Stations, mystical, 12-16, 37, 106, 119. See magám and magámát. subhání, 104. Súfí, derivation of, 7, 8, 9, 62. Súfism, definitions of, 9. Súfism, founded on the Koran

Súfism, principles of, 47, 60, 108.

sukr, 88, 90.

sumuww al-qulúb, 97.

and Traditions, 2 foll., 8, 22,

Symbolism, 10, 63, 87, 100. See *ishárat*.

27 foll.

T.

tafakkur, 64. tafrid, 91, 92. tafriqat, 59, 88, 118. taḥalli, 96, 109. taḥaqquq, 87. taḥayyur, 90. tahqiq, 87. tajallí, 96. tajríd, 92. takhalli, 96. talaf, 97. talbis, 98. talwin, 97, 116. tamanni, 63. tamkin, 36, 37. tams, 94. tanaffus, 91. taqiyyat, 64. tarawwuh, 92. tasákur, 89. tashdid, 24. tawájud, 78, 79, 89. tawakkul, 15, 48, 112. See Trust in God. tawáli°, 90. tawáriq, 90. tawbat, 13. tawhid, 9, 10, 35, 88, 92, 94, 95, 98, 106, 108. See Unification. tawhid al-cámmat, 91. tawhid al-bashariyyat, 10. tawhid al-iláhiyyat, 10. tawhid al-khássat, 91. Terms, technical, used by the Súfís, 86—99. Thought-reading, 82, 86. Traditionists, the, 3, 4, 7. Travel, manners of the Súfís in, 51, 52.

i

Travel, the purpose of, III.

Trust in God, 15, 16, 34, 54,

IIO, II2.

#### U.

<sup>c</sup>ubúdiyyat, 59, 113.
<sup>c</sup>ulamá, 2, 3, 4, 5, 7, 22, 30.
Unification, 36, 59, 102, 103, 107. See tawhid.
Union, 118. See jam<sup>c</sup> and wuşúl.
uns, 19, 20, 118.
Unseen, the, definition of, 23.
uşúl, 60, 109.

#### v.

Veils, spiritual, 84, 99. Vision, of God, 116, 117.

#### W.

waḥdániyyat, 10.
wahm, 63.
wahy, 6.
wajal, 24.
wajd, 78, 89, 90.
wajdu liqá, 78.
wajdu mulk, 78.
wajh Allah, 3.
wájidún, 78.
wali, 34.
wáqi<sup>c</sup>, 89.

wagt, 89, 107, 111. waqti musarmad, 96. warac, 13, 61. wárid, 89. wasa'it, 99. rvasáyá, 68. wasf, 92. wasl, 94. wasm, 92, 96. Wastefulness, 106. waswasat, 40. watan, 97. watar, 97. Wealth, worldly and spiritual, 61, 109, 110. Weeping, eighteen causes of, 64. wudd, 64. wujúd, 79. wusúl, 60.

## Y.

yaqin, 20, 21, 97, 117.

## $\mathbf{Z}$ .

záhid, 14, 96.
zakát, 42.
zálim, 63.
zarf, 62.
zawá'id, 88.
zindíq, 118.
zuhd, 14. See Asceticism.

# GLOSSARY.

1

أُوابِدُ . أبد. أُوابِدُ . أبد. أُوابِدُ . أبد

ا أُحَدُ = فَا أَحَدُ in an affirmative sentence (195, 14).

أَخَذُ. With of person and أَخَذُ, "to take any one to a place" (178, 16). With acc. and مرازع, "to take a person with one" (192, 9; 429, 6).

اخر II . اخر الآخر (37,18). (37,19; 364,11).

. III واخّى (140, 10; 165, 16; 198, 20).

ادى. II "to sing." Verbal noun تأدية (276, 16).

以. Apparently used as an interrogative particle (225, 18).

الميزاب . ازب (168, 12) is the water-spout of the Kaba.

. (133, 18). آسي = واسي III . اسو

أَصْلُ . اصل أَصْدِل should be read.

معرفة النفس وأمّاراتها وخواطرها ."an evil impulse"، أمَّارةً . امر (14,10) أمّارات الهوى والشهوات (14,10)

ن الون الون القرن الون القرن الون القرن الون القرن الون القرن الق

َّانَّةً. Synonymous with الَّذِينَةُ (255, 11; 386, 15, 16). See Massignon, Kitáb al-Tawásín, p. 162.

أنية, "essence" (32, 10).

ثَنْبَحِانيَّةٌ (98, 22). Dozy.

نف. X مُسْتَأَنْفُ, «a beginner, a novice in Ṣúfism" (142, 18).

(37, 18) أَوْلَ الأَوْلَ الأَوْلَ الرَّوْلَ الرَّوْلَ الرَّوْلَ الرَّوْلَ

أَرْلَيْد (37, 19; 364, 4, 10).

رَّا. وَأَيْشَ ما (18,6; 50, 14; 60, 19, etc.). الَّيْشَ ما (188, 20; 190, 15). أَيْشَ ما (188, 20; 190, 15). أَيْمَا

أِيّا , after prepositions. إِيّا (34,5); الى إِيّاء (405,17).

ب

بَخْتُ, "good fortune" (188, 12).

أَبْدَى = "to manifest" = يَلَى (254, 17).

بدل , a class of the saints (177, 23).

يا بذبخت The Persian words يا بذبخت, "O unfortunate one!" occur in the reply made to Abú Ḥamza by a native of Khurásán (331, 4).

بنان. بنان. «common, profane» (10, 18).

. V تَبَرَّأُ for تَبَرَّأُ . Cf. 14, 12; 87, 1; 386, 5.

in verse (251, 18). بطأ

بطل. With عُنْ, "to neglect, to abandon the observance of religious laws" (406, 2).

where pilgrims were surrounded by an Arab brigandehief (Ibn al-Athír, IX 129, 16). It belonged to the territory of the Banú Asad and lay on the road from Baghdád and Kúfa to Mecca. Cf. Bibl. Geogr. Arab., VII, pp. 175 and 311.

•••

تخاريز (146, 3 = 188, 15), "pieces of cloth inserted in a garment for the purpose of widening it". Persian تيريز and تيريز.

See the Lexica under بخري and Jawálíqí's al-Mu'arrab (ed. by Sachau), p. ۴۴, l. ۴. I have not found any other example of the word written with; in Arabic. The usual forms are بخريصة , بخريصة , pl. بخريصة , and بخريصة , pl. تخريص , pl. تخريص , pl. تخريصة , pl. تخريص .

تغلُّة. تغلُّم: ، «a drop of spittle" (79, 6; 240, 5).

تَهُمْتُ , "a foul smell". Shibli said, "What think you of a science in comparison with which theology stinks?"

(182, 13). The words عَبْمُ تَهُمُ in this passage differ in meaning from the same phrase as cited in the Lexica.

ث

. ثَرَّ opposed to مَثْنَى . ثننى (340, 4).

3

أَجْتَرَى VIII اجْتَرَى (409, 14).

جزى. V "to be satisfied". والتجزي. (237, 3).

جلس جالسًا . جلس . (211, 10).

أَجُلُس , plural of عَالِسٌ (204, 15).

مَجْلُس . مَجْلِسًا . مَجْلِسٌ (150, 4; 211, 4), where مَجْلِسًا . See Dozy.

جمع الجَمْ . X مستجمع الجمر, "concentrating my thoughts" (168, 19). نستجمعين in the same sense (297, 1).

is enumerated المنجنع, "a box or chest". المنجنع is enumerated among the possessions of the Prophet (101, 9).

- مات , of ecstasy, "violent" (306, 7; 434, 9, 11).
- العُيونُ النَّحُدَقة. IV العُيونُ النَّحُدَقة (27,16). Does this mean "the eyes that are fixed intently"? Cf. Dozy under حدت II and IV.
- حذف. With ب, "to throw" (193, 22).
- cis. مُخْرَةُ الْازَارِ = حُدْنَ . «the end of the  $iz\acute{a}r$  or the part of the  $iz\acute{a}r$  where it is tied or folded round the waist" (136, 18). Freytag renders خُدُن by "conclave domus", an error caused by his having mistaken خُدُن for قَدْد. See  $Lis\acute{a}n$  XVI, 264, 17 foll.
  - رز. VIII مُحْتَرِزُ, of language, "guarded", "safe from critieism" (398, 16).
  - حرن. With عن, "to refuse obstinately to do anything". Used of the nafs of a Ṣúfí who shrank from making an ablution in water that was intensely cold (146, 4).
- ال مسي. IV "to be able". Followed by المالية and the Imperfect (131, 4; 156, 5; 166, 10; 291, 14). Followed by the Imperfect without المالية (50, 19; 288, 12).
- صرنی فید آُن آَمُشِی . حضر (181, 18), "I should have had a desire for his sake to walk....." See Dozy under حصر صرخ = "objects of sense" (388, 6).

(306, 15). So in used in the same sense (306, 18).

So in used in the same sense (306, 18).

So in used in the same sense (306, 18).

So in used in the same sense (306, 18).

So in used in the same sense (306, 18).

So in used in the same sense (306, 18).

عنى أَخْنَى عَنْهُ with عن , verbal noun from أَفَى عَنْهُ , "he turned away from him" (229, 4).

(37, 17). حَيثَ الحَيْثَ (37, 17).

# خ

خبأ. X "to hide" (139, 17).

خبط. V "to be agitated in ecstasy" (278, 6; 292, 4).

َ خَرِبُنْکَ . Persian هُخَرِبُنْکَ , "a man in charge of an ass".

نخاريز . See under ن.

كرف. VIII "to be disordered in mind, to dote" (410, 21), if the reading is sound.

خَرُقَةٌ. Muzaffar al-Qarmísíní (191, 12) and Abú Ḥafṣ al-Ḥaddád (194, 11) wore two khirqas at once. See Dozy under خُرُقة.

ِيْقَةٌ, "a rag" (188, 23).

غُسِفْ. (329, 21) "a hole (in the roof of a mosque)".

مُشٰخُسُخُ (325, 5), something given to a crying child to amuse it, a rattle (?). Cf. شَخْشياخَة (Dozy).

who elect, the Suffis who have enjoyed mystical experiences" (46, 4; 52, 16; 67, 12 et passim).

ن المخصوص المخصوص بن "the Ṣúfís of the highest grade" (46,5; 52,17; 67,16 etc.). See under عمر المناسبة.

.(400, 1) أولياءَ الله تعالى وأَهْل خاصَّته .''intimacy''. خاصَّةُ

خلج. VIII noun of place. الغامر المُخْتَلَجِ of the ocean of Deity (240, 5).

خلس. VIII "to draw in the breath" (248, 18; 271, 6).

خلص. V "to save, to rescue" (240, 15). See Glossary to Tabarí.

خلط . فلط with نجلط with نخلط . خلط خاط with نخلط . خلط . خاط .

خلف. «controversial" (106, 14).

خُلَيَّتُ , diminutive of خُلَيَّتُ , "a worn-out garment" (249, 2).

ننس. نَانَى (233, 15; "withdrawn or concealed from the mind" (233, 15; 344, 8).

. خُوصٌ . خوص . خُوصٌ . خوص . خوص

#### ٥

دأب. «habitually, ordinarily" (391, 5).

كُنْ فَوْلً , of love, "corrupt, spurious" (208, 19).

ورع. V with ب, "to wrap one's self in a garment" (38, 14).

دعو. X "to induce ecstasy voluntarily or by means of music, etc. (187, 5; 277, 19; 303, 9; 336, 16; 342, 6).

ن دمس. IV (358, 6) =رمس (358, 7) رمس (358, 5) رمس (358, 5) رمس (358, 5) رمس (358, 5)

دور. The Sufís do not travel للتَّوْران, "for the purpose of making a tour" (190, 4).

يا دوست. The Persian words يا دوست, "O friend!" were used by Sahl b. 'Abdallah of Tustar in speaking to the father of Ibn Sálim (326, 18).

. دوم نيمومية (33, 11; 243, 3; 384, 14).

ن

. ذكر pl. وَكُوْ اللَّهِ 14, 17; 42, 7; 54, 15; 296, 10; 335, 3).

. With على or عنى, "to escape the notice of any one" (128, 10; 423, 3; 426, 8).

IV with , "to transport the mind" (344, 17).

VI "to affect the state known as نعاب (see the definition, 347,13) or to induce it by artificial means" (187, 6; 291, 1, where the correct reading is التساكر والتناكر والتناكر.

نوف. II "to let any one taste" (372, 10).

)

سَا بَرَأُسَ بَرَأُسَ (266, 5). When dying, Murta ish desired Abú Muḥammad al-Muhallab al-Miṣrí to pay his debts, which amounted to eighteen dirhems. After his funeral, the clothes which he wore were valued at eighteen dirhems and were sold for that sum, فَخَرَجَ رَأْسًا بِرَأْسٍ , i. e. the amount of money obtained by selling his clothes tallied exactly with the amount of his debts.

رأى . IV أُوْرَى (252, 19 in verse; 317, 6; 404, 9). See Dozy under ربي IV.

ربب. المربّانيّون opposed to الربّانيّون (368, 9).

ربع باعيّاتٌ بربع. "quatrains" (299, 3).

رجو with الرجأ, "giving more hope to any one" (62,9, where the MSS. have ارجأ and the text, wrongly, أرجأ).

رسم.  $\nabla$  with  $\dot{y}$ , to be characterised by anything (6, 17; 7, 1, etc.).

رسو. III الساقة, "adjustment of rival claims", opposed to قالمائة (425, 6).

رعن. The meaning of رُعُونات النَّفْس is explained by the author (61, 13) as التعليم ودعواها ونظرها الى طاءاتها

. VIII with وفق. , "to seek profit for one's self from any one" (200, 14).

الفنآء في التَّوْحيد . IV used mystically in reference to رمس. (358, 7; 385, 5). VIII in the same sense (358, 7; 388, 11).

روح with على بالم with الروح with على with الروح (217, 2).

3

زفن. وَالشَّيْخِ الرَّقَالُ. (the dancing Sheykh" (290, 19).

نمن . أَمَانيَّةُ opposed to مَانيَّةُ (29, 12).

زنر (397, 8), "I should have bound the girdles", appear to mean, "I should have caused my hearers to depart from the true doctrine of unification tawhid)". The زُمّار is the badge of dualism.

يُوقَدُ في النار = (329, 11) يُوقَدُ على according to the commentator on Qushayrí, 194, 11.

. III هرار "secret converse", feminine (344, 8).

. (29, 12). سَرْمَكَيَّةُ (364, 19). مُسَرَّمَكُ . سرمك

يا سعتر برّی . "wild marjoram" (289, 9). In the street-cry يا سعترا برّی the redundant alif is probably correct, though Kalábádhí in his Kitáb al-Tacarruf has يا سعتر برّی (Massignon, Notes sur le dialecte Arabe de Bagdad [Bulletin de l'Institut français d'archéologie orientale, vol. XI], p. 11, n. 1).

. VI نهب defined (342, 5). See also under التَّساكُر VI

is used as a Persian adjective in the words مسكين يَحْيَى. "Poor Yaḥyá!" (188, 12).

for a mistake" (7, 16).

. IV verb of surprise (404, 20).

نسوغ. II with acc. of person, "to permit" (177, 13).

سوى. بسية " "just measure, due proportion" (417, 22).

سيب. II "to let go, to leave unharmed" (327, 3).

- . V اَسْتَجْماعُ (297, 1). (297, 1) بَشَتْرَ (297, 1) بَسْتَخْماعُ (297, 1). فَتَانَ بَيْنُ (44, 11; 412, 19).
- شدن. II التَّشْديدُ, "the command that religious obligations should be rigorously and perfectly fulfilled" (86, 13; 87, 6, etc.).
- على V with الله بالله - . "price" (131, 11). شرَّى . شرى

graphers.

- تُسْتَكُّ (317, 3), "a handkerchief used as a purse". Persian عَنْسُنَهُ.

  The Arabicised form شُسْتَجَهُ occurs in the Burhán-i
  Qáṭic (Vullers, Lex. Pers. II, 426).
  - شَطَطُ . "something unjust or tyrannical" (254, 5); "transgression" (410, 20).
  - شطح . شطح in a non-mystical sense (375, 6; 376, 3); in a mystical sense, with ب (385, 12). See Dozy.

شَطَّحَانَ , mystical term (346, 11; 375, 5, etc.); pl. شَطَّحَانَ (346, 17; 380, 12); شَطْحَيَّاتُ (374, 11; 380, 5). شَطْحَيَّات ، adjective: كلمات شطحيّات (380, 10). مُشْطَاحُ , "a barn where meal is sifted and stored" (375, 6—14). This word is unknown to the lexico-

in a verse by Ḥalláj and alludes to his دُورٌ شَعْشعانيُّ . Cf. Massignon, Kitáb al-Tawásín, p. 138, n. 3.

- نمبل. VIII with عن, "to be concealed from" (225, 3), but probably the correct reading is لاشتغالها.
- على V with على, of a saying, "to be unseemly or abominable in the opinion of any one" (398, 17).

يْ شُوشَقْتْ, "an ingot of gold or silver" (326, 11 foll.). Persian شُوشَقَة.

ص

ب ب with مع (177,2).

على. V with على, of a saying, "to be altered to the detriment of any one, to be perverted in such a way as to excite suspicion against its author" (393, 14).

صدت. V "to beg for alms" (197, 3; 210, 15).

يَمْدَيْقَيْدُ (72, 2; 424, 6). Cf. Dozy under مَدْيقَيْدُ, which is incorrectly vocalised.

مُصِرٌ على المَعْصِيةِ = (43,6) مُصِرٌ على المَعْصِيةِ = (43,6)

عفی: The phrase أَبْكَى لَهُ صَفْحَتُهُ (generally used in a bad sense = كاشفه بالعدارة) means, I think, with J of person and ب "to reveal anything to any one", in a passage (426, 7), which may be rendered: "If any one really professed this doctrine and supposed that his teaching was revealed to him by Unification (tawhid), he is in error".

بغعان. مغعلي "parasite" (192, 7). See Dozy.

. صغو ، سوات ، صغو ، صفو ، صغو ، صغو

. VIII "to bewilder, to distract" (296, 19); mystical term, "to transport, to deprive of consciousness" (228, 12; 372, 19 foll.). Cf. my translation of the Kashf al-Maḥjūb, p. 390.

ممدية عمد (162, 6).

مَصُوغُ . وَمُعَالِمَ , of sounds, "composed into a melody" (285, 8).

## ض

قضييغ, mystical term (ibid.).

## ط

. VI of the eyelids, "to become closed" (251, 1). VII with على. "to cover" (240, 3).

مُطَبَّقَةٌ, "a garment worn by Ṣúfís" (27, 13; 38, 15, where it is joined with مُطَبِّقَةٌ). Not in the Lexica.

طُولِتُ , mystical term (294, 3). See under طُولِتُ ، طُوتُ ،

. طَوا عَلَيْهِمْ = طَرِىَ عَلَيْهِمْ . طرى طرى طرى طرى

رَاعُونَةُ. طعن. بَطُعُنةُ. «a tumour caused by plague" (135, 17).

. IV أُطُّفَى IV . طغأ

على. V with الطالع المُحَدَّثُ نَّهُ. (to look forward to, to desire" (108, 5). والمالع المُحَدَّثُ (349, 13) the meaning of the former word is uncertain. Read, perhaps, المُطَالَعُ

. طلق. بوَجْه طَلْق. (161, 9). with a cheerful countenance

رِامُ اللَّهُ اللَّهُ فَا لَكُمْ اللَّهُ اللَّا لَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ

ر منه منه بين بين المنه بين بين المنه المنه بين المنه المنه بين المنه ا

أنطماس, in a mystical sense (388, 11).

حلم "object of desire" (98, 2; 147, 18; 158, 17).

شَدُوانَيَّة , "a female player on the tunbur" (298, 6).

. (344, 6), "reserved or morose in disposition".

الله علية. III مُطايَعة (303, 12) appears to signify "cheerfulness, gaiety".

عَيبَةُ, purity of heart (279, 20). ثَابُّةً, seasoned" (328, 9).

## ظ

. IV "to make dark" (411, 6). عظلمه . يُرْفَعُ مَظْلَمهُ . مُظْلمه , "a dirhem wrongfully obtained" (210, 15).

. VI with بَ وَ عَالَهُ (225, 6). وَ الْعَالَةُ عَلَيْ الْعَيْبِ . ظَهْرُ (265, 13). See Lane under عَلَيْدِ الْعَيْبِ . ظَهْرُ

## 3

عبد. X passive, with ب, "to have anything imposed upon one by God as an act of service" (116,11; 195,19; 318,11,13).

نني = "to become effaced" (214,5). عجم

عدد. VIII اعْتَنَّى, "keep the 'iddat" (139, 19), used as a formula of divorce.

عدو. X "to seek alms" (171, 7).

عرض. III "to present one's self to, occur to" (30, 15, 17; 71, 17; 83, 11); of a dervish, "to put one's self in the way of any one, to approach any one in the hope of receiving alms (48, 21; 175, 1; 184, 13).

معارضات, "objections to an argument" (9, 11); "doubts", "evil suggestions" (71, 2). Cf. Anṣari's commentary on Qushayri, II 150, 25 and the definition of عارض (343, 8 foll.).

دوف. "to know God, to be or become a gnostic" (353, 3); V "to seek to know God" (353, 2).

> رَبُعَارِفُ الْحَقّ، "the acquaintances of God" = العارِفُونَ "the gnostics" (344, 3).

بَعْ ازَزَ عَزَّهُ VI عُزْزَ عَزَّهُ, in a verse recited by Shiblí (405, 5).

عزيمة , "an obligatory religious ordinance", opposed to

عسف. VIII of the mind, "to wander, to be distracted" (344, 6).

عطش. V with إلى, "to have a thirst for mystical experiences" (289, 3, 4).

عطل. V with عطل, "to cease from practising rules of discipline" (406, 2).

كاند. VI "to find the vision of God or the like too awful to be borne" (373, 2).

عقد. VIII "to form a thought in the mind" (331, 8 foll.).

لَّقَةُ, "fortress" (265, 3). According to Lane, this meaning is of doubtful authority.

with acc. and من, "to know (distinguish) one person from another" (159, 20).

reckon" (326, 6; 419, 13, 15). Such معْلومات are inconsistent with real trust in God (tawakkul). Cf. Richard Hartmann, Das Sûfîtum nach al-Kuschairî, pp. 29 and 110.

رالخصوص , «the Sussis of the lowest grade, the novices who have not yet entered upon the mystical 'stations' and 'states'" (46,4; 70,16, etc.).

phrase is used by Abulfeda, Annales Muslemici, vol. III, p. 420, l. 16 (cf. Freytag under عبل) in reference to an Amír who was wounded in the hand by an arrow and died of blood-poisoning. X with acc. of person and ب, of God, "to cause any one to be occupied with actions of a certain kind, to predestine any one to do good or evil" (26, 19, where x must be understood after  $\bar{z}$ ; 38, 18; 392, 17).

جمي . عمي . «blind» (255, 6).

## غ

عُرب. V "to become strange or extraordinary" (247, 10). بَلَکْ غُرْبة, "a foreign country" (192, 21).

غرف. VIII مُغْتَرَفٌ, "a source of inspiration" (381, 2).

غرى. II "to plunge any one in ecstasy" (381,8). غرق, a term denoting absorption in ecstasy (381,9).

لَّأَشُعارُ الغَرَليَّةُ . "erotic poems" (419, 21).

لَسخ. لُيسةَ, "bleached" (187, 13). See Dozy.

i. II with acc. and غضى, "to conceal any thing from any one" (290, 21).

بَعْرُةُ, "senselessness caused by ecstasy" (311,5).

أَمْوُ, of a mystical saying, "abysses, profundities"

(181, 20).

غوث. X with الَّهِيّ, "to implore the help of God" (173, 12; 184, 16).

غُور .غور , of mystical language, "depth, profundity" (381, 1).

غين. IV and V used in a mystical sense (374, 4, 6). Cf. the definition of عَيْنَ (373, 16 (foll.).

ف

. فتيتُ , "gruel" (183, 10).

عِلْمُ الْفُتُوحِ. «the science of mystical revelation" = Súfism (18, 16).

فرد in the phrase فرد in the phrase فرد in the phrase فرد in the phrase فرد نظرین

الْفَرْدانيُّنْ, "the Absolute Oneness of God" (348, 19).

- نسخ. V "to become disordered in intellect, to lose one's wits" (285, 20).
- نقد. V with acc. and ب, "to provide any one with food" (415, 4). VIII in the same sense (415, 6).  $\tilde{\mathbb{G}} \tilde{\mathbb{G}} \tilde{\mathbb{G}}, \text{ used mystically} = \tilde{\mathbb{G}} \tilde{\mathbb{G}} \tilde{\mathbb{G}}.$

ق

- نوراً. IV with acc. of person and سلامًا, "to deliver a greeting to any one from (مني) any one" (375, 11). See Dozy and the Glossary to Ḥabari.
- . أَوْرَبْ . wbringing any one nearer to God" (142, 6).

- verb is parallel to, and apparently synonymous with,
- قرظ. Of a crude mystical saying, "to adapt for use, to soften it in order that it might be communicated to others" 234,4). The reading, however, is doubtful.
- قشع. V of clouds, "to be cleared away" (343, 5).
- قشف. V "to practise austerities", used of material as opposed to spiritual asceticism (5, 2; 56, 1; 413, 13; 414, 4).
- . V of ecstasy, "to come to an end, to pass away" (310,15,16). قاصى قاصى (120, 12).
- any one from going on his way" (62, 14). V "to be unable to continue one's journey" (189, 21; cf. Dozy under the seventh conjugation of قطع). VII "to be reduced to silence" (225, 18). X "to make one's self an obstacle to any one" (109, 11). The tenth conjugation does not seem to occur elsewhere except in the sense given by Dozy, which is inappropriate here.

يَّاتُعُيِّة, "a piece of money, the fare paid to a boatman" (317, 3).

- قعقع. II of gates that are opened quickly, "to rattle" (267, 5).
- تقال. V "to eat little, to live frugally" (166, 9; 191, 17, etc.). X "to become capable of doing anything, to find one's strength restored" (329, 19).

قَوْلُ . قَوْلُ . قَوْلُ . قَوْلُ . قَوْلُ . قولُ 
signifies "to rise to one's feet under the influence of ecstasy" (186, 15, 16); قيامً is used in the same sense (187, 5).

رُنْقُون, "the Ṣúfís" (186, 16, etc.).

قيام, "diarrhoea" (150, 1).

أَوْاَمُّ, pl. of قَالَمُ, "the attendants in a hammám" (147, 18).

قَيْموميّة , "subsistence" (243, 3).

## ک

ن كبد . ثمابَداتُ , "acts of self-mortification" = ثمابَداتُ . كبد

. VI حُبِّ التكاثُر, "love of amassing riches" (410, 3).

. VI with عَلَى, "to throng round any one" (233, 16).

ندى. II "to beg" (191, 18; 199, 15).

کسیر ، ''a small fragment or crumb of bread" (205, 16).

كسو. كسو , pl. كواس , of limbs, "clothed with flesh" (251, 4; 352, 18).

نگمنات. دستان . دستان

كنان. كنن. أُكنانُ (242, 14) appears to signify "arcana, mysteries".

The saj', however, suggests that the true reading may be إِكْنَاءَ, "metaphorical description".

small articles" (194, 20; 266, 6). According to the Lisán (XI, 221, 10 foll.) the كنْفُ نَعْلِيجِة يكون فيها اداة قا كنْف

الراعى ومتاعه وهو ايضًا وعآء طويل يكون فيه متاع التجّار and Vullers' Persian وتفليجة Dictionary under زنبيله.

صِغَةُ seems to bear the same relation to تَكَنِّ as مَنْشَأُ as مَنْشَأُ to نَاتُ to نَاتُ

نَيْفَ الكَيْفَ الكَيْفَ . II كيف

## J

- الله في الله الله في اله في الله - اللّبَد . (188, 19). بُبْدُ , "felt" worn as a garment by Ṣúfís (188, 19). اللّبَد in the text is a mistake.
- للغ should be read. مُلاحَظات should be read. مُلاحَظات should be read. ثُلْخَةٌ للفَات للْقيقة . لَلْفَةٌ
- ننن. II "to delight" (368,7).
- نسان. ألسان feminine (121, 18; 411, 9). In these passages ألسان is equivalent to ألبيان or ألبيان. Cf. also 44, 2; 62, 18; and the definition, 353, 19 foll.
- نطيغة. لطف. "a subtle or spiritual influence", such as resides in music (269, 13; 284, 13).
- نعت. IV "to cause any one to lick (taste) anything" (253, 6; 372, 10).

- لقف. V with نوم, "to receive inspiration from God" (423, 22; 424, 1).
  - قم. II "to give any one a mouthful of food" (184, 6). Cf.

    Dozy under لقم IV.
- لقى. IV with إِلَى, "to communicate anything to any one" (428, 16).
  - أماً. IV with ب, of ecstasy, "to transport" (245, 14).
- رماد بالمح . "gleams, flashes" (239, 19).
- ن مُنْهُوفٌ. لهف , with إِلَى, "taking refuge with, having the utmost need of any one" (235, 15).
  - الرح. II with من of person and ب, "to indicate or signify anything to any one" (244, 7).
  - ليان ً verbal noun (100,5; 173,7).
  - used as a negative particle (26, 8; 210, 11); as a term equivalent to غَنا (387, 13 foll.).

نَيْسَيَّةُ (387, 13; 390, 5).

1

- □ relative, followed by feminine pronoun (2, 7; 11, 8; 123, 19; 257, 2); by feminine verb (320, 8, 9).
- تع. عند, "enjoyment" (64, 7).
- . VIII = فَنْنَى = (39,5; 297, 11). فَان = مَحْقَّ (396,5).
- مَشْمَشْ, "apricots" (199, 16 foll.). See Dozy.
  - used figuratively in the sense of "to read the Koran laboriously and without pleasure" (43, 3).

- المُتَمَكِّنُونَ V المُتَمَكِّنُونَ, "adepts in Sufism" opposed to المُتَمَكِّنُونَ (404,16).
  - أه المحَلاَ وَ المَاكَ فَي الْمَاكَ . «in public", opposed to غُ الْمَاكَ فِي الْمَاكَ . «in private" (262, 18).

لَهُ = مِنْكُمْ, "full" (194, 15). See Dozy.

- منع . بنام. "inaccessibility, secluding one's self from society (312, 1).
- مَهُنهُ الثَّنيا . مهى , "the ordinary materials of life" such as food, clothing, etc. (11, 12).
- موت. II with عن, "to cause any one to die (in a mystical sense) to anything" (242, 4). IV in the same sense (244, 8).
- . V "to discern, to distinguish" (311, 19).

## **U**

- نبط. X "to elicit by mystical interpretation the hidden meaning of the Koran and the Traditions of the Prophet" (4, 10; 6, 3; 9, 1; 14, 14; 81, 2, etc.).
- ندب. VIII with J, "to comply with a command" (230, 9).
- ندو. IV آنْدُإِ, of a sweet voice, "melodiousness" (269, 17).
- نول. II "to draw a deduction" (306, 17); III "to come to close quarters with, to have actual experience of anything" (15, 2, 14; 20, 6; 75, 13; 77, 3; 179, 17; 358, 4; 369, 12; 379, 3; 404, 3; 422, 4).

منازلات, "mystical experiences of a permanent kind" (3, 19; 78, 3; 378, 20). منازلة (345, 12), "a mystical estate that has become lasting". Cf. R. Hartmann, Das Safitum nach al-Kuschairî, p. 86, note 2, and p. 88.

نسف. VIII in a mystical sense, "to enravish the heart" (228, 12; 239, 18).

نشق. X of spiritual delight (217, 3).

نصص . الْحَرَامُ النَّصُ , "that which is absolutely and unquestionably unlawful" (221, 14).

نصب. نصب. "to be intent, to concentrate one's faculties to the utmost in prayer" (153, 15). Cf. the Glossary to Tabarí.

نظر . نظر . نظر . "mystical speculation, disputation" (239, 12, 13).

"بنظر , "one who speculates and disputes on mystical subjects (239, 12).

i. IV "to refresh, revive, exhilarate" (106, 3); VIII "to be refreshed with joy" (303, 4).

نفر. III with نبر, "to be averse to anything" (164, 10); VI with مَن , in the same sense (169, 11; 285, 7).

نغس النَّفُسانيُّنُ . نغس , «the sensual nature» (368, 13).

نقض. VIII of purity, "to be destroyed" (341, 2). Cf. Dozy.

نكى. نكى أَبْ , elative, with إِنْ , "making grief more poignant" (261, 16).

نوط. أنياطُ , of those who are dumbfounded by fear of God, مُنياطُ قُلْوبِهِمْ (84,6).

. تَنَوَّقُ V . "elegance" (5, 2).

(2, 14). مُوالاً قُ opp. to مُناواةً (2, 14).

8

عتر . X passive, with ب. "to be possessed by the thought of God" (398, 13). الواجدين والمستهترين (386, 7).

V with &, "to plunge into sin" (265, 7).

. قُوْق. وَهُو . «error, mistake, slip" (7,16; 156,1I; 393,13; 410, 20; 411, 3, where it is opposed to وَغُوْدُكُ.

ن .  $\nabla$  . نَهَنَّاً = تَهَنَّى . with ب. "to rejoice in contemplation of God" (372, 3).

فَوْيَةٌ, "essence or absolute nature of God" (81, 13; 255, 16).

عينى. فيتي «my eye became inflamed" (174, 3). وايت , contrasted with هايتي (349, 11).

فيهات, explained as meaning التَّمْكِين (350, 1).

9

. ٧ عَيْهُ التَّوَكُّن ٧ . وحد

. اخو See . وخي

رخ.  $II = \hat{\bar{z}}^{\dagger}$  (7, 13).

رأى IV See ورى

وسط. وسط, "a waist-belt or girdle", in which money was carried (194, 12).

وسع. سَعَمُ الأَضْلاق, "largeness of nature, generosity of disposition" (294, 18).

. II with ¿, "to regard with suspicion".

in ritual religion is defined by the author (149, 4 foll.). It denotes an excessive zeal for what

is superfluous, (fadá'il), leading to the neglect of what is obligatory (fará'id). Cf. 145, 14; 148, 16.

أوسُولُس in the same sense, 149, 3; 154, 8; 156, 11.

Cf. Dozy under وَسُولُسُ .

. See . See .

وصل . VI تَفْرِقَةُ opposed to عَدَدُ and تَوْاصُلُ (340, 4, 5).

. (210, 16) وَضَّى II . وضأ

وطن. V with غ, "to become settled and established in a mystical state or station" (369, 2).

قلق, feminine (282, 2).

- الذي يُسْتَوْعَبُ X "to bring to completion" (224, 6: read الذي يُسْتَوْعَبُ "the adept in Ṣúfism" as opposed to the novice; 385, 9: الغايد المُسْتَوْعَبد , "the ultimate goal"); "to take entire possession of" (343, 3).
  - وفر. VI with عَلَى, of benefits, "to be bestowed abundantly upon any one" (193, 14).
  - رقع, "to make an impression on the mind" (342, 18) = وقع . Cf. Dozy.

وَقيعة , with غ, "detraction, censure" (2,15; 20,8; 376,17; 393,12).

واقيين . "protection given by God" (240, 18).

. IV أَوْمَى (30,6; 34,2; 81,16).





ن

ی

نباج، ۱٦۸ بنو النضير، ۱۰۱ نهاوند، ۱۲۰، ۱۲۰ النيل، ۲۲۷

هُذيل، ١٢٩

و ماسط، ١٦٦

الين، ١٩٠، ٢٧٧

كتاب معرفة المعرقة ، لابرهيم الخوّاص ، ٢٦٢

كتاب المناجاة، للجُنيْد، ٢٥٩

كتاب الوجد، لأبي سعيد ابن الاعرابي، ٢٠٨، ٢١٠، ٢١٤

الكعبة، ١٧١، ١٧٢، ١٦٦

الكوفة، ١٦١، ١٤٧

ل

اللُّكَّام، ٢٠٨

1

متاهة بني اسرائيل، ٢٠٩، انظر تيه بني اسرائيل

مجنة، ٢٧٥

المدينة، ١٢٢، ١٤٠ ١٦٨، ٢٧٦

المروة، ١٧٢

المزدلفة ، ١٧٢

المسنّاة، ٢٧٥

717

مضر، ١٦

المغرب، ۲۸۷

المقام، 777

المقطم، ٢٦٦

مگذ، ۱۲، ۱۲۱ ۱۲۱، ۱۶۱، ۱۰۱، ۱۰۱، ۱۲۱–۱۲۱، ۱۸۱

011, 191, 177, 177, 777

منی، ۱۷۲، ۱۷۲

الموصل، ١٨٤

عبّادان، ۲۱٦ العجم، ۱۲۷ العراق، ۱۲۵، ۲۲۱ ع، ۲۲۵ عرفات، ۱۷۲

ف

فدك، ۱۰۱ الفرات، ۳۷۰

ق

القادسية ، ١٦٩ ابو قبيس ، ٩٨ القدرية ، ٢٢٥

> بنو قریظة ، ۱۰۱ بنر قُشیر ، ۱۲۹ قنطرة الصراة ، ۱۹۲ قیروان ، ۲۸۷

ك

كتاب المشاهدة ، الحمرو بن عثمان المكّي، ٦٩ ، ١١٧

الرملة، ١٩١، ١٩١، ١٩٥، ٢٦٠ ٢٢١، ٢٤٧، ٥٦٠

روذبار، ۲۲۶

رومة، ۱۲۷

الرئ، ۱۱۱، ۲۹۱

ز

زمزم ، ۱۲۰

س

بنو سُليم، ١٢٨

ش

الشأم، ٢٦، ١٢٥، ١٢١، ١٢١، ٢٦١، ١٦٤

شامة ، ۲۷٥

ص

الصفا، ١٧٢

صور، ۲۲۶

الصين، ٢٥٦، ٢٦٥

6

طرسوس ۱۷٦

طفیل، ۲۷٥

طیزناباذ، ۲۹۷

ع

777 , sle

بنو عامر، ۲۱، ۲۸۱

بلخ، ۲۲۹ بیت المقدس، ۲۰۰ بیئر رومة، ۱۲۷

ټ

تبریز، ۲۰۱ نستر، ۲۱۲، ۲۱۲ تیه بنی اسرائیل، ۲۱۷، ۲۱۰، انظر متاهة بنی اسرائیل

7

انججاز، ۱۲۹، ۱۲۲ ۱۸۷

خ

خراسان، ٥٦، ٢٩٥، ١٩٢، ٢٥٩ خيبر، ١٠١

د

الدجلة ، ٢٨٦ ، ٢١٧ ، ٢٦٥ ، ٢٦٦ دمشق ، ١ ، ١٧٤ ، ١٩٦ ، ٢٠٦ ، ٢٤٩ ، ٢٧٠ ، ٢٦٤ دمياط ، ٢٨٥ الدينور ، ١٦٢

ر

الربذة، ١٦٩ ربيعة، ١٦ الرحبة، ٢٨٥ رحبة مالك بن طوق، ١١٦، ٢٨٥

## فهرست الاماكن والقبائل والكتب وغير ذلك،

1

الابلّة، ٢٨٦ أُحُد، ٣٦، ٢٦٦، ١٩٨ ارّحان، ١٩٢

اری، ۱۲۲

بنی اسرائیل، ۱۷۲، ۱۸۹ ۲۰۹، ۲۱۰

اصبهان، ۲٤٠

اصحاب الصفّة، ١٢٦، انظر اهل الصفّة

اطرابلس، ٢٦٠

الأنصار، ۹۹، ۱۱۹، ۱٤٠

انطاكية، ١٠٦، ٢٦١، ٢٧١

اهل الصنّة، ۲۷، ۱۲۲–۱۲۲، ۲۸، انظر اصحاب الصنّة

ايليآء، ١٧٠

ب

بدر، ۱۲۲

بسطام، ۱۴۲

البصرة، ٢٨٠، ٥٠، ١١٦، ١٦٥، ١٢٨، ١٧٥، ١٨٠، ١٩٥، ٢٨٦،

777, 797 617, .77, .67, 387, KTS

البطانية ، ١٦٨

بغداد، ۱، ۷۰، ۱۲، ۱۱، ۱۸۱، ۱۸۱، ۱۹۱، ۱۹۱، ۱۹۲، ۱۸۲، ۱۸۹،

4.21791

7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.7) . 7.

يعقوب، ٦٨٦

ابو یعقوب، ۲۱۷، ۲۲۰

ابو يعقوب السوسى ، ۶۶ ، ۵۷ ، ۹۵ ، ۱۹۸ ، ۱۹۰ ، ۱۹۲ ، ۲۰۸ ، ۲۱۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ،

ابو يعقوب النهرجوري، انظر النهرجوري

ينار، ابو بردة، ٩٥

يوسف، ، . .

یوسف بن اکحسین الرازی ، ۲۸ ، ۲۰ ، ۱۰۸ ، ۱۷۸ ، ۱۹۸ ، ۲۰۷ ، ۲۱۱، ۲۰۷ ، ۲۲۰ ، ۲۲۱ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ،

197,757

يوسف الصايغ، ١٩٧ يونس بن متّى، ٩٨، ٢٩٦

هرم بن حیّان، ۲۲۲ الهروی، ابو محمّد، ۲۰۹ ابو هریرة، ۲۸۲، ۱۲۷، ۳۰۹ هود، ۲۸۰ ابو الهیثم بن التیّهان، ۹۸ الهیکلی، ابو عبد الله، ۲۰۵، ۲۰۵

9

وابصة ، ١٦ ، ٥٤ ، ١٠١

الواسطى ، ٢١٦ ، ٢٢٢ ، انظر ابو بكر الواسطى

الورّاق، انظر ابو بكر الورّاق

ى

یجیی، ۲۰٦، انظر بحیی بن معاذ الرازی

يحيى الاصطخرى، ١١١

يحيى بن الرضا العلوى ، ٢٨٩

یجیی بن معاذ الرازی، ۲۲، ۲۹، ۴۲، ۱۲۷، ۱۲۷، ۱۸۸، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۰۳،

107, 707, 507, 407, 057, 087, 567

ابن یزدانیار، ۱۸۰

ابو يزيد البسطامي، ٢٦، ٢٢، ١٠٤، ١٠٤، ١٢٧، ١٧٧، ١٧٩، ١٨٨،

ن

النباجي، ابو عبد الله، ٢٢٢

النجاشي، ١٠١

ابن نُجَيْد، انظر اسمعيل بن نجيد

النسّاج، ٢٥٢، انظر خير النسّاج

النسّاج، ابو محبّد، ۲۹۹

ابو نصر، انظر السرّاج

نصر بن الحمّافي، ٨٤

النصيبي، ابو عبد الله، ١٩٠

النعان بن بشير، ١٠٢

النهاوندي، ابو القاسم بن مروان، ۲۸۸

النهدى، ابو عثمان، ١٢٥

النهرجوری، ابو یعقوب اسحق بن محمدٌ بن ایّوب، ۰۲، ۷۰، ۲۱، ۱۹۲، ۱۹۲، ۲۰۲ دری، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۰۲

نوح، ۱۲۶

النورباطي، ابو علي، ۱۸۲

النيسابوري، ابو حفص، ۱۰۸ انظر ابو حفص انحدّاد

النيسابوري، المرتعش، انظر المرتعش

ابو هاشم الصوفى ، ٢٢

المظفّر القرميسيني، ١٩١

معاذ بن جبل، ۱۲۰، ۱۲۶، ۲۲۸، ۲۲۸

المعتضد، ١٩٥

معروف الكرخي، ١٨٥

المغازلى، اسحق، ١٩٥

المغازلی ، ابو علی ، ۲۸۱

المغازلي، ابو محمّد، ۲۰۹

المغربي، انظر ابو عبد الله المغربي

المقمعي (؟)، ٢٦٠

المقرى، انظر ابو عبد الله الرازي

ابن امّ مكتوم، ۱۲۴

المكِّي، ابو اكحسن، انظر ابو الحسن المكِّي

المُكِّي، عمرو بن عثمان، انظر عمرو بن عثمان

الملطي، عمر، ٢٦١

مشاذ الدينوري، ١٩٢، ٢٠٢، ٢٠٦، ٢٩٢، ٢٩٣

ابن مملولة العطّار الدينوري، ٢٠١

المنادى، ابو القاسم، ١٩٦، ١٩٨

المهلُّب بن احمد بن مرزوق المصرى، ابو محمَّد، ٢٦٦

مورّق، ۲۷۷

ابو موسی الاشعری، ۱۲۲، ۲۸۱، ۲۸۱، ۲۸۸

موسى بن عيسى البسطامي المعروف بعُمَيٌّ، ١٠٤، ١٠٤ ٢٢٤

الموصلي، اسحق بن ابرهيم، ٢٧١

الموصلي، فتح، انظر فتح الموصلي

ممكائيل، ١٩٩، ٢٩٩

محبّد بن يعقوب الفرجي، ٢٨٧، ٢٥٤

محمد بن يوسف البنّاء ، ٢٥٥ ، ٢٢٦

المرتعش النيسابوري، ابو محبّد، ۱۰۸، ۱٦٠، ۱۹۸، ٢٦٦، ۲۲۸

المرندي ، حسين بن جبريل ، ٢٢٨

مروان بن الحكم، ١٢٧

المروزي، عبد الله، ۱۷۸

المرّى ، انظر صائح المرّى

مريم، ١٦٠، ٦٦٤

المزنى، انظر بكر بن عبد الله

المزيّن، ٢٢١

المزيّن، ابو الحسن، ۲۲.

المزيّن، ابو عثمان، ۲.۷

المزيّن الكبير، ١٨٩، ٢١٥

ابن مسروق البغدادي، محبّد، ۲۹۷

ابن مسروق الطوسی، احمد بن محبّد، ابو العبّاس، ۱۸۲، ۲۰۹، ۲۲۸ ابن مسعود، ۲۸۰

ابو مسلم اکخولانی ، ۲۲۲

مسلم بن یسار، ۲۲۲

ابو المسيّب، ۲۰۷

المسيح، ٤٢٢، انظر عيسي

المشتولي، ابو على، ١٥٨

المصري، ابو محبّد المهلّب بن احمد بن مرزوق، ٢٦٦

مصعب بن احمد ابو احمد القلانسي، ١٩٩، انظر القلانسي، ابو احمد

مصعب بن عمر، ١٤٠

مطرّف بن عبد الله بن الشّغير، ٦٥، ١٢١، ١٥٧، ٢٢٢

£٢.-٤٢٨

محمد بن احمد ، ابو الحسن ، ۲۹۲

محبّد بن اسحق بن یسار، ۲۲

محبّد بن اسمعيل، ١٨٩

محمَّد بن داود الدينوري، ابو بكر، ١١٥، ١٥٩، انظر الدُقِّي

محمد بن سیرین، ۱۶۲

محبَّد بن عبد الواحد بن احمد بن المتوكِّل على الله، ابو عبد الله، ١

مخمَّد بن على القصّاب، ٢٤

محمَّد بن على القصَّار، ١٩٩

محمّد بن على الكتّاني، ١٢٠، انظر ابو بكر الكتّاني

محمّد بن الفضل السمرقندي، ۲۷

محبّد بن کعب، ۱۲۹

محبّد بن مسروق البغدادي، ۲۹۷

محمد بن معبد البانیاسی، ۲۰۲

ابو محمّد المغازلي، ٢٠٩

محبّد بن منصور الطوسي، ١٥٨، ١٨٢

محبّد بن موسى الفرغاني، ابو بكر، ۱۱۸، ۲۲۸، انظر ابو بكر الواسطى

ابو محمّد الهروی، ۲۰۹

محبد بن واسع، ۲۲، ۲۲۲

الکسائی، ابو بکر، ۲۲۹، ۲۰۸ کعب الاحبار، ۱۲۲، ۱۲۷ کعب بن زهیر، ۲۷۰ کلثوم الغسّانی، ۱۲۲ کُمیّل بن زیاد، ۱۲۰، ۲۸۰ الکوفانی، احمد بن ابی نصر، ابو نصر، ۱ لکوفانی، احمد بن ابی نصر، ابو نصر، ۱

J

لبيد، ١١٠، ٢٧٥، ٢٨٧ اللجلاج، ابوكثير، ١٢٩ ليلى، ٢٥٦، ٢٦٠، ٢٨٦، ٢٨٦

٢

المارستانی، ابرهیم، انظر ابرهیم المارستانی مالک بن انس، ۲۷٦ مالک بن دینار، ۶۲، ۲۲۲ مالک بن طوق، ۱۱۲، ۲۸۵ المالینی، انظر عبد الاوّل بن عیسی ابن المبارك، ۱۶۲، ۱۶۲ انظر عبد الله بن المبارك مجاهد، ۲۷۶، ۲۶۲ ۲۷۷ مجنون بنی عامر، ۲۲، ۲۸۲ المحاسبی، انظر اکمارث المحاسبی انظر اکمارث المحاسبی

ق

ابو القاسم بن مروان النهاوندی، ۲۸۸ ابو القاسم المنادی، ۱۹۲، ۱۹۸ القرشی، ابو اکحسین علی بن هند الفارسی، ۲۲۰ القرشی، ابو عبد الله، ۲۰۵، ۲۰۵ القرفی، انظر اویس القرنی القرفی، ابو جعفر، ۲۱۲ القصاب، ابو جعفر، ۲۰۰ القصاب، محمد بن علی، ۲۶

القلانسي، ابو احمد مصعب بن احمد، ١٩٤، ١٩٩، ٢٠٥، ١١٧

القلانسي، ابو عبد الله احمد، ١٧٥، ١٧٦

القنَّاد، أبو المحسن على بن عبد الرحيم، ٢٥-٢٧، ٥٠، ٥٠، ١٦، ٢٤٨،

177, 537, 607, 177

الصّار، محمّد بن على، ١٩٩

قيس بن عمر المحمص، ١٨٨

ك

الكتّاني، انظر ابو بكر الكتّاني

الكرجى، احمد بن على، ٢٩٢، ٢٩٢، انظر الوجيهى، احمد بن على الكرجى

الكردى الصوفى الأرموي، ٢٠٢، ٢٤٥

الكرماني، انظر شاه الكرماني

كريمة ابنة عبد الوهّاب بن على بن الخضر القرشية، امّ الفضل، ا ابن الكريني، ١٤٦، ١٨٢، ١٨٨، ١٩٨، ٢١٠، ٢٢٧، والصحيح ابن الكّرنْبي ابو عمرو اسمعيل بن نُجَيَّد، ٢٠٨، ٢٠٧، ٢٧٧

ابو عمرو الزجّاجي، انظر الزجّاجي

ابو عمرو الزنجاني، ٢٥١

ابو عمرو بن علوان، انظر عبد الواحد بن علوان

عمرو بن عثمان المكّي، ٢٥، ٨٦، ٦٩، ٧١، ٧٨، ١١٧، ٢٦٠، ٢٦٣،

777, 777, 677, ..., ٧.٦, ٥77, ٢77, ٨77, ٨٤7,

707-907, 357

عمرو بن هند، ۱۲.

عُمَى، انظر موسى بن عيسى

عيسى، ٢١، ٧٠، ١١٥، انظر المسيح

عيسى القصّار الدينوري، ١٤٨، ١٨٩، ٢٠٢، ٢٠٢

ف

الفارسي، عبد الرحمن، ٤٠

فاطمة، ١٦٦

فتح بن شخرف (المروزي)، ٢٢٨

فتح الموصلي، ١٨٤، ١٨٥، ١٨٠، ٢٦٤

القرّاء، محمّد بن احمد بن حمدون، ٤٠

ابو الفرج العكبرى، ٢٥٢

ابن الفرجي، ابو جعفر، انظر الفرجي، محمَّد بن يعقوب

الفرجي، محمَّد بن يعقوب ابو جعفر، ١٧٩، ٢٠٩، ٢٥٤

فرعون ، ۲۲۷ ، ۲۲۷ ، ۲۹۰ فرعون ، ۲۹۰

الفرغاني، ابو بكر محمَّد بن موسى، ٢٢٨، انظر ابو بكر الواسطى

فرقد السنجي، ٢٢٢

ابو فروة، ۱۲۸

ابن الفُوَطي، ٢٨٦

ابو على بن ابى خالد الصورى، ٢٢٤

ابو على الروذباري، انظر الروذباري، احمد بن محمَّد

ابو على السندى ، ۱۷۷ ، ۲۲٥ ، ۲۲۵

على بن سهل الاصبهاني، ١٦٠، ٢٢٨

على بن ابي طالب، ١٩، ١٤، ١٦، ١٦٠، ١٦٦، ١٢٩، ١٢١، ١٤١،

1771.071,4771.17

ابو على بن الكاتب، ٢.٦

على بن محبّد الصيرفي، ابو الحسن، ٢٨٨

ابو على المشتولى، ١٥٨

ابو على المغازلى ٢٨١

على بن الموفّق، ٢٩٠

ابو على النورباطي، ١٨٢

على بن هند القرشي الفارسي، ابو الحسين، ٢٠.

عمّار، ۲۶

عمر، . ٢٢، ولعلّه ابو عمر الانماطي

ابو عر الانماطي، ٢٢٩

عمر بن بحر، ٢٦٠

عمر بن الخطَّاب، ١٩، ١١٩، ١٦٠، ١٦٥، ١٦٦، ١٦١، ١٦١، ١٤١،

PO1, 277, 177, P27, XY7

عمر الخيّاط، ابو حنص، ۲۰۷

عمر بن عبد العزيز، ٦٥، ١٢٨،

عمر الملطي، ٢٦١

ابو عمران الاصطخري، ٢١١

عمران بن حُصين، ١٢٤

ابو عمرن الطبرستاني، ۱۲۱، ۱۹۰

ابو عثمان، ۲۰۸، ۲۱۷، ۲۲۲، ۲۹۰، انظر ابو عثمان اکمیری ابو عثمان اکمیری، ۱۰۲، ۱۷۷، ۴۰۰، انظر ابو عثمان وأبو عثمان سعید بن عثمان الرازی

ابو عثمان سعید بن عثمان اکمیری، ۱.۲، انظر ابو عثمان اکمیری ابو عثمان سعید بن عثمان الرازی الواعظ، ۲۷۷، وهو ابو عثمان اکمیری عثمان بن عنّان، ۱۲۰، ۱۲۷–۱۲۹، ۱۲۲، ۱۶۱

ابو عثمان المزيّن، ۲۰۷

ابو عثمان النهدى، ١٢٥

العجمى، انظر حبيب العجمي

عدى بن حاتم، ١٢٨

عرقوب، ۲۷٥

عُزير، ۲۹۲

العصائدي البصري، طلحة، ٢٢٠

ابن عطآء ، انظر احمد بن عطآء

عطآء السلى، ٢٢٢

العطَّار، ابو حاتم، ١٨٠

العطَّار الدينوري، ابن مملولة، ٢٠١

العطوفي، ابو الحسن، ٢٠٥

العكبرى، ابو الفرج، ٢٥٢

العكَّى، احمد بن مقاتل، انظر احمد بن مقاتل

العلاء بن الحضري، ٢٢١

العلوى، حمزة بن عبد الله، ۲۱۷

العلوى، يجيى بن الرضا، ٢٨٩

على بن الامام ابى الفرج عبد الرحمن بن على بن محمّد بن المجوزى، ابو القٰسم، ١

عبد الله بن على الطوسي السرّاج، ابو نصر، انظر السرّاج

عبد الله بن عمر، ٦٨، ١١٧–١١٩، ١٢٧، ١٦٨، ١٤١، ٢٧٦، ١٦٦

عبد الله بن عمر بن على بن زيد بن الليثي، ابو المنجّا، ١

ابو عبد الله القرشي، ٢٥٥، ٢٥٦

عبد الله بن المبارك، ١٤٢، ١٩٦

عبد الله المروزي، ۱۷۸

عبد الله بن مسعود، ۷۲، ۱۲٦

ابو عبد الله المغربي، ۱۰۸،۱۰۸، ۱۲۸، ۲۲۹

ابو عبد الله بن المقرى، ١٩١، انظر ابو عبد الله الرازى المقرى

ابو عبد الله النباجي، ٢٢٢

ابو عبد الله النصيبي، ١٩٠

ابو عبد الله الميكلي، ٢٥٥، ٢٥٦

عبد الاوِّل بن عيسى بن شعيب بن اسحق السجزى الصوفى الهروى الماليني،

ابو الوقت، ا

عبد الرحمن بن احمد، ٢٥٥

عبد الرحمن بن عوف، ١٤٠

عبد الرحمن الفارسي، ٤٠

عبد الواحد بن زيد، ٢٥، ٢٢٢، ٢٦٤

عبد الواحد بن علوان، ابو عمرو، ۱۰۴، ۱۱۲، ۱۲۹، ۱۰۲، ۱۸۱،

791, 727, 017, 7.7, 177, 927, 297, 3.3

ابو عبيد البُسري، ١٦٢، ٢٠٩، ٢٦٢، ٢٢٠

ابو عبيلة الجرّاح، ١٢٥

عتّاب بن بشير، ٢٢١

ابو عتبة الحلولي، ١٢٠

عتبة الغلام، ٢٨٩، ٦٦٦

ابو الطیّب الشیرازی، ۲۶۲ طیفور بن عیسی البسطامی، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۲۶

ع

عامر بن عبد القيس ، ٥٦ ، ٧٠، ٢٢٢

عائشة ، کار ۱۲۰ ، ۹۹ ، ۹۹ ، ۱۱۱ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۲۷۶ ، ۱۲۷ عائشة

ابن عبّاس، ۲۰، ۵، ۱۰، ۱۰، ۱۲۱، ۱۶۱، ۱۲۱، ۱۸۹، ۱۹۹

ابو العبّاس بن سُرَيْج، ١٠٤

ابو عبد الله بن جابان، انظر احمد بن جابان

عبد الله بن جيمش، ١٢٨

عبد الله بن جعفر، ٢٧٦

عبد لله بن الحسين، ٢٤٨

ابو عبد الله الحصرى ، انظر الحصرى ، ابو عبد الله

ابو عبد الله بن خفيف، ٢٩٨

ابو عبد الله الخيّاط الدينوري، ٢٦٥

ابو عبد الله الرازي المقرى، ١٤٩، انظر ابو عبد الله بن المقرى

عبد الله الرباطي، ٢٢٨

عبد الله بن ربيعة، ١٤٠

عبد الله بن رواحة ، ١٢٨

ابو عبد الله الروذباري، انظر الروذباري، احمد بن عطآء

ابو عبد الله السجزي، ١٩١

ابو عبد الله الصبيحي، ١٩١، ١٩٧، ٢٨٨

عبد الله بن طاهر الابهرى، ابو بكر، ١١٦، ٢١٦

عبد الله بن طلحة ، ۱۲۲

عبد الله بن عبّاس، ۱۰۲، انظر ابن عبّاس

ص

صالح، النبيّ، ٢٦٤ ابو صالح، ٢٨١، ٢٢٦ صائح المرّى، ٢٨١، ٢٢٦ الصايغ، ابرهيم، ٢٠٥ الصُبيعى، ابو عبد الله، ١٩١، ١٩٧، ٢٦٤ صفوان بن محرز المازنی، ١٢٨ صفوان بن محرز المازنی، ١٢٨ صفیب، ١٤٠ الصوری، ابو علی بن ابی خالد، ٢٢٤ الصيدلانی، ابو جعفر، ١٨٠، ٢١٥ الصيرفی، ابو انحسن علی بن محمّد، ٢٨٨

ط

الطائی، انظر داود الطائی
الطبرستانی، ابو عمران، ۱۷۱، ۱۹۰
طلحة بن عبید الله، ۱۳۵
طلحة العصائیدی البصری، ۲۰۰
طلق بن حبیب، ۱۳
الطلّی، احمد بن محبّد، ۲۷۱
الطوسی، انظر محبّد بن منصور
الطوسی، انظر ابن مسروق
الطوسی، ابو بکر، انظر ابو بکر احمد بن جعفر الطوسی
الطوسی، عبد الله بن علی السرّاج، ابو نصر، انظر السرّاج
الطیالسی الرازی، جعفر، ۲۸۸، ۲۲۲، ۲۰۹

سهل بن على بن سهل الاصبهاني ، ٨٤

السوسى، يوسف بن حمدان، ابو يعقوب، ٤٢، انظر ابو يعقوب السوسى السيرواني، ابو الحسين، ٢٨٥

ابن سیرین، کځ

ش

الشافعي، ۲۷۷

شاه الكرماني، ۹۱، ۲۲۸

٤.٦-٤.٢

ابو شعیب البراثی، ۲۰۰

الشمشاطي، ابو حفص عمر، ٢٥٠

شهرك، ١٢٦

الشيرازي، ابو الطيّب، ٢٤٢

شعاد، ۲۷۰، ۲۷٦

سعد بن الربيع، ١٤٠

سعد بن معاذ، ۱۲۲

ابو سعيد، ٢٢١، انظر الخرّاز

سعید بن جبیر، ۲۸۵

ابو سعيد الدينوري، ٢٦٠

سعید بن عثمان الرازی الواعظ، ابو عثمان، ۲۷۷، انظر ابو عثمان الحیری

سعید بن المسیّب، ۱۲۸، ۱۶۲، ۱۲۲

سفیان، ۲۰۱

ابو سفیان، ۱۰۱

سفيان الثورى، ٢٢، ٢٠٠، ٢٠٠، ٢٢٢

سلمان الفارسي، ٦٤، ١٢٦، ١٢٤، ١٢٩

السُّلَمي، احمد بن محمَّد، ١٨٥، ٢٢٩

السّلي، اسمعيل، ٢٢٢

السُّلمي، عطآء، انظر عطآء السلمي

ابو سليان، ٢٠٢، انظر الداراني

ابو سلمان المخوّاص، ٢١٦

ابو سليمان الداراني ، انظر الداراني

سليمان بن داود، النبيّ، ١١١، ١٠٤، ٢٦٤

ابن السمّاك، ٢٠٨

السمرقندي، محمد بن الفضل، ۲۷

سمنون، ۲۰، ۸۰، ۱۰۸، ۱۲۱۲، ۲۰۰۰

السنجي، فرقد، ٢٢٢

السندي، انظر ابو على السندى

سهل بن عبد الله التسترى، ٢٤، ٥٤، ١٤، ١٥، ١٥، ١٦، ١٥، ١٦،

س

سارية، ١٢٥، ٢٦١

السجزي، ابو عبد الله، ١٩١

السجزي، ابو الوقت، انظر عبد الاوّل بن عبسي

السختياني، انظر أيُّوب السختياني

ابن سُرَيْج، ابو العبّاس، ١٠٤

ابو رافع، مولی النبیّ، ۱۲۸، ۱۲۹ رباب، ۲۷٦

الرباطي، عبد الله، ٢٢٨

الرباطى، ابو على، ١٧٨

الربيع بن خثيم، ٢٢٢

ابن رزعان، ابو اکحسن، ۲۹۷

ابن رفيع الدمشقي، ١٩٧

الرقَّى، ابرهيم بن المولَّد، ۲۷، ۱۷۰

الروذبارى، ۲۲۷، ۲۰۰، ۲۰۰، ۲۰۰، ۲۲۰،

الروذباری، احمد بن عطآء ابو عبد الله، ۱۵۰، ۱۸۰، ۱۹۱، ۲۲۲، ۲۲۳، ۲۲۳

رُوَیْم بن احمد بن یزید البغدادی، ۲۵، ۲۱، ۶۲، ۶۲، ۶۲، ۲۵، ۲۰، ۷۰، ۲۲، ۲۸۸

ز

الزاهراباذي، ابو بكر، ٤١

الزجّاجي، ابو عمرو، ١٤٦، ١٧٠، ١٨٢، ٢٥٢

الزجّاجي، احمد بن يوسف، ١٧٧

زرارة بن اوفی، ۱۲۹، ۱۸۱

زریق، شیخ، ۲۸۷

الزقّاق، ابو بكر، ٤٨، ٥٢، ٩٢، ١٧٤، ١٧٤، ١٨١، ١٨٩، ١٩٧،

الدُقّی، وهو ابو بکر محمبّد بن داود الدینوری، ۲۰، ۱۱۰، ۱۰۹، ۱۲۹، ۱۲۹، ۱۲۹، ۲۲۷، ۱۲۰، ۲۲۷، ۲۲۰، ۲۲۰، ۲۲۷، ۲۲۲،

Tto ( TTT ( TAY ( TAO ( TY ) ( TY ) ( T27 ( T27 ) T20

دلف بن جعدر، ابو بكر، ٢٠، انظر الشبلي

الدينوري، ابو بكر الكسائي، ٢٢٩، ٢٥٨

الدينوري، إبو بكر محمّد بن داود، ٢٠، انظر الدقي

الدينوري، بكران، ۲۱۰

الدينوري، بندار، ١٠٤

الدينوري، ابو سعيد، ٢٦٠

الدينوري، ابو عبد الله الخيّاط، ٢٦٥

ذ

ابو ذرّ ۱۲۰، ۱۲۷، ۱۲۰، ۲۷۷

ر

رابعة العدويّة، ٢٢٢

الرازى، الحسين بن عبد الله، ٢١٥

الرازي، ابو عبد الله انحسين بن احمد، ٢١٦

الرازي، ابو عثمان سعيد بن عثمان الواعظ، ٢٧٧

الرازي، يحيي بن معاذ، انظر يحيي بن معاذ

الرازى ، يوسف بن اكسين ، انظر يوسف بن الحسين

4

الدارانی، عبد الرحمن بن احمد، ابو سلیمان، ۲۸، ۲۲، وی، ۵۰–۵۰، ۲۷، ۲۸، ۴۲۹، ۴۲۹، ۴۲۹ هم، ۲۲۰ الدامغانی، اکحسن بن علی بن حمویه، اکم، ۵۰، ۲۵ هم، ۲۲ داود، ۱۱۱، ۱۲۲، ۲۲۸، ۲۸۱، ۱۸۱، ۲۸۱، ۱۸۱ ابو داود السجستانی، ۴۲۱ داود الطائی، ۲۲۲ داود الحسین الدرّاج، ۲۸۷، ۲۸۷، وهو ابو اکحسین الدرّاج

الدرّاج، ابو جعفر، ۱۹۶ الدرّاج، ابو اکسین، ۲۰۷، ۲۷۱، ۲۸۲، ۲۹۱ ابو الدردآء، ۱۲۵، ۲۲۱

امّ الدردآء، ١٢٥

المحصري، ابو عبد الله، ١٨٠، ١٨٤، ١٨٥، ١٩٤ ٢٢٦

ابو حفص ، انظر ابو حفص الحدّاد

ابو حفص انحدّاد النيسابوري، ۱۰۸، ۱۷۷، ۱۷۹، ۱۸۸، ۱۹۶، ۱۹۲

YFI , X77 , Y77 , X77 , F77

ابو حفص عمر الشمشاطي، ٢٥٠

حکیم بن حزام، ۱۲۹

اكحلاُّج، الحسين بن منصور، ١٠٨، ١٦٦، ٢٠٦، ٥٤٥، ٨٤٨

ابو حامان الصوفي، ٢٨٩

الحلولي، ابو عتبة، ١٢٠،

حبّاد بن زید، ۲۲۴

ابو حمزة، ٥٧، ١٨٢، ١٢٦، ١٦٥، ٢٤٦

ابو حمزة الصوفي، ٢٥٤، ١٦١، ٢٦٧، ٢٧٠

حمزة بن عبد الله العلوى ، ۲۱۷

الحمص، قيس بن عر، ١٨٨

حنظلة الكاتب، ١٢٩

الحيرى، انظر ابو عثمان الحيرى

خ

ابن خالویه، ابو عبد الله انحسین، ۲۷۰ الخبوشانی، انحسن بن محمّد، ا

ابن خبيق، ٦١

الخُدرى، ابو سعيد، ٩٧

حذيفة بن اليمان، ١٩، ١٢٧، ٢٧٨

الحربي، ابرهيم، ١٠٤

حسن، شيخ، ۱۷۸

الحسن البصري، ١٧، ٢٢، ٢٥، ١٤١، ٢٢٢، ٢٤٤، ٢٥٥

الحسن بن ابي الحسن البصري، ١٤٢، انظر الحسن البصري

ابو اکحسن بن رزعان، ۲۹۷

ابو اكحسن العطوفي، ٢٠٥

اکحسن بن علی، ۱۲۱

اكحسن بن على بن حنوية الدامغاني، ١١، ٥٥، ٦٧

حسن القزّاز الدينوري، ١٦٨، ٢٠١، ٢٩٢

اکسن بن محمَّد الخبوشاني، ابو محمَّد، ١

ابو اکحسن المزیّن، ۲۲۰

ابو الحسن المكِّي، ١٦٥

الحسين بن احمد الرازى، ابو عبد الله، ٢١٦

ابو انحسين البصرى، ٢١٦

حسین بن جبریل المرندی، ۲۲۸

الحسين بن خالويه، ابو عبد الله، ٢٧٥

ایو اکمسین بن زیری، ۲۷۲

ابو اکمسین السیروانی ، ۲۸۰

الحسين بن عبد الله الرازي، ٢١٥

اکحسین بن علی، ۸۰

حسين بن المصرى، ١٩٨

الحسين بن منصور، ۱.۸، ۲.۲، انظر الحلاّج

الحُصْری، ابو الحسن، ۲۸، ۱۱۰، ۱۷۰، ۱۱۸، ۲۷۲، ۲۰۱، ۲۹۳،

187

> ابو جهم، ۹۸ ابو جهیر، ۲۸۱ انجوهری، اسمعیل بن علی بن باتکین، ۱

7

ابو حاتم العطَّار، ١٨٠

اكحارث، ۲۱۷، انظر اكعارث المحاسبي

اكحارث بن اسد ابو عبد الله المحاسبي، ٢٣١، انظر اكحارث المحاسبي

ابو الحارث الاولاسي، ١٠٨، ٢٢٠

الحارث بن عميرة ، ١٢٤

اکحارث المحاسبی، ۶۰، ۱۸۲، ۱۸۲، ۱۲۱، ۲۱۸، ۲۲۰، ۱۲۱، ۴۲۹، ۲۲۹، ۲۲۹

حارثة، ١٢، ١٠٢، ١١٧، ١٢٧، ٢٦٧، ٨٦٤

حبيب العجمي، ٢٢٢

حبيب بن مسلمة ، ١٢٥

الحدّاد، ابو جعفر، ۲۲۲

الحدّاد، ابو حفص، انظر ابو حفص الحدّاد

ابو اکعدید، ۲۰۲

ابن جُريج، ٢٧٧

جريج الراهب، ٢٢٠

المجريري، ابو محمّد، ٢٥، ٤٩، ٦٤، ١١٥، ١٧٩، ١٨٨، ٢٠٤، ١١٠،

177 , 797 , 757 , 177 , 137 , 707 , YF7

ابو جعفر اکحدّاد، ۲۲۲

جعفر اکخلدی، انظر جعفر بن محمّد اکخلدی

ابو جعفر الدرّاج، ١٩٤

ابو جعفر الصيدلاني، انظر الصيدلاني

جعفر الطيالسي الرازي، ٢٥٩، انظر الطيالسي

ابو جعفر بن الفرجي، ١٧٩، انظر الفرجي

ابو جعفر االقصّاب، ٢٠٥

ابو جعفر القروى، ٢١٦

جعفر المبرقع، ٢٨٧، ٢٢٢

ابن اکجلاً، احمد بن محبد ابو عبد الله، ٢٦، ٨٤، ٤٩، ٥٥، ٦١، ٢٧٠ ، ١٦١، ٢٢١، ٢٨١، ٢٢١، ٢٢١، ٢٢١، ٢٢٢ ، ٢٢٢ ، ١٢٢ الملاجل المجلاجلي البصرى ، ١٤٢

بنان الحمّال، ۱۹۲، ۱۹۲، ۱۹۹۹ ابن بنان المصری، ۱۹۲، ۲۰۹ البنانی، ثابت، انظر ثابت البنانی بندار بن اکحسین، ۲۲۹، ۲۷۲، ۲۷۸ بندار الدینوری، ۱.۶ البیروتی، احمد بن ابرهیم المؤدّب، ابو بکر، ۲۵۰

ت

ابو تراب، ۲۲۲ ابو تراب النخشبی، ۲۰، ۱۵، ۱۲۸، ۱۷۹، ۱۸۱، ۱۹۲، ۲۰۰، ۲۰۰، ۲۰۰، ۱۱۱، ۲۰۰، ۲۲۰، ۲۲۲، تمیم الداری، ۱۲۸ التیناتی، ابو اکخیر، ۲۲۲، ۲۲۷

ث

ثابت البنانی، ۱۲۶، ۲۲۲، ثعلب، ۱۰۶ ثعلبة بن ابی مالك، ۱۲۷ الثوری، ۲۰۲، انظر سفیان الثوری

3

ابن جابان، انظر احمد بن جابان جبریل، ۲، ۲۶، ۲۵، ۲۵، ۹۲، ۹۲، ۱۱۲، ۱۹۲، ۴۹۹، ۱۲۶، ۲۲۶

جبلة، شیخ، ۲۸۷ ابو جُحَیْفة، ۱۱۸، ۱۲۹

ابو بكر الابهرى، انظر الابهرى

ابو بكر احمد بن ابرهيم المؤدّب البيروتي، ٢٥٠

ابو بكر احمد بن جعفر الطوسي، ٤٨، ٢٠٢

ابو بكر البارزي، ۲۰۷، ۲۲٤

ابو بکر الزاهراباذی، ٤١

ابو بكر الزقّاق، انظر الزقّاق

بكر بن عبد الله المزني ، ۱۲۲ ، ۲۲۲

ابو بكر الفرغاني، ١٥٩، ٢٢٨، انظر ابو بكر الواسطى

ابو بكر الكتَّانى، محمَّد بن على، ٩٠، ١٢٠، ١٧٠، ١٧٨، ١٨٢، ١٨٤،

٥٨١، ١٨١، ١١، ١٥٠، ١٦٠، ١٦٠، ١٥٦

ابو بكر الكسائي الدينوري، ٢٢٩، ٢٥٨

ابو بكر بن المعلّم، ٢٠٨

ابو بکر الواسطی ، ۲۸ ، ۲۹ ، ۲۲ ، ۱۵ ، ۲۵ ، ۱۲ ، ۲۲ ، ۲۸ ، ۲۹ ، ۲۱ ، ۲۱۱ ، ۲۱۱ ، ۲۱۱ ، ۲۱۱ ، ۲۱۱ ، ۲۱۱ ، ۲۱۱ ، ۲۱۱ ، ۲۱۱ ، ۲۱۱ ، ۲۱۱ ، ۲۱۱ ، ۲۱۲ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸

ابو بكر الوجيهي، ٤٨، انظر الوجيهي

ابو بكر الورّاق، ٦٢، ٢٦٥

بكران الدينورى، ٢١٠

ابو بکرة، ۱۲۸

بلال، ٢٦، ١٤٠، ٢٧٥

بلقيس، ٢٢٤

البنّاء ، محبّد بن يوسف ، ٢٢٥ ، ٢٢٦

الاقرع بن حابس، ۲۰۰ ابن الانباری، ۲۷۰ انس بن مالك، ۱۰۰، ۱۲۲، ۱۲۷ الانماطی، ابو عمر، ۲۲۹ الاولاسی، ابو اکمارث، ۱۰۸، ۲۲۰ اویس القرنی، ۱۲، ۲۲۲ ابّوب، ۱۱۱

ب

البارزی، ابو بکر، ۲۰۷، ۲۵۲ البانیاسی، محمد بن معبد، ۲۰۰ البرآء بن مالک، ۲۲، ۱۲۰ البرآء بن مالک، ۲۲، ۱۲۰ البرآئی، ابو شعیب، ۲۰۰ البراثی، ابو شعیب، ۲۰۰ البراثی، ابو شعیب، ۲۰۰ البسطامی البرزة، ۲۰ البسطامی البسطامی، طینور بن عیسی، ابو یزید، ۲۲، انظر ابو یزید البسطامی بشر بن انجارث انجانی، ابو نصر، ۲۵، ۱۲۱، ۱۸۱، ۱۸۱، ۱۸۷، بشر انجانی، ۵، انظر بشر بن انجارث، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۲۱، ۲۷۲ البصری، احمد بن انجسین، ۲۵۸ البصری، احمد بن محمد، ۱۲۲ البصری، ابو انجسین، ۲۵۸ البصری، ابو انجسین، ۲۵۸ البصری، ابو انجسین، ۱۲۸ البصری، ابو انجسین، ۱۲۸ البصری، ابو انجسین، ۱۲۸

احمد بن محمَّد بن مجمي المجلَّاء ، ابو عبد الله ، ٢٦ ، انظر ابن المجلَّاء احمد بن مقاتل العكِّي البغدادي ، ابو الطيَّب ، ١١٤ ، ١٨٦ ، ٢٢٦ ،

777, 777, 677, 717

احمد بن ابي نصر الكوفاني، ابو نصر، ١

احمد بن يوسف الزجَّاجِي، ١٧٧

ادریس، ۲۲۹

الأرموى، الكردى الصوفى، ۲.۲، ٢٤٥

ابو الازهر، ٢٥٥

اسامة ، ۱۲۲ ، ١٤٠

اسحق بن ابرهيم الموصلي، ٢٧١

اسحق بن احمد، ۱۹۹، ۲۲۸

اسحق بن محمَّد بن ابّوب النهرجوري، ابو يعقوب، ۲۷۸، انظر النهرجوري اسحق المغازلي، ۱۹۰

اسرافیل، استاذ ذی النون المصری، ۲۲۸، ۲۸۸

اسرائیل، ۲۷۷

اسمعيل السلمي، ٢٩٢،

اسمعیل بن علی بن باتکین انجوهری، ا

اسمعیل بن نُجیّد، ابو عمرو، ۲۰۸، ۲۰۸، ۲۷۷

أُسيد بن حُضير، ٢٦١

الاصبهاني، سهل بن على بن سهل، انظر سهل بن على

الاصبهاني، على بن سهل، ٢٢٨

الاصطغرى، ابو عمران، ٢١١

الاصطخري، يحيي، ١١٦

ابن الاعرابي، ابو سعيد، ١٨، ١٩٤، ١٩٩، ٢٠٥، ١٤٦، ١٠٦،

7.71 1.71 1.71 2171 1.77 1.77

الابهری، ابو بکر عبد الله بن طاهر، ۱۱۲، ۲۱۲

ابي بن كعب، ١٢٠، ٢٢٤

احمد ، ۱۷۸ ، وهو احمد بن ابي الحواري

احمد بن جابان، ابو عبد الله، ١٥٦، ١٦٤، ٢٩٥

احمد بن جعفر الطوسي، ابو بكر، ٤٨، ٢٠٢

احمد انجلّاء ، ١٨٤ ، انظر ابن انجلّاء

احمد بن الحسين البصري، ٢٤٨

احمد بن حمویه، ابو بکر، ۱۹۷

احمد بن ابي الحواري، ٥٠، ١٨٧، ٢٧١، ٢٨٢، ٢٨٢

احمد بن دلویه، ۱۷۱

احمد الطرسوسي، ١٧٠

107, 107, 157

احمد بن عطآء الروذباري، انظر الروذباري، ابو عبد الله

احمد بن على الكرجي (الكرخي)، ٢٢٢، ٩.٤، ٤١٦، انظر الوجيهي

احمد بن على الوجيهي، ١٠٤، انظر الوجيهي

احمد القلانسي، ابو عبد الله، انظر القلانسي

احمد بن محبّد البصري، ١٤٢،

احمد بن محمّد بن سالم، ٤٥، انظر ابن سالم

احمد بن محمّد السّلي، ١٨٥، ٢٢٩

احمد بن محبّد بن سُنید، ۱٦٢

احمد بن محبّد الطلّي، ٢٧١

احمد بن محمَّد بن مسروق الطوسي، ابو العبَّاس، ١٨٢

#### فهرست الرجال والنسآء

1

الآجرّى، ابرهيم، انظر ابرهيم الآجرّى

ادم، ۱۱۱، ۱۱۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۷ ، ۱۲۰ ، ۱۲۰ ، ۱۲۰ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۲۲۵ ، ۲۲۵

آصف بن برخیآء، ۲۲۴

ابرهم، ٦٦، ٢٤، ١١٠، ١١١، ١١١، ١١٦، ١٩٩، ٦٦٤

ابرهيم الآجري، ٥٥، ٢٤٩

ابرهيم بن احمد الخوّاص، ٤٧، انظر ابرهيم الخوّاص

ابرهیم بن ادهم، ۱۰۰، ۱۲٤، ۱۷۸، ۱۹۹، ۱۹۹، ۱۰۱، ۲۲۱

ابرهيم الحربي، ١٠٤

ابرهيم الخوّاص، ٤٧، ٤٩، ٥٩، ١٤٦، ١١٤١، ١٥٠، ١٦٨، ١٦٩،

(197 (19. (1)9 (1)) TY1) (1Y) (1Y) (1Y)

(72) (727 (77) (710 (70. (717 (711 (7.) (7.)

507 757, 557, YF7

ابرهیم بن شیبان، ۱۰۵، ۱۲۸، ۱۷۰، ۱۷۰، ۱۷۲، ۱۲۸، ۱۸۱، ۱۸۱،

191, 777, 977, 073

ابرهيم الصايغ، ٢٠٥

ابرهيم المارستاني، ٦٦، ١٨٦، ٦٦٢

ابرهیم بن مهاجر، ۲۷۷

ابرهيم بن المولّد الرقى، ٢٧، ١٧٥

ابلیس ، ۲۲۱ ، ۲۲۸ ،

وما وضح فجْر، وما عبر دهْر، وما عرض فكْر، وما ذكر ذاكر، وما سار ساير، وما هطل هاطل، وما أفل آفل، وما نطق قايل، وما امتد الظلّ، وما درّ (الهابل، وما عُرف الكلام، وما بقى الانام، وما حسن الاسلام، وما عسعس الدَّيْجور، وما اختلف الظلام والنور، وما فكق الأصباح، وما هبّت الرياح، وما (اسبحت الأملاك، وما جرت الأفلاك، وما زال فَيْه، وما بقى حَيّ، وما عُدّ عَدَد، وما بقى الأبد، وما نطق لسان، وصدق (اعبان، وما السراج، وما الله الدهر، وما الصطربت الامواج، وما الله السراج، وما نلاً لأن الذهر، وما خياة ولا امد، فرغنه في عاشر ربيع داية على الأبد، متصلة بلا نهاية ولا امد، فرغنه في عاشر ربيع الآخر سنة ثلث و ثمانين وستهاية،

<sup>(</sup>۱) الوبل (۱) (see Dozy), المَلَك (see Dozy), الوبل (۱) الوبل (۱) (دوبل (۱) الوبل (۱) (دوبل (۱) الوبل (۱) (دوبل (۱) سَبَعَت (دوبل (۱) سَبَعَت (۱) سَبَعَت (۱) (دوبل (۱) سَبَعَت (۱) (دوبل (۱) سَبَعَت (۱) (دوبل (۱) (دو

(١)[من نور] الله فتوهَّموا انه نور ذاته فهلكوا، وقوم قالوا حياة من حياة الله تعالى، وقوم قالول الارواح مخلوقة وروح القُدْس من ذات الله تعالى، وقوم قالول ارواح العامّة مخلوقة وإرواح اكناصّة ليست بمخلوقة، وقوم قالول الارواح قديمة إنها لا تموت ولا تعذَّب ولا تُبلِّي، وقوم قالول الارواح تتناسخ ه من جسم الى جسم، وقوم قالوا للكافر روح واحد والمؤمن ثلثــة ارواح وللانبيآء والصدّيقين خمسة ارواح، وقوم قالوا الروح خلقٌ من النور، وقوم قالول الروح روحانية خُلقت من الملكوت فاذاً صَفَتْ رجعت الى الملكوت، وقال قوم الروح روحان روح لاهوتية وروح ناسوتية، وهؤلاً كلُّهم قد غلطوا فيما ذهبوا اليه وضلُّوا ضلالاً مُبينًا وجهلوا ما يلزمهم في ذلك ١٠ من الخطأ وذلك من تعمُّهم وتفكُّرهم بآرآيهم فيما منع الله تعالى قلوبَ العباد مَنَ التَفكُّر فيه بقوله نعالى (٢) وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي، والذى عليه اهل انحقّ والاصابة عندى والله اعلمُ أن الارواح كَالها مخلوقة وهي أُمْنِ من أَمْر الله تعالى ليس بينها وبين الله تعالى سببُ ولا نِسْبَةٌ غير أنها من مُلْكه وطَوْءه وفى قبضته غير متناسخة ولا تخرج من جسم فتدخل ١٥ في غيره وتذوق الموت كما يذوق البدن وتتنعّم بتنعّم البدن وتعذُّب بعذاب البدن وتُحشر في البدن (٢)الذي تخرج منه، وخَلَقَ الله تعالى روح آدم عليه Af.1936 السلم من المكوت وجسمه من التُّراب، ولكلّ فرقة من هؤلاً - الذّين ذكرتُ لهم في غلطهم احتجاجاتُ ولأهل الحقّ والاصابة ردٌّ عليهم وبيان واضح لغلطهم، وقد اختصرتُ ذِكْر ذلك لكراهية النطويل وفيما ذكرتُ كفاية وبُلْغــة لمن عقل من المسترشدين والراغبين في هذا العلم ان شآء الله تعالى،

تم الكتاب بحمد الله وعونه وتوفيقه وحسْبُنا الله ونِعْمَ الوكيل وصلّى الله على سيّدنا محمّد وآله ما زهر كوكب، وما أظلم غيهب،

<sup>(1)</sup> Suppl. in marg. (7) Kor. 17, 87.

## باب في ذكر من غلط في فقد الحسوس،

قال وزعمت طايفة من اهل العراق انهم يفقدون حسّهم عند المواجيد حتى لا يحسُّول بشيء ويخرجوا عن اوصاف المحسوسين، وقد غلطوا في ذلك لأن فقْد الحسّ لا يعلمه صاحبه الا بالحسّ لأن الحسّ صفة البشرية وإرب · غلب عليه (١) بادٍ من الواردات التي تَرِدُ على الأسرار (١) وتقهرها بسلطانها (١) فيطيِّن (١) ويمتحق ويكون مثل ذلك كمثل الكواكب اذا طلع عليها سلطان انوار الشمس فتطيسُ انوارُ الكواكب وهي ممتحقة في أماكنها فكذلك اكسّ لا يزول ولا يُفقَد على (٥) البشر الحيّ ولكن ربّها يغيب العبد عرب حسّه بحسّه عند المواجيد الحادّة عن الأذكار القويّة كما حكى جعفر الخُلْدي ١٠ فما قرأتُ عليه عن الجُنيد رحمه الله انه قال سألتُ سَرِيّ السَّقَطي , حمه الله عن المواجيد الحادّة عند الأذكار القويّة ممّا يقوى على العبد فقال نَعَمْ يُضْرَب وجهه بالسيف ولا يحسّ وإنَّما يعني بقوله وإلله اعلم لا يحسَّ يعني لا يَجِدُ أَلَمًا وهو باكسٌ لا يجد المَّاكما أنه بالحسَّ كان يجد المَّا وما دام في العبد روخُ وهو حيٌّ لا يزول عنه اكمسّ لأن اكمسّ مقرون بالحياة والروح ١٥ وبالله التوفيق،

#### باب في ذكر من غلط في الروح،

قال الشيخ رحمه الله ثمَّ جماعة غلطوا في الارواح وهم طبقات شتَّى كلَّهم تاهوا وغلطوا لأنهم تفكُّروا في كيفية ما رفع الله عنه الكيفيَّة ونرِّهه عن إحاطة العلم فى ان يصفه احدٌ الاّ بما وصفه الله به، فقومٌ قالول الروح نور

<sup>.</sup> السر (°) . ولا تمتحق (٤) . فنطيين (٢) . بقيرها (٦) . بادى (١) word is almost obliterated.

من العلم ينقض عليه (١) ظاهر من الحُكم ولا تحمله كثرة الكرامة من الله تعالى على هتك أَسْنَار تحارم الله تعالى كاكان يقول بعض الحكماء اللهم لا تشغلنى بك عنك وإشغلني بطلبك بعد ماكنت لى من غير طلبي، فهذا على المعنى وإلله اعلم بالصواب،

## باب في ذكر من غلط في فنآيم عن اوصافهم،

قال الشيخ رحمه الله وقد غلطت جماعة من البغدادبين في قولم انهم عند فنآيهم عن اوصافهم دخلول في اوصاف اكحق وقد اضافول انفسهم بجهلهم الى معنَّى يؤدّيهم ذلك الى الحُلول او الى مقالة النصارى في المسيح عليه السلم، وقد زُع انه سُمع (٢) [عن] بعض المتقدّمين او وُجد في (٢) كلامه انه قال في ١٠ معنى الفَنَآء عن الاوصاف والدخول في اوصاف الحقِّ، فالمعنى الصحيج من ذلك ان الارادة للعبد وهي من عند الله عطيَّة ومعنى خروج العبد من اوصافه والدخول في اوصاف الحقّ خروجُهُ من ارادته ودخولُهُ في ارادة اكحقّ وبمعنى أن يعلم ان الارادات (٤)[هي عطيّة من الله تعالى وبمشيّته شآء وبفضله جعل له ما بعطيّة ذلك قطعه عن رؤية نفسه حتى ينقطع بكُليَّة ] الى Af.1926 لله تعالى وذلك منزلٌ من منازل اهل التوحيد، وإمَّا الذين غلطوا في هذا المعنى انَّما غلطول بدقيقة خنيت عليهم حتى ظنُّوا ان اوصاف اكحقَّ هو الحقّ وهذا كلَّه كُفْرٌ لأن الله تعالى لا يحلُّ في القلوب ولكن يحلُّ في القلوب الايمان به والتوحيد له والتعظيم لذِّكُره (٥) بمعانى التحقيق والتصديق ولا فَرْقَ في ذلك بين اكخاصّ وإلعامّ غير أن (٦) للخاصّة معنّى (٧) يتفرّدون به وهو مفارقتهم دواعى ٢٠ الهوى وإفناء حظوظهم من الدار وما فيها وخلوص أسرارهم بمن آمنوا بــه وساير العوامّ (١/محجوبون عن هذه اكحقايق (١) بانقيادهم للهوى ومطاوعتهم للنفوس، فهذا هو الفرق بين اكخاصّ والعامّ في هذا المعني وبالله التوفيق،

<sup>(</sup>۱) عاهرا (۱) طاهرا (۱) طاهرا (۱) طاهرا (۱) المخاص (۱) عمانی (۱) عالی (۱)

والفروع والمحقوق والمحظوظ (١) [والمعرفة بين المجنّ والباطل] ومتابعة الأمر والنهى وحُسن الطاعات والقيام بشرط الادب وسلوك المنهج على حدّ الاستقامة، وامّا معنى قول الزنديق بهن المقالة فانّها يقول ذلك حتى لا يزجره شيء من ركوب المعاصى انه أدّاه جهله الى (١) المجسارة والاعتداء باضافة افعاله وجميع حركاته الى الله تعالى حتى ازال اللاية عن نفسه في ركوب المآثم بغواية الشيطان (١) وتسويله وتأويل الباطل، اعاذنا الله وابّاكم من ذلك،

# باب في ذكر من غلط في الأنس والبسط (١) و[ترك] الخشية،

قال الشيخ رحمه الله وطبقة اشاروا الى القُرْب والأنس وتوهّموا ان بينهم وبين الله عزّ وجلّ حالْ من القرب والدنو فأحشيهم عند ذلك التوهم وبين الله عزّ وجلّ حالْ من القرب والدنو فأحشيهم عند ذلك التوهم و الرجوع والالتفات الى الآداب التي كانوا يراعونها واكحدود التي كانوا عنها مستوحشين من قبل ذلك وتوهّموا ان ذلك قُرْبُم ودنوهم، وقد غلطوا في ذلك (۱)[وهلكوا] لأن الآداب والاحوال والمقامات خِلَغ من الله تعالى على عباده وكرامة لهم وهم (۱) مستوجبون الزيادة اذا صدقوا في قصودهم ما تركهم وخلاهم عن توفيقه وعنايته بهم حتى جاوزوا المحدود وخالفوا ما أمروا به قد نكصوا على أعْقابهم وسُلموا الخِلَع التي أكرموا بها من الطاعات وقد طُردوا من الباب وصارت سمّتهم سمة المطرودين وهُمْ عندهم أنهم من المقبولين وكلّها توهّبوا ان الذي هم عليه قربُ ودنوُ ازدادوا بذلك من الله سُحقًا وبُعدًا، وهذا كما حكى (۱)[عن] (۱)ذي النون رحمه الله بذلك من الله سُحقًا وبُعدًا، وهذا كما حكى (۱)[عن] (۱)ذي النون رحمه الله بذلك من الله سُحقًا وبُعدًا، وهذا كما حكى (۱)[عن] (۱)ذي النون رحمه الله بذلك من الله سُحقًا وبُعدًا، وهذا كما حكى (۱)[عن] (۱)ذي النون رحمه الله بذلك من الله سُحقًا وبُعدًا، وهذا كما خرك معرفته نور ورعه ولا يعتقد باطنًا دائه قال ينبغي للعارف ان لا يُطفئ نورُ معرفته نور ورعه ولا يعتقد باطنًا دائم الله عليه قال ينبغي للعارف ان لا يُطفئ نورُ معرفته نور ورعه ولا يعتقد باطنًا دور ورعه ولا يعتقد باطنًا دائم الله سُعية المعرفة الله الله الله المؤلمة المؤلم المؤلمة 
<sup>(</sup>۱) Suppl. in marg. (۲) الخسارة (۲) وتسويل (۲) وتسويل (۲).

<sup>.</sup> ذا (۲) مستوجبين (٦) . والرجوع (٥)

الله تعالى كلّها هدايات الخلق وإنوار المصنوعات دلايل وعبرة ليستدلّوا بها على معرفة التوحيد يُهْنَدَى بها في ظلمات البرّ والبجر، ومعنى انوار القلوب معرفة الفرْقان والبيان من الله عزّ وجلّ وذلك قوله (١) يأ يُهُا ٱلّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَتَّفُوا ٱللهَ يَجْعَلُ لَكُمْ فُرْقَانًا قالوا في التفسير نورًا يوضع في القلب حتى مفرق به بين الحقق والباطل، هذا معرفة الانوار كما ذكرتُهُ في الوقت،

#### باب ذكر من غلط في عين الجمع،

قال الشيخ رحمه الله وجماعة غلطوا في عين المجمع فلم يضيفوا الى المخلق ما اضاف الله تعالى اليهم ولم (۱) يصفوا انفسهم بالحركة فيا تحرّكوا فيه وظنّوا ان ذلك منهم احترازًا حتى لا يكون مع الله شيء سوى الله عزّ وجلّ فأدّاهم الله المخروج من الملّة وترْك حدود الشريعة لقولهم انهم مجُعْبرون على المداهم حركاتهم حتى اسقطوا اللاية عن انفسهم عند مجاوزة المحدود ومخالفة الاتباع، ومنهم من اخرجه ذلك الى (۱) المجسارة على التعدّى والبطالة وطبّعته نفسه على أنه معذور فيا هو عليه مجبور، وانّما (ناغاط هؤلاء لقلّة معرفتهم بالأصول والفروع فلم يفرقوا بين الاصل والفرع ولم يعرفوا المجمع والتفرقة فأضافوا والى الاصل ما هو مضاف الى الغرع وأضافوا الى المجمع ما هو مضاف الى التفرقة فلم يُحسنوا وَضْعَ الاشياء في مواضعها فهلكوا، وقد سُيل سهل بن عبد الله رحمه الله عن ذلك كما بلغنى فقيل له ما تقول في رجل يقول أنا مثل الباب لا أتحرّك الا أن يجرّكوني فقال سهل بن عبد الله هذا لا يقوله الا احد رَجُلين إمّا رجل صدّيق او رجل زنديق، والمعنى فيا قال سهل الله الصدّيق يرى قوام الاشياء بالله ويرى كلّ شيء من الله تعالى ويرجع في كلّ شيء الى الله عزّ وجلّ مع معرفة ما مجتاج اليه من الاصول

<sup>(\)</sup> Kor. 8, 23.

<sup>.</sup> يضيفول (٦)

الخسارة (١)

<sup>.</sup>غلطول (٤)

وأن ذلك لا يزول عنهم وزعمل ان العبد يصفو من جميع الكدورات والعلل بعنى البينونة منها، وقد غلطوا فى ذلك لأن العبد لا يصفو على الدوام من جميع العلل وإن وقعت له الطهارة (۱) وقتًا فلا يخلو من العلل وإنّها نصفو له وقتًا دون وقت على مقدار أماكنهم فيذكر الله بنعت الصفاء من ثمّ يبقى عليه الذكر مع جريان اذكار الاشياء عليه، والطهارة تكون لقلب العبد من الغلّ والمحسد والشرك والتُهم فامّا الصفاء الذى لا يحتمل العلّة والطهارة من جميع اوصاف البشرية على الدوام بلا تلوين ولا تغيير ليس ذلك من صفات المخلق لأن الله تعالى هو الذى لا تلحقه العلل ولا تقع عليه الأغيار مؤكم مُرادُ بالابتلاء أنّى يخلون من العلل والأغيار، وحُكمُ العبد اذا كان ما ذلك ان يتوب الى الله تعالى ويستغفر الله تعالى فى كلّ وقت لقول الله عزّ وجلّ (۱) وَتُوبُوا إِلَى الله جَمِيعًا أَيْهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَكُمْ تُفْلِحُونَ كما رُوى الله عزّ وجلّ (۱) وَتُوبُوا إِلَى الله عَلى فلي فاستغفر الله فى البوم ماية مرّة،

#### باب ذكر من غلط في الانوار،

قال الشيخ رحمه الله وطايفة غلطت في الانوار وزعمت انها ترى انوارًا ور<sup>(2)</sup>[بعضهم] يصف قلبّهُ بأن فيه انوارًا ويظنّ <sup>(1)</sup>[ان] ذلك من الانوار التي وصف الله تعالى بها نفسه، وهذه الطايفة تصف ذلك النور بصفة انوار الشمس والقمر وتزعم ان ذلك من انوار المعرفة والتوحيد والعظمة وتزعم انها ليست بمخلوقة، وقد (أغلط هؤلاء في ذلك غلطًا عظيمًا لأن الانوار كلها مخلوقة نور العرش ونور الكُرْسي ونور الشمس والقمر والكواكب وليس لله نور موصوف نور الشمس فالقمر والكواكب وليس لله نور موصوف الله تعالى به نفسه (أفليس ذلك بهدرك ولا محدود ولا يجيط به علم المخلق وكلّ نور تحيط به العلوم والفهوم فهو مخلوق وأنوار

اله وقتا (١)

<sup>(</sup>F) Kor. 24, 31.

<sup>(†)</sup> Suppl. above.

<sup>(</sup>ξ) Text om.

<sup>(°)</sup> غلطول (°)

<sup>.</sup> وليس (٦)

الى الاستاذين فيدفع ذلك ويتكلِّم بالهوس وينسلخ عن دينه بالظنون الكاذبة الى آخر عمره، وبلغني ايضًا ان جماعة هربول من عبد الواحد بن زيــد حيث كان يأمرهم بالمجاهة والعبادة وأكُل اكحلال والزهد في الدنيا وبلغني ان عبد الواحد رحمه الله رأى واحدًا منهم بعد مدّة فسأله عن خبره وخبر اصحابه فقال یا استاذ نحن کل لیلة ندخل انجنة ونأکل من نمارها قال فقال له خُذُوني الليلة معكم قال فأخرجوه معهم الى الصحراً. فلمَّا جنَّهم الليل فاذا بقوم عليهم ثياب خُضْر وإذا بساتين وفواكه قال فنظر عبد الواحد الى أَرْجُل هؤلاء الذين عليهم الثياب الخضر فاذا هو مثل حوافر الدوابّ فعلم انهم شياطين فلمّا ارادول ان يتغرّقول قال لهم الى اين تذهبون اليس إِدْريس ١٠ النبيّ صلعم لمّا دخل اكبنَّه لم يخرج منها قال فلمّا اصبحول فاذا هم على مزابل بين روث الدوابّ وبعر الحار فتابول ورجعوا الى صحبة عبد الواحد بن زيد رحمه الله، وينبغي ان يعلم العبد ان كلّ شيء رأته العيون في دار الدنيا من الانوار ان ذلك مخلوقُ ليس بينه وبين الله تعالى شبهُ وليس ذلك Af.1906مفةً من صفاته بل جميع ذلك خُلْقٌ مخلوقٌ، ورؤية الفلوب بشاهة الايمان ١٥ وحقيقة اليقين والتصديق حقٌّ لقول النبيِّ صلعم أعبُد الله كأنك تراه فان لم تكن تراه فانه يراك، والذي قال من التابعين لو كشف الغطاء ما ازددتُ يقينًا اشار الى حقيقة يقينه وصفاً ، وقته وتكلُّم بذلك من غلبات وجمه وليس اكخبر كالمعاينة في جميع المعاني في الدنيا والآخرة، وقد قيل في قول الله نعالي (ا)مَا كَذَبَ ٱلْفُؤَادُ مَا رَأَى يعني لم تكذب عينه ما رآه ٢٠ بقلبه ولم يكذب فؤاده ما رآه بعينه وهذا خصوصُ للنبيّ صلعم ليس لأحد غيره،

باب ذكر من غلط في الصفاء والطهارة، قال الشيخ رحمه الله وطايفة ادّعت الصفاء والطهارة على الكال والدوام

<sup>(\)</sup> Kor. 53, 11.

#### باب ذكر من غلط في الرؤية بالقلوب،

قال الشيخ رحمه الله بلغني عن جماعة من اهل الشأم انهم يدّعون الرؤية بالقلوب في دار الدنيا كالرؤية بالعيان في دار الآخرة ولم أر احدًا منهم ولا بلغني عن انسان انه رأى منهم رجلاً له محصولٌ ولكن رأيتُ لأبي سعيد ه الخرّاز رحمه الله كتابًا كتبه الى اهل دمشْق يقول فيه بلغني ان بناحيتكم جماعة فالواكذا وكذا وذكر قولاً قريبًا من هذا القول ويشبُّه أن في زمانه قوم غلطوا فى ذلك وضاَّوا وتاهوا ، والذى قال اهل المحقّ والاصابة في هذا المعنى وأشاروا الى رؤية القلوب انمًا (١) اشاروا الى التصديق والمشاهنة بالايان وحقيقة اليقين كما رُوى في حديث حارثة حيث يقول كأتّى انظُرُ الى ١٠ عرش ربّى بارزًا كا جآء في الحديث بطوله حتى قال النبيّ صلعم عبدٌ نوّر Af.190ه نعالى قُلْبَهُ او كما قال كما جآء في الرياية، والذي تاه وتوسوس في هذا المعنى قوم من اصحاب الصُّبَعِي من اهل البصرة كما بلغني وقد رأيتُ جماعةً منهم وذلك أنهم حملوا على انفسهم في المجاهنة والسهر وترك الطعام والشراب والانفراد والخلوة وكنثرة التوكُّل وصحبهم الإعجاب مع ذلك بما ه فيه فاصطادهم ١٥ ابليس لعنه الله فخيَّل اليهم كأنه على عرش او سرير وله انوارٌ تتشعشع فمنهم من أَلْغَى الى بعض الاستاذين الذين يعرفون مكايد العدوّ فعرّفوهم ذلك ودلُّوهم وردُّوهم الى الاستقامة كما حُكى عن سهل بن عبد الله رحمه الله ان بعض تلامذته قال له يومًا يا استاذ أنا في كلّ ليلة ارى الله بعين رأسي فعلم سهلٌ رحمه الله ان ذلك من كيد العدرِّ فقال له يا حبيبي اذا رأيتَهُ ٢٠ الليلة فابزقُ عليه قال فلمَّا رآه من ليلته بزق عليه قال فطار عرشه وأظلمت انواره وتخلُّص من ذلك ذاك الرجل ولم ير شيئًا بعد ذلك، ومن لم يقع

<sup>.</sup> اشار (۱)

بین اوصاف اکحق وبین اوصاف اکنلق لأن الله نعالی لا بحل فی القلوب وانما بحل فی القلوب وانما به والتصدیق له والتوحید والمعرفة وهده اوصاف مصنوعاته من جهة صنْع الله بهم لا هو بذاته او بصفاته مجلّ فیهم، نعالی الله عرّ وجلّ عن ذلك علوّا كبيرًا،

#### باب في ذكر من غلط في فنا ً البشرية،

قال الشيخ رحمه الله امَّا القوم الذين غلطوا في فنآء البشرية سمعوا كلام المَحْقَقين في الفناء فظنُّوا انه فناء البشرية فوقعوا في الوسوسة فمنهم من ترك الطعام والشراب وتوهم ان البشرية هي (١)القالب والجثّة اذا ضعفت زالت بشريتها (٢) فيجوز ان يكون موصوفًا بصفات الالهية، ولم نُحسن هذه الفرقة ١٠ اكجاهلة الضالَّة أن تفرق بين البشرية وبين أخلاق البشرية لأن البشرية Af.1896 نزول عن البشركما ان لون السواد لا يزول عن الأسود ولا لون البياض عن الابيض وأخلاق البشرية تُبْدَل ونَّغيَّرُ عِا يَرِدُ عليها من سلطان انوار الحقايق وصفاتُ البشرية ليست هي (٢)عين البشرية والذي اشار الي الفنآء اراد به فنآء رؤيا الأعال والطاعات ببقاء رؤيا العبد لقيام الحقّ ١٥ للعبد بذالك وكذلك فناء المجهل بالعلم وفناء الغفلة بالذكر (١) والذي طبع فى فناً. البشرية فناً. البشرية طبغٌ فى ذلك وفناً. البشرية بالبشرية صفةٌ من صفات البشرية والذي يتوهم (٥)انه ذهاب النفس وزوال التلوين عن العبد وقتاً دون وقت وذهاب البشرية فقد غلط وجهل عن وصف البشرية لأن التغيير والتلوين من صفة البشرية فاذا زال عنها التغيير والتلوين فقد ٢٠ نُغُيِّر الآن عن صفتها (٦) وتُلُوّن عن معناها لأنها اذا لم تنغيّر ولم تتلوّن فقد تُغيّر وتُلوّن عن صفتها والله اعلم،

<sup>.</sup> والتلون (٦) . ان (°) . الذي (٤) . غير (٦) . يجوز (٦) . الغالب (١)

العبادات وانحظر والاباحة تقع على الأملاك وما وقع عليه الملك لا يبيج ذلك لأحد الا بدليل وحُجّة وبالله التوفيق ،

باب فی ذکر غلط اکخلولیّة وأقاویلهم علی ما بلغنی فلم اعرف منهم احدًا ولم یصح عندی شئ غیر (۱) البلاغ،

قال الشيخ رحمه الله بلغني ان جماعة من الحلولية زعموا ان الحقّ تعالى ذِكْرِهِ اصطفى اجسامًا حلَّ فيها بمعانى الربوبية وأزال عنها معانى البشرية فان صِجّ عن احد (٢) [انه] قال هذه المقالة وظنّ ان التوحيد أَبْدَى له صَفْحَتَهُ بما اشار اليه فقد غلط في ذلك وذهب عليه ان الشيء في الشيء مجانس للشيء الذي حلَّ فيه وإلله تعالى باينٌ من الاشيآء والاشيآء باينة منه بصفاتها £4f.189موالذي اظهر في الاشيآء فذلك آثار صنعته ودليل ربوبيته لأن المصنوع يدلّ على صانعه والمؤلَّف يدلُّ على مؤلِّفه، وإنَّما ضلَّت الحلولية ان صحِّ عنهم ذلك لأنهم لم ييّزول بين القدرة التي هي صفة القادر وبين الشواهد التي تدلّ على قدرة القادر (٢) وصنعة الصانع فتاهت عند ذلك، فبلغني ان منهم من قال بالأنوار، ومنهم من قال بالنظر الى الشواهد المستحسنات نظرًا يُجهَّلُ، ومنهم ١٥ من قال حالٌ في المستحسنات وغير المستحسنات، ومنهم من قال حالٌ في المستخسنات فقط، ومنهم من قال على الدوام، ومنهم من قال وقتًا دون وقت فيما بلغني، فمن صح عنه شيء من هذه المقالات فهو ضالٌّ بإجماع الأُمَّة كافر يلزمه الكفر فيما اشار اليه، والأجسام (٤)التي اصطفاها الله تعالى اجسام اوليآيه واصفيآيه اصطفاها بطاعته وخدمته وزيّنها بهدايته وبيّن فضَّلها على ٢٠ خلقه ولله نعالى موصوف بما وصف به نفسه كما وصف به نفسه ليس كمثله شيء هو السميع البصير، والذي غلط في الحلول غلط لأنه لم يُحسن أن ييّز

البلاغه (١)

<sup>(7)</sup> Text om.

<sup>.</sup> وصفه (۲)

<sup>.</sup>الذي (٤)

فقال ان كنت صادقةً فأنت حُرّة لوجه الله تعالى، وكما ذكر الحسن البصري رحمه الله انه كان يأكل من رهوس زنابيل اخ من اخوانه وهو غايب فَسُيل عن ذلك قال يا لُكُغ وهل كان الناس قَبْلُنا لا مثل هذا كان احدهم يمرّ الى بيت اخيه فيأخذ من طعامه ويأخذ من دراهمه يريد بذلك إدخال ه السرور على اخيه ويعلم ان ذلك احبُّ اليه من حُمْر النَّعَم، وكذلك جماعة كانوا يقولون ليس بين هذه الطايفة مراساة انّها استُنَّ مذهبهم على المؤاساة كما قال ابرهيم بن شَيْبان كنَّا لا نصحب من يقول نَعْلى ومثلُ ذلك كثيرٌ، فظنّت هذه الطايفة الضالّة بالاباحة ان ذلك كان منهم على حال جاز لهم ترْكُ المحدود او(١)[أن] (١) بجاوزول (١) حدَّ متابعة الأمر والنهى فوقعول من ١٠ جهَّاهِم في التيه وتاهول وطلبول ما مالت اليه نفوسهم من اتّباع الشهوات ££1.180 وتناول المحظورات تأويلاً وحَيْلاً وكذبًا ونمويهًا والذي زعم أن الاشيآء في الاصل (٤)مباحةٌ فهلا قال ان الاشيآء في الاصل محظورة وإنَّما وقعت اباحتها بالأمر والنهي في التوسعة والرُّخص حتى لا يقع في الغلط مُعَما ان اكحلال ما حلَّله الله تعالى وإكرام ما حرَّمه الله تعالى وليس احـــد من ١٥ المؤمنين مستعبَدًا باستعال الشرايع المتقدّمة ولا باستعال ما (٥) كان عليه الاوايل بل المؤمنون مستعبدون بالايتمار لما امرهم الله تعالى به والانتهاء عمَّا نهاهم الله عنه واجتناب ما اشتبه عليهم لقول النبيّ صلعم اكحلال بيّن والحرام بيّن وبينهما امورٌ مشتبهات، وحرامُ الله حِمَّى فمن وقع حول الحِمَى يوشك أن يقع فيه وليس قول من زعم ان الاشيآء في الأصل على الاباحة بأُوْلَى من ٢٠ قول من يقول ان الاشيآء في الاصل محظورة وإذا استملك لا يُبيح ذلك لأحد الا بُجُجّة، وليس هذا من قياس النجاسة والطهارة لأن الاشيآء عند النقهاء وجماعة من اهل العلم في الاصل طاهرة حتى يقوم الدليل على نجاستها والفرق بين هذا وبين ذاك ان النجاسات والطهارات تدخل في

يعني الإلهام (١)[ولملناجاة] والتلقّف من الله عزّ وجلّ بلا وإسطة وإلاوليآء وقتًا دون وقت، وللانبيآء عليهم السلم الرسالة والنبوّة ووحيّ بنرول جبريل عليه السلم وليس للاولياً. ذلك، ولو بَدَّت ذرَّة على الخضر عليه السلم من انوار موسى عليه السلم وتخصيصه بالكلام لامتحق انخضر عليه السلم ولكن ه حجبه الحقّ عن ذلك تهذيبًا وزيادةً لموسى عليه السلم فافهمْ ذلك أن شآء الله تعالى، والولاية والصدِّيقية منوّرة بأنوار النبوّة فلا تلحق النبوّة ابدًا فكيف ، لهياد لتخفة

باب في ذكر الفرقة التي غلطت في الإباحة والحظر والردّ عليم،

قال الشيخ رحمه الله ثمّ زعمت الفرقة الضالّة في الحظر والاباحة ان ١٠ الاشيآء في الاصل (٢)مُباحة وإنَّها وقع اكخظر للتعدَّى فاذا لم يقع التعدَّب Af.188a تكون الاشيآء على اصلها من الاباحة وتأوَّلوا قول الله عزَّ وجلُّ (٢) فَأَ نُبَّنَا فِيهَا حَبًّا وَعِنَبًا وَقَصْبًا وَزَيْتُونًا ونَخْلًا وحَدَآيِقَ غُلْبًا وَفَاكِهَةً وَأَبًّا مَتَاعًا لَكُمْ ولِّزْنْعَامِكُمْ فقالول هذا على المجملة غير مفصّل فأدّاهم ذلك بجهلهم الى ان طمعت نفوسهم بأن المحظور الممنوع منه المسلمون مباخ لهم اذا لم يتعدُّوا في ١٥ تناوله، وإنَّما غلطوا في ذلك بدَّقيقة خَفِيَت عليهم من جهلهم بالأُصول وقلَّة حظَّهم من علم الشريعة ومتابعتهم شهوات النفوس في ذلك أنهم سمعوا بمكارم الأخلاق وحُسْن عشرة ومؤآخاة كانت بين جماعة من المشايخ المتقدّمين فجرى بينهم احوال من رفع الحشمة والبسط بعضهم مع بعض حتى كان احدهم يمرُّ الى دار اخيه ويمدُّ ين فيأكل من طعامه ويأخذ من كسبه حاجته ٢٠ وينتقد احوال اخيه وهو غايب كا ينتقد لنفسه، وهذا كما حُكى عن فَتْح المَوْصِلي انه مرّ الى دار بعض اخوانه فقال لجاريته أُخْرِجي لى كيس اخي فأخرجته اليه فأخذ منه حاجته فلمّا رجع اخوه الى البيت أخبرته اكجارية

<sup>(</sup>۱) Suppl. in marg. (۲) مباح (۳) Kor. 80, 27—32.

(١) فظنّت هذه الطايفة الضالّة ان ذلك (٢) نقص في نبوّة موسى عليه السلم وزيادَ الخضر عليه السلم على موسى في الفضيلة فأدَّاهم ذلك الى ان فضَّلوا الاولياً. على الانبياً. عليهم السلم وقد ذهب عنهم ان الله جلّ وعزّ يخصّ من يشآء بما يشآء كيف يشآء كما خُصّ آدَمُ عليه السلم بسجود الملايّكة له ه وخُصّ نوحٌ عليه السلم بالسفينة وصاكحٌ عليه السلم بالناقة وإبرهيم عليه السلم بأن جُعل عليه النار بردًا وسلامًا وخُصّ موسى عليه السلم بإحياً المونى وخُصٌ نبيّنا صلعم بانشقاق القمر ونبع المآء بين اصابعه، فأمّا غير الانبيآء عليهم السلم فقد ذكر الله تعالى مَرْيَمَ حيث يقول (١) وَهُرِّك إِلَيْكِ بَجِدْع ِ ٱلنَّخْلَةِ تُسَاقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنيًّا ولم تكن مرْيم نبيةً ولم يكن ذلك لغيرها من ١٠ الانبيآء عليهم السلم ولا يجوز لقايل (٤)[ان يقول] إنها تزيد بالفضل على الانبياء عليهم السلم، وآصف بن بَرْخِياء كان عنك علمٌ من الكتاب حتى Af.1876 اتى بعرش بِالقيس فَبْلَ ان يرتد (°)[اليه] طَرْفُهُ فكيف عجوز ان تقول انه اتم من سليمن عليه السلم مع ما آتاه الله تعالى من النبوّة والفهم والملك، وقد سمعتَ بقصّة الهُدُهُدُ وكان قد خُصّ بمعرفة المياه لم يخصّ بذاك غيره ١٥ من الطيور وغيرِها من الجنّ والإنْس، وقد رُوى عن النبيّ صلعم انه قال أَفْرَضُكُم زَيْدٌ وَأَقْرَأُكُم أَبَيٌّ وأعلمُكُم بالحلال والحرام مُعاذ بن جَبَل رضى الله عنهم، وقد شهد رسول الله صلعم أعشرة من الصحابة باكبنَّة ليس هؤلاً عنهم ونحن نعلم ان ابا بكر الصدّيق رضي الله عنه افضلُ منهم، ومثل ذلك كثير وكلُّ وليّ من الاوليآء ينال ما ينال من الكرامة مجسن اتّباعه لنبيّه صلعم ٠٠ فكيف يجوز ان يفضَّل التابع على المتبوع والمقتدى على المقتدَّى بــه وإنَّما (١) يُعْطَى الاولياء رشاشةً ممّا (١) يعطى الانبياء عليهم السلم والذے قال ان الانبياء عليهم السلم يُوحَى اليهم بواسطة والاولياء يتلقّفون من الله بلا وإسطة فيقال لهم غلطتم في ذلك لأن الانبياء عليهم السلم هذا حالُهم على الدوام

<sup>(</sup>۱) فضلت (۲) . نقصا (۲) فضلت (۳) . فضلت (۲) فضلت (۱) فضلت (۲) is om. in the text and يقول is suppl. above. (۵) Suppl. in marg. (٦) يعطون (٦)

وغلبتهم النفس والهوى بما خُيَّل اليهم انهم برسم المخلصين في الاخلاص وهُمْ في عين الضلالة والانتقاص وأنَّى لهم من ذلك الخلاص، وقد خنيت عليهم لشقاوتهم أن العبد المطلوب بدرجة الاخلاص هو العبد المهذَّب المؤدَّب الذي هجر السيّيأت وجرّد الطاعات وعمل في الارادات ونازل الاحوال والمقامات حتى ادّاه ذلك الى صفاء الاخلاص، فامّا مرى هو اسيرُ هواه ورهينُ نفسه وشيطانه وهو في ظُلُماتٍ (١) بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضِ إِذَا أَخْرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكَدُ يَرَاهَا فهو محجوب عن حال اهل البدايات فكيف يُصِلُ الى ما بعد ذلك، فمثل هؤلاًء كمثل من سمع بالجوهرة النفيسة أنها تكون صافيةً مدوَّرةً فوقع في ين خرزةٌ من الزجاج فاعجبته تلك لأنها مدوّرة صافية فلمّا احتاج Af.187a اليها حملها الى من يعرف الجواهر فقال (٢) [له] هي زجاجة لا قيمة لها فلم يَدَعْهُ الجهل والطع (٣)[الكاذب] ان يرمى بها من قلّة معرفته بالزجاج والجوهر، فهؤلاًء كلُّ يوم في ضلالتهم يخسرون وفي طغيانهم يعمهون اعاذنا الله وأيَّاكم،

## باب في ذكر من غلط في النبوّة والولاية،

قال الشيخ رحمه الله ثمّ ضلّت فرقة اخرى فى تفضيل الولاية على النبوّة ١٥ (٤) ووقع غلطهم في قصّة موسى والخَضِر عليهما السلم وتفكّرهم في ذلك برأيهم اذَ يَقُولَ جَلَّ وَعَزِّ (٥) عَبْدًا مِنْ عِبَادِيَا آتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِيَا وَعَلَّمْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْمًا، ثمَّ قال لموسى عليه السلم مع تخصيصه بالكلام والرسالة وما كتب الله له (٦) فِي ٱلْأَلْوَاحِ مِنْ كُلِّ شَيْء مَوْعِظَةً وَنَفْصِيلاً لِكُلِّ شَيْء بقول له الخضر عليه السلم () إِنَّكَ لَنْ نَسْتَطيعَ مَعِيَ صَبْرًا فيقول له موسى عليه السلم ٠٠ (١/ لَا تُوَّاخِذْ نِي بِمَا نَسِيتُ وَلاَ تُرْهِقْنِي مِنْ أَمْرِي عُسْرًا الى آخر القصّة،

<sup>(</sup>٢) Suppl. above. (٢) Suppl. in marg. (٤) (\) Kor. 24, 40.

<sup>(°)</sup> Kor. 18, 64, (7) Kor. 7, 142, (7) Kor. 18, 66, (1) Kor. 18, 72.

باسم احسن من اسم العبد اذ يقول (۱) وَعِبَادُ ٱلرَّحْهِلِ (۱) نَبِيَّ عبادى لأنه اسم سَهَى به انبياً و عليهم السلم ورُسُله فقال (۱) عِبَادَ الله مُكْرَمُونَ ثَمَّ سَهَى به انبياً و عليهم السلم ورُسُله فقال (۱) عَامُ الْعَبْدُ وقال الله فقال (۱) عَمْ الْعَبْدُ وقال الله فقال (۱) عَمْ الْعَبْدُ وقال الله عبیه وصفیه صلعم (۱) عَبْدُ رَبِّكَ حَتَّى یأتیک الْیقینُ ، فکان صلعم یصلی و حتی ورمت قدماه فقیل له یرسول الله الیس قد غفر الله لک ما تقدم من ذنبک وما تأخر قال أفلا اکون عبدًا شکورًا، (۱) [ور وی عن النبی صلعم الله عبدًا فاشار الی جبریل علیه السلم تواضع فقلت بل نبیاً عبدًا، فلو کان بین المخلق ویین الله تعالی درجة السلم تواضع فقلت بل نبیاً عبدًا، فلو کان بین المخلق ویین الله تعالی درجة آغلی من درجة العبودیة لم (۱) یَفُتْ ذلک (۱۰) رسول الله صلعم والله جل وعلا النوفیق ،

#### باب في ذكر من غلط من اهل العراق في الاخلاص،

قال الشيخ رحمه الله وزعمت النرقة الضالة من اهل العراق (١/ [وغيره] ان الاخلاص لا يصح للعبد حتى يخرج عن روئية المخلق ولا يوافقهم فى جميع ما يريد أن يعمله كان ذلك حقًا او باطلاً وإنّها ضلّت هذه النرقة ان المعاعة من اهل النهم وللمعرفة تكلّموا فى حقيقة الاخلاص ان لا يَصْفُو لهم ذلك حتى لا يبقى على العبد بقية من روئية المخلق والكون وكلّ شىء غير الله تعالى فظنّت هذه الفرقة وطمعت ان ذلك يصح لهم بالدعوى والتقليد والتكلّف قبْل سلوك مناهجها والتأدّب بآدابها والابتدآ و ببدايتها حتى يؤدّيه ذلك الى نهاياتها حالاً بعد حال ومقاماً بعد مقام فأدّاهم الدعوك والطع ذلك الى قلّة المبالات وترثك الادب ومجاوزة المحدود فأسرهم الشيطان

<sup>(</sup>۱) Kor. 25, 64. (۲) Kor. 15, 49. (۲) Kor. 21, 26. (٤) Kor. 38, 45. (٥) Kor. 38, 40. (٦) Kor. 38, 44. (٢) Kor. 15, 99. (٨) Suppl. in marg. (٩) ببعث written above as a variant. (١٠) ببعث . . .

ظنّ انه يصير بتكلّفه وحِيَله وتمنّيه من المتحقّقين في وقت السماع والحركة والوجود وغير ذلك فقد غلط في ذلك ،

باب ذكر من غلط في الأصول وأدّاه ذلك الى الضلالة ونبتدئ بذكر القوم الذين غلطوا في المُحرّية والعبودية،

قال الشيخ رحمه الله تكلّم قوم من المتقدّمين في معنى اكحرّية والعبودية على معنى أن العبد لا ينبغي له أن يكون في الاحوال والمقامات التي بينه وبين الله نعالي كالأحرار لأن من عادة الاحرار طلب الأجرة وإنتظار العوَض على ما يعملون من الأعال وليس عادة العبيد كذلك لأن العبد لا ينتظر من مولاه اجرةً ولا عوضًا على ما يأمره به مولاه فتى طع في شيء من ذلك ١٠ فقد ترك سمة العبيد لأن العبيد ان اعطاهم مولاهم (١)[عطيةً] على ما امرهم به واستعملهم فيه كان ذلك من تفضَّل مولاهم عليهم لا باستجفاقهم وليس عادة الاحرار كذلك، وقد صنّف شيخُ من المشايخ كتابًا في مقامات الاحرار والعبيد في هذا المعنى فظنَّت الْفِرْقة الضالَّة ان اسم الحرّية اتمُّ من اسم العبودية للمتعارف بين الخلق أن الاحرار أَعْلَى مرتبةً وأَسْنَى درجةً في احوال ١٥ الدنيا من العبيد فقاست على ذلك فضلَّت وتوهَّبت ارب العبد ما دام بينه وبين الله تعالى تعبد فهو مسمَّى باسم العبودية فاذا وصل الى الله فقد صار حُرًّا وإذا صار حرًّا سقطت عنه العبودية، وإنَّما ضلَّت هنه الفرقة لقلَّة فهمها وعلمها وتضييعها لأصول (f) الدين، خَفيَتْ على هذه الفرقة الضالّة ان العبد لا يكون في الحقيقة عبدًا حتى يكون قلبه حُرًّا من جميع ما سوى الله ٢٠ عزّ وجلّ فعند ذلك يكون في الحقيقة عبدًا لله وما سمَّى الله تعالى المؤمنين

<sup>(</sup>۱) Suppl. above. (۱) Here the text adds: في احوال الدنيا من العبيد.

If these words are genuine, there must be a lacuna in the text.

نطق بشيء من احوال المتوكَّلين فهو في غلط، وجماعةُ تكلُّفوا لبس الصوف وإنّخذوا المرقّعات المعمولة وحملوا الركآء ولبسوا المصبوغات ونعلّموا الاشارات وظنُّوا انهم اذا فعلوا ذلك إنَّهم من الصوفية، وقد غلظوا في ذلك لأن التحلَّى والتلبُّس والتشبُّه لا يورث لصاحبه غير الحسرة والندامة والعتب والملامة ه والشنار والنار في يوم القيَّمة، فمن ظنَّ او توهُّم انه يصل الى احوال اهل Af.1856 كمقايق (١) بالتلبّس والنشبّه بهم فهو في غلط، وجماعة اخرى جمعوا علوم القوم وعرفوا اشاراتهم وحفظوا حكاياتهم وتكآنوا ألفاظا صحيحة وعبارات فصيحة وظنُّوا انهم اذا فعلما ذلك فقد صاروا منهم ووصلوا الى شيء من احوالهم وقد غلطوا فى ذلك، وجماعة اخرى احرزوا قوتهم وسكنت نفوسهم بنفقة ١٠ معلومة ودراهم موضوعة ثمّ عدوا بعد ذلك الى اورادهم من الصوم والصلاة وقيام الليل والورع ولباس اكخَشِن والبكآء والخشية وظنُّوا ان هذا هو الحال المقصود الذي لا يكون بعن حالٌ، وقد غلطوا في ذلك وما اظنُّ ان احدًا ممَّن اشار الى علم النصوِّف يُذْكر عنه انه لم يخرج في بدايته من المعلوم ولم يأمر اصحابه في أوَّل الأمر بقطع العلايق وأن يجعلوا قوتهم في الغيب فمن ١٥ كان منهم (٢) ورجع الى سبب معلوم او ادّخار قوت فانّ ذلك لم يكن من اجْل نفسه ولكن لمن حَوْلَهُ من اصحابه وعياله. ولمن يَرِدُ عليه من إخوانه فمن اشار الى التصوّف وإدّعي حالهم وعدّ نفسه منهم ولم يكن اصله كذلك على ما ذكرتُ فهو (٣)[في] غلط، قال الشيخ رحمه الله وجماعةٌ ظنُّوا ان التصوَّف هو السماع والرقص وإنّخاذ الدعوات وطلب الإِرفاق والتكلّف (١٤)اللاجتماعات ٢٠ على الطعام وعند سماع القصايد والتواجد والرقص ومعرفة صياغة الأكحان بالأصوات الطيّبة والنغات الشجيّة والاختراع من الأشعار الغزليّة بما يُشب احوال القوم على نحو ما (٥) رأوا من بعض الصادقين او بلغهم ذلك عن المَحْقَقين، وقد غلطوا في ذلك لأن كلُّ قلب ملوَّث بِجُبِّ الدنيا وكلُّ نفس معتادة بالبطالة والغفلة فسماعه ووجوده معلولٌ وحركته وقيامه تكَّفْ، فمن

يهربون من انخلق او يأمنون في انجبال والفلوات من شرّ نفوسهم او يوصلهم الله تعالى بالانفراد والخلوة الى ما اوصل اليه اولياً ، من الاحوال الشريفة ولا يوصلهم الى ذلك بين الناس، وقد غلطوا في ذلك لأن الايمّة من المشايخ الذين قلِّ (١) طمعهم ودامت خلوتهم وإنفرادهم وإختاروا العزلة انَّما (١) حداهم ه على ذلك ودعاهم اليه داعى العلم وقوّة اكحال فورد على قلوبهم ما اذهلهم وشغلهم عن المعارف والاوطان وأخذهم عن الطعام والشراب وجذبهم الحقّ اليــه جذبةً اغناهم بها عمَّن سواه فمن لم يكن مصحوبه قوَّة اكحال وغلبة الوارد ثمَّ يتكلُّف ويحمل على نفسه ما لا نطيقه يظلم نفسه فيُدخل على نفسه الضررَ Af.185aولا يُدرك ما فاته ويفوته ما معه فمن فعل شيئًا من ذلك بتكنَّفه ويتوَّهم انه ١٠ قد وصل الى شيء من مراتب المخصوصين فهو في غلط، قال ورأيتُ جماعةً " من الاحداث كانوا يُقانون الطعام ويسهرون الليل ويذكرون الله تعالى على الدوام حتى كان احدهم ربّما يُغْشَى عليه وكان يجتاج بعد ذلك الى ان يُدارَى ويُرْفَق به ايَّامًا حتى يقدر ان يصلَّى الفريضة، وجماعةُ جبُّوا انفسهم وظنُّوا انهم اذا قطعوا ذلك سلموا من آفات الشهوة النفسانية، وقد غلطوا ١٥ في ذلك لأن الآفات تبدو من الباطن فاذا قُطعت الآلة والعلَّة موجودةٌ في الباطن لم ينفع ذلك بل يضرّ وتزداد الآفة فمن ظنّ ان الآفة في الآلة الظاهرة ويتخلُّص بقطع ذلك من شرَّها فهو في غلط، وقومٌ هاموا على وجوههم ودخلوا البراري والبوادي بلا زاد ولا مآء ولا آلة الطريق وتوهّموا انهم اذا فعلوا ذلك نالوا ما نال الصادقون من حقيقة التوكُّل، وقد غلطوا في ٢٠ ذلك لأن القوم الذين كان هذا دأبهم كانت (١)لهم بدايات وتأدّبها بآداب وراضوا انفسهم قبل ذلك بالمجاهدات وكانعل مستقلّين باحوالهم لم يبالعل بالقلّة ولم يستوحشوا من الوحدة فكم من مُوْتةٍ مانوا وكم من مرارة ذاقوا حتى استوتْ احوالهم في انخراب والعمران والسهل وانجبل وانجماعة والوحدة والعزّ والذلّ والجوع والشبع والحياة والموث، فمن فعل شيئًا من ذلك وتوهم انه قد

<sup>(</sup>١) So text, but probably we should read معامد. (٢) ماده (١) المعامد 
وقد غلطوا فى ذلك لأن الوقت اذا فات لا يُدْرَكُ وليس الوقت ما يكون معموراً بالإرفاق انّها الوقت ما يكون معموراً بدوام الذكر ومربوطاً بالاخلاص والشكر والرضا والصبر والننسُ والهوى والشيطان أعداً فا يطلبون فرصة الظفر بالعبد فاذا غفل العبد عنهم طرفة عين فلا يُرْجَى خيرُهُ ولا يُؤمَن هلاكهُ وفن توهم انه وصل الى حال قد أَمِنَ من ذلك فهو فى غلط،

# باب في ذكر طبقات الذين غلطوا في ترك الطعام والعزلة ولانفراد وغير ذلك،

قال الشيخ رحمه الله ثم انّ جماعةً من المريدين والمبتدبين سمعوا علم مخالفة النفوس فتوهَّموا ان النفس اذا انكسرت بترك الطعام يُؤْمَنُ شرُّهـا ١٠ وبوايقها وعوايقها فتركوا عاداتهم من الطعام والشراب ولم يستعملوا الادب في Af.1846 ترك الطعام ولم يستبجثوا عن الاستاذين آدابها فعمدوا الى ترك الطعام وواصلوا الليالى والايَّام وظنُّوا ان ذلك حالٌ، وقد غلطوا في ذلك لأن المريد ينبغي ان يكون له مؤدَّبُ يوقفه على ما يجتاج اليه حتى لا بتولَّد من ارادته بلاً. وفتنة لا يقدر ان يتلافاها ولا يتخلُّص من فسادها والنفس لا يؤمن شرُّها ١٥ ولا يذهب عنها ما جُبلتْ عليه من الشرّ وهي الامّارة بالسوء فمن ظنّ ان النفس اذا انكسرت بالجوع بقلّة المَطْعَم فقد زال عنها شرُّها مَآفات بشريّتها حتى يأمنها صاحبُها فقد غلط، وسمعت ابن سالم يقول كانول اذا ارادول ان يتقلُّلوا ينقصون من طعامهم في كلُّ جُهْعة مثلَ أُذن السِّنُّوْر، وسمعته يقول كان سهل بن عبد الله رحمه الله يأمر اصحابه ان يأكلوا اللحم في كلّ جُمعة ٢٠ مرّةً حتى لا يضعفوا عن العبادة ، ولقد رأيتُ جماعةً حملوا على انفسهم في مثل هذه الاشيآء من التقلُّل وأكُل الحشيش وترك شرُّب المآء حتى فاتتهم الفريضة لأنهم لم يأتول بها على سيِّتها ولم يتأدَّبول بآدابٍ من سلك هذا المسلك من المتقدَّمين، وطايفةٌ اعتزلت ودخلوا كُهوف الجبال وظنُّوا انهم هو ذا

ان ذلك فتور، وقد غلطوا في ذلك لأن الفتور ما يتروّح به قلوب المجتهدين وقتًا دون وقت ثمّ تعود الى اكحال، فامّا ما (١)وقع فيه هؤلاًء فهو الكَسَل والتواني والاماني الكاذبة، قال وسمعت احمد بن عليّ الكرخي يقول سمعت ابا علىّ الروذباري رحمه الله يقول البداية هي كالنهاية والنهاية فهي كالبداية ه فمن ترك شيئًا في نهايته ممّاكان يعمل في بدايته فهو مخدوع، وطبقة اخرى ساحت وسافرت ولقيت المشابخ وجلست ونصدّرت وتطاولت على ابنآء جنسها بأنها قد لقيت ما لم يلق قرنآؤها ونظرت الى ما لم ينظر اليــه جلساً وها وعدَّت نفسها من المستقلِّين، وقد غلطت في ذلك لأن السفر سُمَّى سفرًا لانه يُسفر عن اخلاق الرجال وإنَّها يسافرون حتى يشاهدول من ١٠ انفسهم خُلقًا مذمومًا (٢) فيعملون في تبديلها ويعرفون ايضًا من انفسهم من (١) المخبيّات ما لم يعرفوا ذلك في حضرهم ومعارفهم ولقاء المشايخ بجتاج الى الادب واكرمة والرغبة والارادة وأن ينسى جميع ما يعلم ويقبل من الشيخ ما يُوصيه به ويُشير عليه ويطالب نفسه مجقّ الشيخ ولا يقتضى لنفسه من الشيخ Af.184ه إقبالاً عليه ولا رفقًا ويجفظ قلبه ويغتنم نظره اليه ويخاف أن يكون صحبته ١٥ وُلُقْيَاه للشَّيخ حُجَّةً عليه، فمن ساح او سافر او لقى شيخًا من المشايخ على غير ما ذكرتُ وتوهّم انه من المسافرين او ممّن قد صحب المشايخ فهو في غلط عظيم، وطبقة أخرى انفقوا الاموال والأملاك وبذلوا وتوهّموا ان المراد البذلُ والإنفاق والتخلُّق بالسخاوة والبذل والساحة، وقد غلطوا في ذلك لأن مراد القوم وقصودهم فيما انفقول وبذلوا لم يكن إظهار السخاوة ولا الاشتهار ٢٠ بالساحة ولكن رأول ان التعلُّق بالاسباب مع المسبُّب علَّهُ في المكان وحجابٌ قاطُّعْ عن اكحقيقة فكان إنفاقهم وبذلهم وخروجهم من الأملاك فرارًا من العلَّة وقطعًا للعلاقة فمن بذل شيئًا من طريق السماحة والسخاوة وظنّ ان طريقه طريق القوم فهو في غلط، وقوم آخر انبسطول في المُباحات ولم يتكلَّفوا المراءاة (الاوقات وقالول ليس لنا معلوم أَيْشَ ما وجدْنا أكلْنا ونهْناً فذلك وَقْتُنا،

<sup>.</sup>وقعول (١)

<sup>.</sup> يعملون (٦)

بل ينوى بذلك معاونة المسلمين ولا يشغله كسبُّ عن اوّل اوقات الصلاة المفروضة ويتعلّم العلم حتى لا يأكل الحرام فمتى ما نرك خصلةً من هذه المخصال فقد صاركسبه معلولاً (ا)بعاهة وإن كان له اخوانُ ممّن لم يكتسبوا ويعلم انهام محتاجون فيجب عليه ان يتفقّدهم بما فضل من قُوته، فمن لم يقُمْ بهذه الشروط فأخشى عليه الغلط في إعجابه وتعلّقه باكسابه، وطبقة اخرى طعنوا على المكتسبين وجلسوا معتمدين على (ا)حالم متشرّفين الى من يفتقدهم وعندهم أن هذا هو الحال، وقد غلطوا في ذلك لأن المجلوس عن المكاسب ينبغي ان يكون من قوّة اليقين والصبر فمن ضعف يقينُهُ وغلب عليه طبعُهُ وطبعُهُ يُؤمَر بالدخول في الطلب والطلب مباحٌ وترْك الطلب بقوّة الايمان المأقضلُ،

# باب في ذكر طبقات الذين فتروا في الارادات وغلطوا في المجاهدات وسكنوا الى الراحات،

قال الشيخ رحمه الله ثمّ انّ طبقة من الصوفية غلطت في العبادات مله المحتاه المح

<sup>. (</sup>١) ملمه (٢) . التاسن (٢) . حلم (٤) So in marg. Text .

القليل آثَرَ عنك من الكثير (١) ولا يكون الواحد آثَرَ عنك من الاثنين ولا يخلو سرُّه من الطلب (٦) لمفقود من اسباب الدنيا والإمساك لموجودها فهو من طلاّب الدنيا والمرتبطين باكتسابها بحظّها لا مجتّهاً فمن توهّم بأن لــه حالٌ غير ذلك فهو في غلط، وطبقة اخرى تعلّقوا بالتقشّف والتقلّل وإعتادوا ه الدون من اللباس والقليل من القوت وظنَّوا ان كلُّ من رفق بنفسه او تناول شيئًا من المباحات او آكل شيئًا من الطيّبات ان ذلك علَّة وسقوط من المنزلة وكلّ حال غير الحال الذي هم عليه عندهم زلّة وقد غلطها في ذلك لأن العلَّة كاينةٌ في التقاَّل والتقشُّف (١٠] [كما ان العلَّة كاينةٌ في الترفُّع والترفّه والتقالُ والتقشّف] بالعادة والتكنّف معلول الا أن يكون العبد مرادًا ١٠ بذلك وقتًا من الاوقات او يكون تأديبًا له او رياضةً لنفسه فاذا شاهد آفاتها واستحلى ملاحظة الخلق له بذلك ولم يعمل فى الانقلاع عنها بجهدى فيكون هالكًا ولا يُرْجَى خيرُهُ ابدًا، وطبقة اخرى من (٤) المتنسّكين تعلُّقوا بأخذ القوت من الكسب وركنوا الى اكتسابهم وأنكروا على من لم يكتسب مثلهم Af.183ه وتوهَّمول وظنُّوا ان اكحال لا يصحّ الاّ بتصفية الغذآ - وتصفية الغذآ - والقوت ١٥ عندهم لا تصح لا بالاكتساب واحتجّوا بقول النبيّ صلعم أَحَلُّ ما يأكل المؤمن كسبُ ينه، وقد غلطول فى ذلك لأن الكسب رخصة وإباحة لمن لم يُطِقَىْ حالَ التوكّل لأن التوكّل حال الرسول صلعم وكان الرسول صلعم مأمورًا بالتوكُّل والثقة بالمضمون من الرزق وكذلك انخلق كلُّهم مأمورون بالتوكُّل على الله عزّ وجلّ والثقة بما وعدهم الله تعالى والسكون عند عدم الرزق حتى ٢٠ يسوق الله عزّ وجلَّ اليهم أرزاقهم فمن ضعف عن ذلك ولم يُطِقُّ فقد سَنَّ له رسول الله صلعم الكسبَ المباح بشروطه حتى لا يهلك، وشروط الكسب ان لا يركن الى كسبه ولا يرى رزقه من كسبه (١) ولا يكون في كسبه (١) مغتنمًا

<sup>(</sup>۱) المنفود (۲) ويكون الاثنين اثر عنده من الواحد (۲) المنفود (۲) المنفود (۲) Suppl. in marg. The last two letters of والترفه have been cut away in binding and are restored by conjecture. (٤) المتمسكين (٤) مغتما (٦) ولم يكن (٥)

معهما وهذا عند اهل الحقايق وللمعارف وأحكام المحقيقة عند النهايات، فظنّت طايفة اخرى ان الذى قال ذلك فقد ساوى بين الفقر والغنا وقالوا لا فَرْقَ بين الفقر والغنا في معنى الحال، فيقال لهم قد رأيناكم كارهين للنقر وما رأيناكم كارهين للغنا فان كانا (۱) حالين مستويّن فأين استواً هم في المساكنة البهما والاحتراز منهما والمعانقة لهما، فقد تبيّن غلطهم في ذلك، وغلطت طايفة اخرى في الفقر فتوهمت ان المراد من حال الفقر العدم والفقر فقط فاشتغلت بذلك ولم (۱) تَسمُ بهمّتها الى آداب الفقر وخفيت عليها ان رؤية الفقر في الفقر في حال الفقر خياب الفقير عن حقيقة الفقر وليس للفقير الصادق في حال النقر خصلة اقلُ من الإعدام والفقر والصبر والرضا والتفويض في معانيها الفقر والإعجاب به علّة في المحال ورؤية الفقر والمساكنة الى الفقر والإعجاب به علّة في الحال وحجاب في المكان، وإلله اعلم بالصواب وبالله التوفيق،

Af.1826 باب في ذكر من غلط في التوسّع وتر ْك التوسّع من الدنيا بالتقشّف والتقلّل ومن غلط في الاكتساب وتر ْك الاكتساب،

المعناه لأنهم يكونون فى الاشياء لغيرهم ويقومون فى السعات الالنبيّ او صدّيق، معناه لأنهم يكونون فى الاشياء لغيرهم ويقومون فى الاسباب بحقوقها لا بحظوظها لأنهم يعرفون الإذن اذا أذن الله لهم بالإنفاق انفقوا وإذا اذن لهم بالإمساك امسكوا فهن لم يعرف الاذن ولم يكن من اهل الكال والنهايات فغلط عند دخوله فى السعات بالغرور والتأويلات، ومن زعم انه لا يسكن فغلط عند دخوله فى السعات بالغرور الى ما فى يديه من اسباب الدنيا ينبغى الى ذلك فيقال له من لا يسكن الى ما فى يديه من اسباب الدنيا ينبغى ان لا يُمسك ولا يطلب ويكون القليل والكثير عنه سواء فن لم بكن

<sup>.</sup>حالان مستویان (۱)

وغلطت لانَّ الذي تكلِّم في الفقر وإلغنا وعدَّ الغنا حالاً من احوال المنقطعين الى الله تعالى اشار الى الغنا بالله لا الى الغنا بأعراض الدنيا التي لا تَزنُ عند الله جناحَ بعوضةٍ، وطبقة اخرى تكلُّمت في حقايق النقر والافتقار ألى الله تعالى وما يقارنها من الصبر والشكر والرضا والتفويض والسكون ه والاطمأنينه عند العدم، فضلَّت طايفة اخرى وتوهَّمت ان الفقير المحتاج الذى يعدم الصبر والرضا لا فضيلة له ولا ثواب اــه على فقره والفقير المضطرّ المُعدم الرضا والصبر له فضلٌ على الغنيّ الذي يكون غناه بالدنيا، وخُلقت النفس محتاجةً وليس من صفات البشرية الاطمآنينة والسكون عند عدم القِوام والقِرى والفقرُ تكرهه النفس ولا يلاومه (١) الطبع والهوى لأنه ١٠ من (٢) [اكحقوق والغنا تحبّه النفس ويلاومه الطبع والهوى لأنه من] اكحظوظ، وقد وعد الله تعالى الغنيَّ على الحسنة الواحنة اذا عملها عشر أمثالها لقولــه عرّ وجلّ (١) مَنْ جَآء بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُأَ مثَالهَا، والحسنة من الفقير كاينةُ في كُلُّ نَفَسٍ لصبره على مرارة الفقر وليس لثواب الصبر نهايُّة معدودةٌ لقوله Af.182ه عزّ وجلُّ (٤) إِنَّمَا يُوَفَّى ٱلصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ، والفقر في ذاته محمود ١٠ فان صحبتْه علَّهُ فالعلَّة فيه مذمومة لقول النبيّ صلعم الفقر أزْبَنُ على المؤمن من العذار الجيّد على خدّ الفرس، ولم يشترط مع الفقر غير الفقر شيئًا، والغنا بالدنيا في ذاته مذموم فان صحبتْه خصلة محمودة من أعمال البرّ فهي المحمودة لا نَفْسُ الغنا لقول النبيّ صلعم ليس الغنا عن كثرة العَرَض، ولم يشترط مع الغنا شبعًا غير الغنا فشتّان بين خصلة محمودة في ذاتها لا يقع اسم المذمّة . عليها الا بعلَّة نادرة من أعمال الشرّ وخصلةٍ مذمومةٍ في ذاتها لا يقع اسم المحمة عليها الا بخصلة نادرة من اعال الخير، وطبقة اخرى زعمت ان الفقر والغنا حالان ليس للعبد ان يتبعهما بل يجب عليه ان يعبرها ولا يقف

<sup>(</sup>١) الطبع (١) Suppl. in marg. The words بالطبع and الطبع have been cut away in binding and are restored by conjecture.

<sup>(</sup>ξ) Kor. 39, 13.

(۱) بالشَّجون، (۲) ومدّع ومفتون (۲) ومتمن للمنون، فسبحان من قسم لهم بذلك وهو العالم بدآيهم ودولَّيهم، وسقمهم وشفَّايهم، والطبقة الثالثة كان غلطهم فيا غلطها فيه زلّة وهفوة لا علّة وجفوة فاذا تبيّن ذلك عادها الحس مكارم الاخلاق ومعالى الامور فسدّها الخلل ولموّها الشعث وتركها العناد وأذعنها ولخق وأقرّها بالعجز فعادها الى الاحهال الرضيّة والافعال السنيّة والدرجات الرفيعة فلم تنقص مراتبهم هفوتهم، ولم تُظلم الوقت عليهم جفوتهم، ولم تمتزج بالكدورة صفوتهم، وكلّ طبقة من هذه الطبقات الثلثة على احهال شتّى من التفاوت والارادات والمقاصد والنيّات، وقد قال القايل،

مَنْ تَحَلَّى بِغَيْرِ مَا هُوَ فَيْهِ \* فَضَحَتْهُ لِسَانُ مَا يَدَّعِيهِ،

ا وقد ذهب عليه ما رُوى عن النبيّ صلّعم انه قال ليس الايمان بالتحلّى ولا بالتمنّى ولكن هو ما وقر فى القلب وصدّقتْه الأعمال كما رُوى فى المحديث، فن غلط فى الاصول فلا يسلم من الضلالة ولا يُرْجَى لداّيه دوا م الأ ان مديناً من الفروع اقلُ آفةً وإن كانت بعبدةً من الاصابة،

باب في ذكر من غلط في الفروع التي لم (٤) تُوكَّرِهم الى الضلالة ونبتدئ في ذكر الطايفات الذين غلطوا في الفقر والغنا ،

قال الشيخ رحمه الله ثمّ انّ طايفةً من المترسّمين بالصوفية نكلّمها في نشريف الغنا على الفقر وكانت اشارتهم فى ذلك الى الغنا بالله لا الى الغنا بالأعراض الدنيّة من الدنيا (٥)[فغلطت طايفة] فطلبت التأويلات وتعلّقت بالاحتجاجات والاختراعات من الآيات والروايات أن تجعل الغنا بأعراض الدنيا حالاً محمودةً او مقامًا من مقامات طلاّب الآخرة فتاهت فى ذلك

في الدنيا وليست هي من الدنيا كِسْرَةُ تسدّ بها جوعتك وثوب نوارك عورتك وبيت تُكَنُّ فيها وزوجة صاكحة تسكن اليها، فامَّا ما سوى ذلك من انجمع والمنع والامساك وحبّ التكاثر والمباهاة فجميع ذلك حجاب قاطع يقطع العبد عن الله عزّ وجلّ فكلّ من ادّعى حالاً من احوال اهل الخصوص او ه توهّم انه ساك منزلاً من منازل اهل الصفوة ولم يبن اساسه على هذه الثلثة فانهُ الى الغلط اقربُ منه الى الاصابة فى جميع ما يشير اليه او يدّعيه او يترسم برسمه والعالم مُقِرٌّ والجاهل (١)مدّع،

باب في ذكر الفرقة الذين غلطوا وطبقاتهم وتفاوتهم في الغلط،

قال الشبخ رحمه الله ثمَّ انَّى نظرتُ الى الفِرَق الذين غلطول فوجدتهم ١٠ على ثلث طبقات فطبقة منهم غلطوا في الاصول من قلّة إحكامهم لأصول الشريعة وضعف دعايهم في الصدق والاخلاص وقلّة معرفتهم بذلك كما قال Af.181αبعض المشايخ حيث يقول انّما حُرموا الوصول لتضييع الاصول، وطبقة ثانية منهم غلطوا فى الفروع وهى الآداب والاخلاق والمقامات والاحوال والافعال والاقوال فكان ذلكُ من قلَّة معرفتهم بالاصول ومتابعتهم (٢) لحظوظ النفوس ١٥ ومزاج الطبع لأنهم لم يدنول ممّن يروضهم ويجرّعهم المرارات ويوقفهم على المنهج الذي يؤدّيهم الى مطلوبهم فمثلهم في ذلك كمثل من يدخل بيتًا مُظلمًا بلا سراج فالذي يُفسك آكثرُ ممّا يُصلحه وكلّما ظنّ انه قد ظفر بجوهر نفيس فلم بجد معه الا خزفًا خسيسًا لأنه لم يتبع اهل البصيرة الذين يميّزون بين الأشباه والأشكال والأضداد والأجناس فعند ذلك يقع لهم الغلط ويكثر منهم ٢٠ الهفوة والشطط فهم (٢)متحيَّرون (٤) ومتفرَّقون بين منهزم ومفتونٍ، ومتجبّرٍ ومحزونِ، (°) ومغترّ بالظنون، (٦) ومخترفٍ بالجنون، ومتلبّس بالمجون، ومُكْمَدٍّ

<sup>(</sup>۱) مدعی . ومعتر (°) . ومتفرقین (<sup>٤</sup>) . متحیرین (۲) . بحظوظ (۲)

<sup>.</sup>وعترف (٦)

لاً راكم خلف ظهرى كما اراكم قدّاى ، وكلّ فضيلة وشرف خُصّ بذلك احد من امّة محمّد صلعم فذلك شرف رسول الله صلعم وفضله فلا ينبغى لأحد ان يقول ما لا يعلم قال بعض المحكماء اذا ألف القلب الإعراض عن الله نعالى اورثه الوقيعة في اولياً والله نعالى ، والمستبحث عن هذا العلم يجد في مكتب هؤلاً وفي كلامهم مثل ذلك (۱) كثيرًا وإنّها بيّنتُ هاتين الكلمتين وفسّرت على الاختصار حتى يقاس بذلك على ما لم نذكره وبالله التوفيق،

# باب في ذكر من غلط من المترسّمين بالتصوّف ومن اين يقع العلم وكيف وجوه ذلك،

قال الشيخ رحمه الله سمعت احمد بن على الكرخى يقول سمعت ابا على الروذبارى رحمه الله يقول قد بلغنا في هذا الامر الى مكان مثل حد السيف فان قلنا كذى فني النار يعنى ان غلطنا فيانحن فيه بدقيقة فنصير من اهل النار لأن الغلط في كل شيء أهون من الغلط في بدقيقة فنصير من اهل النار لأن الغلط في كل شيء أهون من الغلط في من المخلط في المدون وفي علمه لأنها مقامات وإحوال وإرادات ومراتب وإشارات فمن المخطى في ذلك الى ما ليس له فقد اجترى على الله فيكون الله خصمه وان شآء عنا عنه وإن شآء عاقبه بما شآء كيف شآء وكل من ترسم برسوم هن العصابة او اشار الى نفسه بأن له قَدَمْ في هذه القصة او توهم انه متمسك ببعض آداب هذه الطايفة ولم يُحمّ اساسه على ثلثة اشيآء فهو مخدوع ولو مشى في الهواء ونطق بالمحكمة او وقع له قبول عند المخاصة او العامة وهذه الثاثية اشيآء ارها اجتناب جميع المحارم كبيرها وصغيرها وإلثاني ادآء جميع الفرايض عسيرها ويسيرها والثالث ترك الدنيا على (۱) [اهل] الدنيا قليلها وكثيرها الا ما لا بد الهؤمن منها وهو ما رُوى عن النبيّ صلعم انه قال اربعة وكثيرها الا ما لا بد الهؤمن منها وهو ما رُوى عن النبيّ صلعم انه قال اربعة

<sup>(</sup>۱) کثیر (۱)

<sup>.</sup> تعطی (۱)

<sup>(</sup>f) Suppl. above.

وكبريآيه لأنه لا مجوز ان يأخذ مقدار شيء من جميع ما خلق الله من الملايكة والانبيآء والجنّة وإلنار والعرش والكُرْسي موضعًا من قلوب المؤمنين عند موضع مقدار عظمة الله تعالى وكبربآيه وقدرته وسلطانه ووحدانيته فهذا في معنى التوحيد وحقيقة التفريد، وإمَّا من حيث العلم والشرع وما ندب ه الله الله الخلق ودعاهم الى تعظيم الرُّسُل والايمان بما جآءً في به وبما خصّ الله به نبيَّنا صلعم من جميع الرُّسُل فقد ذكرتُ في هذا المعنى ابوابًا في باب مستنبطات اهل الصفوة في تخصيص النبيّ صلعم من كتاب الله تعالى وأخبار رسول الله صلعم وما فُتُح من ذلك على قلوب اوليآء الله، وأَقْرَبُ مــا (١) يقول اهل الصفوة في الرسول صلعم انه عبد اوحد لا يجوز لأحد أن Af.180a يدركه في جميع ما خُص به، سُيل ابو يزيد البسطامي رحمه الله هل يزيد احدُ على النبيّ صلعم (٢)[فقال وهل يدركه احدُ على النبيّ صلعم (١) الله جميع ما يفهم الخلق وأدركوه من شرف رسول الله صلعم فيما لم يفهمه ولم يدركه مَثَلُ ذلك مثل يقرْبة (١) زرقاء (١) ملاًى من الماء فا رُشح (١) ادرك الخلقُ وفهموه من شرفه وفضله وما سوى ذلك فلم يفهمه احدٌ ولم يدركه، ١٥ وأَقْرَبُ ما يصف به اهل الصفوة رسولَ الله صلعم انهم قالوا لمَّا (٦) وعد الله تعالى رسوله صلعم بأن يعطيه جميع ما يسأله بقوله يا محمَّد سَلْ تُعْطَهُ فلا يجوز ان يسأله شيئًا الاّ ان يعطيه، وكان من دعاً يه صلعم اللهمّ اجعلْ من فوقی نورًا ومن تحتی نورًا وعن بمینی نورًا وعن شمالی نورًا ومن ورآبی نورًا (٢) [ومن قدَّاهي نورًا] ومن خلفي نورًا اللهمّ اجعلْ في قلبي نورًا وفي ٢٠ بصرى نورًا وفي سمعي نورًا وفي لحمي نورًا وفي عظي نورًا كما جآء في الحديث قالوا الدليل على ان الله تعالى اعطاه ذلك قوله صلعم وإللهِ انّى

<sup>(</sup>۱) يقولون. (۲) Suppl. in marg. (۱) ملان (٤) ملان. (٤) ملان الم

<sup>(°)</sup> Text om. from وفضله وما to ادرك. The words suppl. in marg. have been partially cut away in binding. In marg. أوعد (٦)

### باب في ذكر ابي الحسين النوري رحمه الله (١) وما .....

Af.1706 ...... صلعم وقالت بحمد الله لا بحمدك وكان شرفُها وفضلُها ونخرُها برسول الله صلعم الا انها لم تلاحظ رسول الله صلعم عند ملاحظة الحق في نزول القرآن (۱) ببرآء تها ولم يزدْها (۱) ذلك عند رسول الله صلعم الا رفعة وحية ودرجة وفضيلة، فقس على هذا المعنى جميع ما تسمع من نحو ذلك في هذا الباب، وإمّا قوله صلَّ عليهم بالاوتار ولا تجعل لها في قلبك (۱) مقدارًا ليس كا ظنّ المتعنّت انه لا تجعل للانبيآء عليهم السلم في قلبك (۱) مقدارًا ولكن يربد بذلك اى لا تجعل لكثرة صلاتك عليهم عندك مقدارًا اى لا تستكثر ذلك فانهم يستحقّون آكثر من ذلك لأن النبيّ صلعم قال من صلّى على مرّة فلبك فانهم يستحقّون آكثر من ذلك لأن النبيّ صلعم قال من صلّى على مرّة فلبك مقدارًا باستكثارك لها لأن صلوات الله عليك اذا صلّيت على رسوله قلبك مقدارًا باستكثارك لها لأن صلوات الله عليك اذا صلّيت على رسوله ملم آكثر من صلاتك عليه، ومن قال انه اراد بقوله لا تجعل لها في قلبك صلعم آكثر من صلاتك عليه، ومن قال انه اراد بقوله لا تجعل لها في قلبك عليه عند مقدارًا بعني الانبيآء عليهم السلم يعني به عند مقدار عظمة الله تعالى (۱)

<sup>(1)</sup> At this point there is a considerable lacuna in the text (A), five whole chapters and a portion of a sixth chapter having fallen out. Their titles are given in the table of contents at the beginning of the MS. as follows:

باب فى ذكر ابى المحسين النورى رحمه الله وما شهدوا عليه بالكفر عند المخليفة وغير ذلك (1) باب فى ذكر ابى حمزة الصوفى رحمه الله

باب ذكر جماعة المشايخ الذين رموهم بالكفر ونصبوا العداوة معهم ورفعوهم الى السلطان (3)

باب فی ذکر ابی بکر علی بن اکسین بن یزدانیار (4)

باب في دكر محمّد بن موسى الفرغاني وبيان ما ذكر عنه من الكلام الذك ظاهره (5) مستبشع وباطنه مستقيم

باب في بيآن ما قال الولسطى (6)

<sup>.</sup> مقدار (٤) . بذلك (٢) . برانها (٦)

Af.179aاكمين ولا تلبث به على الدوام وذلك رفْقُ من الله عزّ وجلّ بأوليآيه وخاصَّنه ولو دام ذالك لبطلوا عن اكعدود واكتفوق وتعطَّلوا عن الآداب والاخلاق ومعاشرة الخلق، ألا ترى ان اصحاب رسول الله صلعم سألوا عن ذلك رسول الله صلعم فقالوا يُرسول الله إنّا اذاكنّا عندك وسمعْنا منك ه ترقُّ قلوبنا فاذا خرجْناً من عندك نرجع الى الاشتغال بالأهل والولد فقال رسول الله صلعم لو بقيتم على اكحال الذى تكونون عندى لصافحتْكم الملايكة كما جآء في الحديث، وذُكر عن الشِبْلي رحمه الله انه كان يقول لو خطر ببالى ان انجحيم بنيرانها وسعيرها تحرق منّى شعرةً لكنت مُشْرِكًا اوكما قال، فكذلك نقول نحن ايضًا ان جهتّم ليس اليها شيء من الاحراق لانها مأمورة ١٠ وإنَّها يُوصَل الم الاحتراق الى اهلُ النار بقدر ما قُسم لهم، فامَّا ما حُكِي عنه ايضًا انه قال أَيْشَ اعملُ بلَظَى وسَقَرَ عندى أنَّ لَظَى وسَقَرَ فيها نسكنُ بعني في القطيعة والإعراض لان من عرَّفه الله بالقطيعة فهو اشدُّ عذابًا ممِّن عذَّبه بَلْظَى وسَقَرَ، وذُكر عنه انه سمع قاريًّا يقرأ هــنه الآية (١)ٱخْسَأُول فِيهَا وَلاَ تُكَلِّمُونِ فقال الشِّبْلي ليتني كنتُ وإحدًا منهم كأنه اشار الى ردّ جوابه (٢) اليهم ١٠ فقال ليتني كنت مبَّن يُرَدُّ جوابي ولو في النار من شدَّة وجله لأنه لا يدري ما سبق له منه بالسعادة والشقاوة والاعراض عنه او بالاقبال عليه، وذُكر عنه ايضًا انه قال في مجلسه ان لله عبادًا لو بزقوا على جهنّم لأطَّفُوْهـا فصعب ذلك على جماعة مبّن كان يسمع ذلك، وقد رُوى عن النبيّ صلعم انه قال تقول جهنّم يوم القيّمة للمؤمن جُزْ يا مؤمن فقد اطفأ نورك لَهَبي، ٢٠ وفيما يُحكى عن الشِبْلي رحمه الله مثل هذا كثير لا ينهيّاً ذِكْرِه لكراهة التطويل والعاقل يستدلُّ بالقليل على الكثير وبالله التوفيق،

<sup>(1)</sup> Kor. 23, 110.

ولا تغرنَّكُم الأشباح، وكان يقول انتم اوقاتكم مقطوعة ووقتى ليس له (١)طَرَفان، وربَّما كان يشطح ويقول انا الوقت ووقتى عزيزُ وليس فى الوقت غيرى وأنا مَحقُ وكان يُنشد هذين البيتين،

مَكِينُ فِي مُعامِلِهِ مَكِينُ \* أَمِينُ الحَقِّ (اً اَمَنَهُ أَمِينُ أَمِينُ المَقِينِ ، مُعامِلِهِ مَكِينُ \* أَمِينُ المِقِينَ مِنَ المِقِينِ ، تَعازَزَ عِـرُّهُ فَاعْتَزَّ عِـرًّا \* فَقَدْ فاتَ المِقِينُ مِنَ المِقِينِ ، وربّها كان يقول نظرتُ (۱) في كلّ عز فزاد عزّى عليهم ورأيت عزّه ذلك في عزّى ، ثمّ كان يتلو في إِنْره (١) مَنْ كانَ يُرِيدُ ٱلْعِزَّةَ فَلِلّهِ ٱلْعِزَّةُ جَمِيعًا في عزّى ، ثمّ كان يتلو في إِنْره (١) مَنْ كانَ يُرِيدُ ٱلْعِزَّةَ فَلِلّهِ ٱلْعِزَّةُ جَمِيعًا ثمّ يقول ،

<sup>(</sup>۱) عن (۲) مینه. (۲) مینه written above as variant. (٤) Kor. 35, 11.

<sup>(°) (3)</sup> Suppl. above.

(١) وقال الشِّبلي رحمه الله كتبتُ اكحديث وإلفقه ثلثين سنة حتى اسفر الصُّبْحُ فجيتُ الى كلّ من كتبت (٢) عنه فقلت اريدُ فِقْهَ الله تعالى فا كلّمني احدٌ، ومعنى قوله حتى اسفر الصبح يعني به (٢)[حتى بدا] انوار الحقيقة ومنازلة ما دعتْ اليه حقيقةُ الفقه والعلم والعرفة، معنى قوله هاتِ فِقْهَ الله تعالى يعني التفقّه ه في علم الاحوال الذي بين العبد وبين الله تعالى في كلّ لحظة وطُرْفة عَيْن، قال وقال الشِّبلي للجُنيَّد رحمه الله (٤)[يأبا القاسم ما تقول فيمن كان الله حَسْبَهُ قولاً وحقيقةً فقال له الجنيد رحمه الله] يأبا بكر بينك وبين آكابر الناس في سؤالك هذا عشرة الآف مقام اوَّلُه محوُ ما بدأتَ به، والمعنى في ذلك ان اکجنید رحمه الله کان متشرّقًا علی حاله بفضل علمه وتمکینه فأوراه موضع ١٠ ما يخشي عليه من الدعوى فما يقول لانّ من كان الله حسبه قولاً وحقيقةً يستغنى عن السؤال فسؤاله للجنيد رحمه الله عن ذلك (٥) ينبئ عن انه مقارب لما هناك، وهكذى سمعت ابن علوان يقول كان انجُنيْد رحمه الله يقول قد أُوقف الشِبْلي رحمه لله في مكانه فيا (٦) بَعْدَ ولو (٦) بَعْدَ لجَاء منه إمام، وقال ابو عمرو ربُّها كان يجيء الشِّبلي رحمه الله الى الجُنَّيْد رحمه الله فيسألــه ١٥ مسألة فلا يجيبه ويقول يأبا بكر هو ذا أُشْفَقُ عليك وعلى ثباتك لانَّ هذا الاضطراب والانزعاج والحدّة والطيش والشطج ليست هي من احوال المتمكّنين وهي منسوبة الى احوال اهل البدايات وإلارادات، وكذلك حُكى عن الشبلي رحمه الله انه قال قال الجُنيَّد (٣ [يومًا] يأبا بكر أَيْشَ تقول فقلت انا اقول الله فقال مُرَّ سلّمك الله يعني بذلك انك في خطر عظيم فان لم يسلّمك ٢٠ الله في قولك الله من الالتفات الى شيء سوى الله فا أَسُوَّا حالكَ، وكان Af.1786 الشِبْلي رحمه الله يقول الف عام ماضية في الف عام واردة هو ذا الوقت

<sup>(</sup>١) Here B proceeds (fol. 131a, last line): إلى المجنيد في كلام له الح occurs in the chapter entitled باب في وصاياهم التي أوصى بها بعض لبعض (fol. 119a, penult. in A). (7) Text om. (7) Suppl. in marg. (5) Suppl. in marg. The words الله and كان الله have been cut away in binding and are restored by conjecture. (٥) معد (٦) معد (٧) Suppl. above.

محدث..... حد وليس في الدنيا ورآءه ورآء ولا تحته تحتُ لا نهاية (ا)له ولا يقدر احدُ (أ) من الخلق ان يُحدُّه او يصفه الا بما وصّفه الله (أ) تعالى به ولا يُحيط بذلك عِلْمُ الخلق قد انفرد بعلم ذلك خالقُهُ وصانعُهُ، ثمَّ قال (٤) أرجعُ فأرى هذا كلَّه في شعرة من خنصري يريد بذلك ان قُدْرة القادر في خلق هذا كلَّه · وفي خلق شعرةٍ من خنصري وإحدُ ويحتمل وجهًا آخر وهو ان يقول ان الكون وجميع ما خلق وإن كانت مسافته بعيثًا وطوله وعرْضه عظيمًا (٥) في كبرياً . خالقه وعظمة صانعِهِ كَشَعْرة من خنصرى بل اقلُّ من ذلك، وحُكى عنه انه قال ان قلتُ (٦) كذى فالله (٧) وإن قلتُ كذى فالله (٨) وإنَّها اعْنَّى منه ذرَّةً كانَّه يشير الى (٩) قوله (١٠) وَهُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا وأنه حاضرٌ لا يغيب وهو بكلّ ١٠ مكان (١١)لا يسعه مكان ولا يخلو منه مكان، وقوله انَّها المّنِّي منه ذرّةً يعني الخلق (١٢) محجوبون عنه بأسمآيه وصفاته وما أعْطاهم (١٢) منه غيرَ اسمه وذِّكْره لانبُّم لا يطيقون (١٤) آكثر من ذلك، وفي ذلك كان ينشد الشبلي (١٥) رحمه الله ويقول، نَقُلْتُ أَلَيْسَ قَدْ فَضُّوا كِتابي \* فَقَالَ نَعَمْ فَقَلْتُ فَذَاكَ حَسْبي،

(١٦) وله ايضًا،

أَلَيْسَ مِنَ السَّعادَةِ أَنَّ دارى \* مُجاوِرَةٌ لِدارِكَ في (١٧) البلادِ، (۱۸) وأنشد،

أَظَّلَتْ عَلَيْنا مِنْكَ يَوْمًا غَمامة " أَضَاءَتْ (١٩) لَمَا (٢٠) بَرْقًا (٢١) فَأَبْظَى رِشَاشُهَا فَلا غَيْمُها يَجْلُو (٢٦) فَيَأْيَسَ طَامِغُ وَلا غَيْثُها يأني فَيَرْوَك عِطاشُها،

Af,178a

۲.

<sup>.</sup> فارجع A (٤) A in marg. adds من اكخلق . (٢) B om. (١) A om. (٤) A من اكخلق . (٥) B om. فانها في B (٥) . فانها في B (٨) . فانها في B (٥) رحمه الله ويقول . (۱۲) B om . اكبر B (۱٤) . من غير B (۱۲) . مجبوبين A (۱۲) اقتباس A (۲۱) مل AB (۲۱) . فررا A (۲۰) مل A (۱۹)

وإكرامُ نبيّنا صلعم بالمسامحة (أ)له اتمّ من ردّ الشمس لسليمن (١) عليه السَّلم ولو (٢) سامحه لم تُرَدُّ عليه الشمس، وبعدُ فان عند اهل اكتفايق ان كلُّ شيء شغلهم عن الله (١) نعالى من الدنيا والآخرة فذاك عَدُوُّهم يطلبون الخلاص منه مجميع ما يُمْكنهم ولا ينبغي ان يكون فيهم (٢)فضلٌ (٤)لِسواهُ فهذا على · هذا المعنى (°) وبالله التوفيق، والذي قال وددتُ ان الدنيا لتمُهُ أجعلها في فم يهودي (٦) فذاك من هوانها عنه، وقد رُوى في هوان الدنيا عن النبيّ صلعم آكثرُ من ذلك ورُوى عنه (١)صلعم انه قال الدنيا (٧)ملعونة ملعون ما فيها، ورُوى عنه (ا)صلعم انه قال لو أن الدنيا تَزِنُ عند الله جناحَ بعوضة مــا Af.1776 سقى كافرًا منها شربةً من مآء الحديث،

باب آخر فی شرح کلام تکلّم به الشبلی (۱)رحمه الله وهو ممّا يشكل فرَّمه على قلوب العلما والفقها وألفاظ (٨) جرت بينه وبين الحبنيد (٩) رحمه الله،

(١٠)قال الشيخ رحمه الله حُكى عن الشبلي (١)رحمه الله انه قال يومًا لأصحابه يا قوم أَمَرُ الى ما لا ورآء (١١) فلا أَرَبُ الاّ ورآء (١٢) وأَمَرُ بمينًا ١٥ وشالاً الى ما لا ورآ • (١٢) فلا ارى الاّ ورآء ثم أَرْجِعُ فأرى هذا كلّه في شعرة من خِنْصِرى، قال فأَشْكَلَ على جماعة من أصحابه اشارتُهُ فيما قال، (١٤)قال الشيخ ابو نصر [اشارته] فيما قال وإنه اعلم الى الكون لأن الك[رسي] والعرش

<sup>(</sup>۱) B om. (۲) B adds فضلا (۲) A فضلا. (٤) مواه (۵) فضلا. (٥) فضلا (١) .رحمة الله عليهما B (٩) . جرى A (٨) . ملعون B (٧) . فقال B (٦) . و بالله التوفيق to وإمرٌ B om. from . ولا B (١١) . قال الشيخ رحمه الله . (١١) B om. are suppl. in marg. A. فلا أرى الله ورآء The words فلا أرى الله ورآء and ending الانهاية له and ending عال الشيخ is omitted in B and suppl. in marg. A. Several words have been mutilated by the binder.

تعالى وقد ذكر الله تعالى في قصّة سليمان بن داود عليه السلم فقال (١) وَوَهَبْنَا لِدَاوُدَ سُلَيْمِلَنَ نِعْمَ ٱلْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابٌ إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِٱلْعَشِيِّ ٱلْصَّافِيَاتُ ٱلْحِيَادُ فَقَالَ إِنِّي أَحْبَبْتُ حُبَّ ٱلْخَيْرِ عَنْ ذِكْرِ رَبِّي حَتَّى نَوَارَتْ بِٱلْحِجَابِ رُدُّوهَا عَلَىَّ فَطَفِقَ مَسْحًا بِٱلسُّوقِ يَالْأَعْنَاقِ، يقالَ انه كان (١)له ثلثماية فرس عربيّات لم يكن لأحد من الملوك مثالها قَبْلُهُ ولا بَعْده فكان يُعْرَضُ عليه (١) ذلك فاشتغل قلبه لذلك حتى فاتنه صلاة العصْر عن (٢) وقتها فعند ذلك قال رُدُّوها عَلَى لَّ فَطَنِقَ مَسْحًا بِٱلسُّوقِ وَٱلْأَعْنَاقِ (٤) فعرقب الجميع وضرب اعناقهم Af.177aفشكر الله له ذاك وردّ له الشّيس الى (°) موضعها الذي تكون فيه وقّتَ العصر حتى صلَّاها كما جآء في (٦) المخبر، وقد رُوى ايضًا عن رسول الله ١٠ صلعم في هذا المعنى انه لمَّا فاتته صلاة العصر يومَ الْخَنْدَق وجد رسول الله صلع لذلك وجدًا شديدًا حتى قال شَغَلونا عن (٧) الصلاة الوُسْطَى صلاة العصر ملاً الله (٨) قُلوبهم وبُيوتهم نارًا وكانوا قد آذَوْهُ قبْل ذلك أَذَّى كثيرًا وضربوه وطردوه وشتموه وطرحوا عليه (٩) الكِرْس والدم ولم (١٠) يَدْعُ صلعم ولم يَزِدْ على ان قال (١١)اللهمّ اغفرْ لقومى فانّهم لا يعلمون فلمّا اشتغلُّ قلبهُ ١٥ بما فاته من الصلاة عن وقتها دعا عليهم من شدَّة وجْنه بذلك، وهذا اتمُّ في معناه ممّا (١٢) فعل سليمن عليه السلم، فان سأل سايلٌ فقال أَيْشَ (١١) المعنى في ردّ الشمس لسليمان الى موضعها ولم نُرَدّ للنبيّ صلعم فيقال لانّ النبيُّ صلَّعُم بُعث بالحنيفية السَّهْحة فسومج (١)له بذلك لانَّ فرضًا منعه عن الفرض لأنّ حفْر المخندق كان من (أ) أمْر الجهاد في سبيل الله فلمّا حبسه ٢٠ فرْض الجهاد عن فرض الصلاة سومح له بذلك (١٤) وسليم (١) عليه السام لم يجبسه عن فرض الصلاة فرض ولا نطوّع فن اجْل ذلك لم يسامَح له

<sup>(1)</sup> Kor. 38, 29—32. (7) B om.

<sup>.</sup> فاعقب A (٤) .وقته B (۱)

<sup>.</sup> وإنه اعلم B adds (٦) . الموضع B (٥) (Y) A 3 No. (۸) B قبورهم

الكوش A (۱۰) الكوش (۹) الكوش الم (11) B aul. . فضل B (۱۲)

<sup>.</sup> بن داود B adds (۱٤) معنى رد الشمس B (۱۱)

#### . . ٤ كتاب اللَّمَع، باب في معنى احوال كانوا يُنكرون على الشبلي،

وينقلها الى من لا يفهم ذلك حتى يبسط لسانه بالوقيعة والطعن فى اولياً. الله (۱) تعالى وأهل خاصّته فيكون ذلك من أكبر الكبايــر وإعظم الإِنْم (۲) وبالله التوفيق،

### باب آخر في معنى احوال كانوا يُنكرون على الشبلي رحمه الله،

(٢)قال الشيخ رحمه الله وممَّا يُنكرون على الشبلي (١) رحمه الله ايضًا انه كان ربُّها يلبس ثيابًا مُثْمِنةً ثمّ ينزعها ويضعها فوق النار، وذُكر عنه انــه Af.176b خذ قطعة عنبر فوضعها على النار فكان يُجِّر بها تحت ذَنَب حمار وإنه كان يقول لوكانت الدنيا لقمةً في فم طِفْلِ لرِحمْنا ذلك الطفل، وقَال بعضهم دخلتُ عليه فرأيت بين يديه اللُّوْز والسُّكُّر وهو بجرقهما بالنار، وحُكى عنه ١٠ ايضًا انه كان يقول وددتُ ان لوكانت الدنيا لفَّةً والآخرة لقمَّةً أَجْعَلُهما في في حتى أَثْرُكَ هذا الخلق بلا وإسطة، وحُكى عنه (١) ايضًا انه باع (٤) عقارًا بمال كثير فا قام من موضعه حتى نثرها وفرَّقها على الناس وكان له عيال لم يدفع البهم شيئًا من ذلك فقالول هذا وأشباه (٥)هذا مخالفة للعلم وقد نهي رسول الله صلعم عن إضاعة المال ومن إمامُهُ في الذي كان يدفع الى الناس ١٥ ولم يترك لعياله فيقال إمامه ابو بكر الصدّيق رضي الله عنه إنه خرج من جميع ما كان يملك فلمّا قال الرسول صلعم ما خلَّفتَ لعيالك قال الله ورسولَهُ فلم يُنكر عليه رسول الله صلعم ذلك ، وإضاعة المال أن يُنفقها في معصية الله (١) تعالى فلو انفق رجل (٦) دانقًا في (١) معصية يكون ذلك من اضاعة المال ولو انفق ماية الف درهم في غير المعصية لم يكن ذلك من ٢٠ اضاعة المال، وإمَّا الذي كان بجرقه بالنار فلأنَّه كان يشغل قلبَهُ عن الله

<sup>.</sup> قال الشيخ رجمه الله Om. (٢) B om. . . . . وبالله النوفيق B om. (١) B om.

ذكرتُ في حكاية حكاها ابو محمّد النسّاج وهو الذي ذكر مقدّمات هذي (١) اكحكاية بتمامها حتى أَوْضَحَ معناها وأزال الانكار عنها وذلك انه قال وقف رجلٌ على الشبلي (٢) رحمه الله فسأله عن صورة جبريل (١) عليه السام ££1.176 فقال الشبلي (<sup>1)</sup> رحمه الله سمعتُ في الرياية ان لجبريل (<sup>1)</sup>عليه السلم سبعاية ه لُغة وسبعاية جناح منها (٢)جناحان اذا (٤)نشر وإحدًا غطّي به المشرق وإذا نشر الآخر غطي به المغرب فأيش نسألُ عن مَلَكٍ نغيب الدنيا بين جناحيه ثمّ قال الشبلي (٢) رحمه الله (٥)للرجل نَعَمْ ورُوى عن (١٦) بن عبّاس (٦) رضى الله عنه ان صورة جبريل (٢)عليه السلم في قايمة الكُرْسي مَثَلُ الزَّرَدة في الجَوْشَن والكرسي وجبريل والعرش كلُّ (١) ذا مع الملكوت الذي ظهر لأهل ١٠ العلم مَثَلُ الرملة في أرضِ فلاةٍ ثمّ قال ايّها السايل هذه علومٌ أَظْهَرَها (١) فهل تحْملها الأجساد (أ)او نطّيقها (١٠)البِّنية او بحويها المعقول أو تَحُدُّها الأبصار او تخْرق في (١١) الْأَسْماع (١١) يُدُلُّ بها منه وعليه (١١) وإليــه استأثرَ اكحقُ بهُالْكِ هو له غَيْبِ لا يَسع سِواه لوكُشف منه ذرَّةٌ ما وقف على الارض ديَّار ولا حملت الأشجار ولا جرت العجار ولا أظلم (١٤) لَيْلُ ولا (١٠) أشرق ١٥ (٦٦) نهار ولكنَّه حكيم (١٧)عليم أنهم لا يطيقون هذا، ثمَّ قال ايَّها السايل انَّك سألتني عن جبريل (٢)عليه السلم وأحواله فأمر اللهُ (٢) تعالى الارض ان تبتلعني إن كان فيّ فضلُ (١٨)منذ شهرٍ ولا شهرَيْن لذِّكْر جبريل ولا ميكابيّل (٢)عليهما السلم فاذا كان كلامًا مجتاج ان يكون له مثل هذه (١٩) المقدّمات التي ذكرُنا حتى (٢٠) يتبيّن معناه (٢١) فيقصد المتعنّت الى آخر الكلام منها

<sup>(</sup>۱۰) B نیس. (۱۱) A محقق.

Af.1750 لا يوصَفُ حَدُّه ولا يُدْرَكُ (١) منتهاه (١) وَذٰلكَ فَضْلُ ٱللهِ بُؤْتِيهِ مَنْ يَشَآهُ وَاللهُ ذُو ٱلْفَصْلِ (١) ٱلْعَظِيمِ،

### باب في معنى حكاية حُكيت عن الشبلي رحمه الله،

(²) قال الشيخ رحمه الله قال بعضهم وقفتُ على الشبلي (°) رحمه الله فسعنه ه يقول أَمَرَ الله (°) نعالى الارض ان تبتلعني إن كان فيَّ فضلٌ منذ شهرٍ <sup>(٦)</sup>او شهرَيْن لذِكْر جبريل (٧) وميكابيل (٥) عليهما السلم، وسمعتُ الحُصْرى يقول كان الشبلي (°) رحمه الله يقول لى إن مرّ بخاطرك ذِّكْرُ جبريل وميكابيل (°)عليهما السلم أَشْرَكْتَ، فرأيتُ جماعةً قد انكروا هذا مع تخصيص جبريل وميكابيل (°)غليهما السلم من الملايكة المفرّبين، وفي (١/١/١خبر عن النبيّ صلعم انه قال ١٠ رأيتُ جبريل (٥) عليه السلم مثل (١) الحِلْس البالي فعلمتُ (٥) به فضَّل عِلْمه وخشيتُهُ عليَّ (١٠)اوكما قال فقالوا اذاكان رسول الله صلَّعم يفضَّله على نفسه فكيف (°) يجوز لقايل (°) ان يقول مثل ذلك، فأقولُ وبالله التوفيق ان كلام الواجدين والمستهترين بذِكْر الله نعالى يكون (١١) مُجْمَلًا (١٢) وتفصيلًا وإنَّما يجد المتعنَّت فرصةً بالوقيعة (١٢) والطعن في الكلام المُجْمَل دون المفصَّل لاتّ ١٥ المجمل ربما يكون له مقدّمات لم (١٤) تبلغ المستمعَ والمفصَّلُ يكون مشروحًا مُبينًا محترزًا والمُجْمَل لا يكون كذلك وهذا الكلام الذي حُكي عن الشبلي (٥) رحمه الله (١٠) كلام مجمل له مقدّمات فاذا سمع (١٦) العاقل مقدّماته لم يتشنّع عليه ما قال الشبلي <sup>(٥)</sup>رحمه الله وإذا لم يسمع <sup>(١٧)</sup> بالمقدّمات التي قد <sup>(١٨)</sup> تقدّمت قبل هذا الكلام فأحْرَى ان يتشنُّع عليه ويُنكر قلبه (١٩)ذلك، وبيان ما

<sup>(</sup>١) B app. انتهاره (٢) Kor. 57, 21; 62, 4. (١) A منتهاره (٤) B om. . ولا ميكاييل (V) B om. (V) B ولا الشيخ رحمه الله (۱) B المحديث B (۱۱) ان B (۱۱) المسك B (۱۱) المحديث B الطن B (١٦) . كلاما مجملا B (١٥) . يبلغه B . ننقله A (١٤) . الطن B (١١). الذلك B (۱۲) المقدمات B (۱۲). المقدمات B. (۱۲).

ما حُكي (١)عنه يعني عن الشبلي رحمه الله انه اخذ من يد انسان كسرة خُبْز فأكلها ثمّ قال انّ نفسي هذه نطلب منّى كسرة خبر ولو التفت سرّے الى العرش والكُرْسي لاحترق اوكا قال يريد بذكر (٢) الالتفات بسرّه الى العرش والكرسي أن يَعِدُ له في سرّه أَثَرًا في (٢) الوحدانية والقدّم لانّ العرش والكرسي ه مُحْدَثان مخلوقان ممّا لم يكن فكان، وحُكى عن الشبلي (٤) رحمه الله انه سيل عن ابي يزيد البسطامي (٤) رحمه الله وعُرض عليه ما حُكى عنه ممًّا ذكرناه وغير ذلك فقال الشبلي (٤) رحمه الله لوكان ابو يزيد (٤) رحمه الله هاهنا لأَسْلَمَ على (٥) يد (٤) بعض صبياننا وقال لو ان احدًا يفهم ما اقول لشددتُ الزنانير، قلتُ قد اشار الى ما قال الجنيد (٤) رحمه الله ان ابا يزيد (٩) رحمه ١٠ الله مع (٦) عِظَم حاله وعلوّ اشارته لم يخرج من (٧) حال البداية ولم اسمع (٨) منه كلمةً تدلُّ على الكمال والنهاية ، والمعنى في ذلك ان هؤلاً . المخصوصين بهذا العلم فكأنَّه قد اخذ عليهم ان كلُّ وإحد منهم يُرَى ان حاله أَعْلَى الاحوال وذلك غيرةً من الحقّ عليهم حتى لا يسكن بعضهم الى بعض ألا ترى ان ابا يزيد (٤) رحمه الله (٩) تكلُّم بأشياً عجز عن فهم ذلك فهماً ﴿ زمانه وأهلُ ١٥ عصره، ثمّ قال الجنيد (٤) رحمه الله انه لم يخرج من (٤) حدّ البداية ولم اسمع له لفظاً يدلُّ على انه وصل الى النهاية، ثمَّ يقول الشبلي (٤) رحمه الله لوكان ابو يزيد (٤) رحمه الله عندنا لأسلم على (١٠) يد (٤) بعض صبياننا يعني لاّستفادَ من المُريدين (١١) الذين (٤) هم في وقتنا، وحُكى عن بعض المشايخ انه قال وقفتُ على الشبلي عشرين سنة ما سمعتُ منه كلمةً في التوحيد كان كلامه كلَّه ٢٠ في الاحوال والمقامات، وهذا كِلَّه قليل في عِظَم ما اشارول اليه من الحقيقة لانّ حقيقة التوحيد لا غاية لها ولا نهاية وكلّ فأحد منهم قد غرق في مجر

عن الشبلي انه اخذ الخ B (١)

<sup>(</sup>۱) B التوحيد (۲) (۱) التفات سره B.

<sup>(</sup>٤) B om. (٥) B ميدى.

<sup>(7)</sup> A om.

<sup>(</sup>Y) B 4/>.

<sup>.</sup> یدی B (۱۰)

<sup>(</sup>۱۱) B الذي.

على الشبلي (١) رحمه الله في (٢) سنة القحط فسلَّمت عليه فلمًّا قمتُ على ان أخرج من عنده فكان يقول لى ولمن معى الى ان خرجْنا من الدار مُرّول أنا معكم حيث ماكنتم أنتم في رعايتي وفي كلايتي، قلتُ اراد بقوله ذلك (١)ان الله (١) تعالى معكم حيث ماكنتم وهو يرعاكم ويكلأكم (٤) وأنتم في رعايته وكلايته · والمعنى في ذلك (١) انه برى نَفْسَهُ مَعْقًا فيا غلب على قلبه من تجريد التوحيد وحقيقة التفريد والواجد اذاكان وَقْتُهُ كذلك فاذا قال أنا يعبّر عن وَجْمَع ويترجم (٥)عن اكتال الذي قد (٦)استولى على سرّه فاذا قال انا يشير بذلك الى ما غلب عليه من حقيقة صفة (١)مشاهدته قُرْبَ سيّده، وسمعت الحُصْرى (١) رحمه الله (٨) يَعْكَى عنه انه كان يقول لو عرضتُ ذُكَّى على ذُلَّ اليهود ١٠ والنصارى (١) لكان ذُكِّي أَذَلُّ من ذُلَّهم فان قال القايل (١٠) أَيْنَ تقع هف الحكاية من ذلك فيقال (١١)له (١١)الحكايتان صحيحتان (١٢) والوقتان (١٤) مختلفان (١٥) فوقتًا (١٦) خُصَّ بصفاء المشاهن فنطق عن وجده وحقيقته بحض الاخلاص وخالص التوحيد (١٧) ووقتًا رُدَّ الى صفته وعُجْزِ بشريته وذُلَّ آدميته فنطق با وجد من ذلك كما قال يحيى بن مُعاذ الرازي (١) رحمه الله العارف اذا ١٠ ذكر ربَّه افتخر وإذا ذكر نفسه افتقر وإحتقر، وهذا المعنى موجود في العلم، روى عن النبيّ صلعم انه قال (١١٨) لى وقتُ لا يسعنى شيءٌ غير الله وأنا سيّدُ وَلَدِ آدم ولا فخْر، ورُوى عنه صلعم انه قال لا تفضلونی علی یونس بن متَّى عليه السلم أنا ابن امرأة كانت تأكل القديد، فكم بين الخبرين الخبرين الخبرين الخبرين الم وتفاوت ما بين الوقتين وإلله اعلم، (٢٠) وممَّا (٢١) يضافى هذا الذي (٢٢) قلنا

<sup>(</sup>۱) B om. (۲) A شدة and so app. B. سنة is a correction in A. (۴) B مشاهده (۲) A استدل (۲) مشاهده (۴) B انتم (۲) استدل (۲) استدل در (۲) B مشاهده (۲) استدل (۲ . خنلفین AB (۱۲) ما لوقتین B . والوقت A (۱۲) ماکمکایتین صحیحتین AB (۱۲) (۱۵) AB فوقت AB (۱۲) . يخص (۱۲) A om from يطاهي  $(\Gamma)$  . وما  $(\Gamma)$  . منا  $(\Gamma)$  . منا  $(\Gamma)$  . وروى عنه صلعم أنه قال  $(\Gamma)$  لي وقت قلناه B (۲۲)

وبخطُّيهُ فيما قال فلم يكن له جواب عند ذلك (١) او كلام (١) هذا قريب من معناه وبالله التوفيق، ويقال لولا ما خصّ الله (٢) تعالى (٢) موسى (١) عليه السلم بالعصمة والتأبيد وما (٤)شملتْه من انوار النبوّة والكلام والرسالة حتى وُفِّقُ وسُدِّدَ من الانكار على (٥) الخَضِر ممَّا كان يرى منه من قتْل النفس التي · حرم اللهُ (ا) تعالى وهي من أعْظَمِ الكباير فاكان يرّضي ان يقول له (<sup>٦</sup>) أَقَتَالْتَ نَفْسًا زَكِيَّةً بِغَيْرِ نَفْسِ لَقَدْ جِيْتَ شَيْءًا نُكْرًا حتى كان بردٌ عليه (٧)أَلَمْ أَقُلْ لَكَ إِنَّكَ لَنْ نَسْنَطِيعٌ مَعِيَ صَبْرًا فيقول (١) إِنْ سَأَلْتُكَ عَنْ شَيْء بَعْدَهَا فَلاَ نُصَاحِبْنِي قَدْ بَلَغْتَ مِنْ لَدُنِّي عُذْرًا بعد ما (٩) عاين منه قَتْلَ النفس التي حرم الله تعالى وأمر فيه بالقصاص فكان يَجِبُ على موسى (١)عليه السلم ان يطالبه ١٠ بالفَوَد (١٠) ويهجره ولا يستحلُّ مجالسته ومصاحبته غير ان عناية الله (١)تعالى وتخصيصه وتسديك وتوفيقه (١١)الذي (١٢)كان مصحوبة حجز بينه وبين ذلك، فكذلك دأْبُ كلّ ولى وصدّيق الى يوم القيَّمة ولا يجوز لواحد منهم أن Af.174b يلحق درجةً من درجات النبوّة (٢٢) وإنه الموفّق للصواب، وحكى عن ابي (۱٤) يزيد (۱) رحمه الله انه لم يستند قطّ الى جِدار الاّ ان يكون جدارَ مسجدٍ ١٥ او رباطٍ ويقال انه ما (١٥) رأَوْهُ مُفْطِرًا قطّ اللّ ايّالمَ العيد حتى لحق بالله عزّ وجلَّ ويكثر في مثل هذا عنه الأخبار،

(۱۱)باب في ذكر كلام حكى عن الشبلى رحمه الله وشرحه عن ذلك، (۱۱) قال الشيخ رحمه الله سمعتُ ابا عبد الله (۱۱) ابن جابان يقول دخلتُ

<sup>(</sup>١) B om. (١) B رأد وتعلى (١) البراك وتعلى (١) B om. (٤) B موسى بن عبران (١) الله (

(١) الفهوم والتصحيف الذي يقع في الحكمة يقع من وجهَيْن فوجه منها تصحيف الحروف وذلك أَيْسَرُهُ (٢) والوجه الثاني نصحيف المعني وهو أن يتكلُّم الحكيم بكلمة من حيث وقته وحاله فلا (١) يكون المستمع الدلك الحالُ والوقت فيصحّف معناه (٤) فيعبّر عنها من حيث ما يليق بحاله ووقته ومقامه ووجُّك ه فيغلط في ذلك ويهلك، سمعتُ ابا عمرو بن علوان يقول سمعتُ المجنيد (٥) رحمه الله يقول كنتُ المحبُ هذه الطايفة وأنا حَدَثُ فكنت المحمُّ منهم كلامًا (٦) لم (١) أَفْهُم عنهم ما يقولون الا أن قلبي قد سلم من الانكار عليهم فبذلك (١) نلتُ ما (١) نلتُ، وممّا يُقوى هذا الذي ذكرتُ أنّى كنت في مجلس (١) ابن سالم بالبصرة بعد هذا الخَوْض الذي جرى بيني وبينه في كلام ابي Λf.174α يزيد (°) رحمه الله فحكى يومًا (١٠)عن سهل بن عبد الله رحمه الله انه قال ذِكْرِ الله تعالى باللسان هَذَيان وذِكْرِ الله تعالى بالقلب وسوسة فسيِّل عن ذلك فقال كأنّه اراد بذلك أن يكون قايمًا بالمذكور لا بالذكر، ثم حكى في مجلس آخر عن سهل (١١) بن عبد الله رحمه الله ايضًا انه قال مَوْلاے لا ينام وأنا (°)لا أنام فقلتُ لبعض اصحابه ممّن كان يخصّه لولا أن الشيخ أَميْلُ ۱۰ الى سهل بن عبد الله (°) رحمه الله منه الى ابى يزيد (°) رحمه الله لكان يخطّيهُ ايضًا فيما قد حكى عنه (١٢) كما خطّاً ابا يزيد (٥) رحمه الله وكنّره بين يديك في الكلام الذي حكى عنه لأن في هذا الذي (°)قد حكى عن سهل (°)رحمه الله وهو إمامه وإفضلُ الناس عنك يَعِدُ المتعنَّت (١٢) مقالاً إن قصد الى ذلك والذي يعلم ان لِهذا الذي حكاه عن سهل بن عبد الله (٥)رحمه الله وجهًا ٢٠ غير ما يجد المتعنَّت فيه مطعنًا (١٤) فكذلك يجوز ان يكون لكلام ابي يزيد (٥) رحمه الله الذي حكاه عنه (١٥) وجه عير الوجه الذي هو (١٦) ذا يكفّره به

<sup>(</sup>۱) ه و (۱) فيغير B (۱) . يكن B (۱) . والثاني B (۱) . الغهم B (۱) . الغهم B (۱) . الغهم B (۱) . بن B om. (۱) . بن B om. (۱) . بن عبد الله رحمه الله B om. (۱۱) . ثم حكى فى مجلس آخر to عن سهل from . ثم حكى فى مجلس آخر (۱۲) B om. دى B (۱۲) . وجها B (۱۲) . وکذلك B (۱۲) . فيه مقالا B (۱۲) . اله (۱۲) .

ما حكم حكيم في جميع ما رسم (١)لا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ، وإمَّا قوله لمًّا مرّ بمقبرة المسلمين فقال (٢)مغرورون ان صحّ (٢)عنه ذلك كأنّه لمَّا نظر الى (٤) المتعارَف بين عامّة المسلمين في نظرهم الى أعالهم وطمعهم في النجاة Af.1738باجتهادهم وقلّة من (°)تخلّص من ذلك فسمّاهم مغرورين لانّ اعال اكخلق · كلُّها لو (٦) جُعلت بازاً و يَعَمه ممَّا أَنْعَمَ الله (٧) نعالى على الخلق بأن دلُّهم عليه وزيّن قلوبهم بالايمان (٨)به والمعرفة بوحدانيته لَبطل وإضعلٌ ذلك وليس من جميع الخلق (٩) حركة ولا نَفَس الاّ (١٠) وَبَدْوُها من الله (٧) سجانه (١١) لحنة الى الله (٧) عزّ وجلّ فمن ظنّ ان احدًا ينجو اللّ بفضل الله وسعة رحمته فهو مغرور هالك، ألا ترى سيّد الانبياء وإمام الانقيآء صلعم ١٠ يقول ليس منَّا احدُ يُنجِيه عمُّلُهُ (١٢)قالول ولا أنت يٰرسول الله (١٢)فقال ولا أنا الا أن يتغبّدني الله منه برحمة، (٧) فالتعنّت (١٤) والجسارة بالطعرب والوقيعة (١٥) من العلماء فيمن تكون جوارحه مضبوطةً مقيّدةً بالعلم والادب بحكاية او بكلام لا يحيط به الفهم في الوقت زِلَّةٌ من ألعالم وهَفُوٓ من الحكيم وخطأٌ بيّن من العاقل لانّه ربّما نَصَحَّفَ على الحكيم لانّ الحكمة ربّما تجرى ١٥ ويَحْضرها من لا يَقِفُ على معانيها ولا يلحق فَهْهُهُ مُقاصدَ المتكلِّم بهـا فعند ذلك تجرى على الأنسنة بضدّ معناها (١٦) فيلحق الحكيمَ عند ذلك نقص عند من لا يقف على مراميه ويُشْكِلُ عليه معانيه ولم يُشْرِفْ على مكانــه ولا (١٧) يَسْأَل عن بيانه لانّ الغامض من (١٨) العلوم لا يُدّرك الاّ بالغامض من

والاجتهاد ودوام (۱)الذكر لله (۲)نعالى حتى (۲)حكى عنه جماعـــة انبّهم رأوه (٤)قد ذكر الله (۱) نعالى حتى بال الدم من خشية الله نعالى ودولم تعظيمه لله (١) عزّ وجلّ وكيف يجوز ان نعتقد فيه الكفر مجكاية (٥) تُحكّي عنه (٦) ولم نعرف ارادته فيما قال ولا نطَّلع على حاله في الوقت الذي قال وهل يجوز ه لنا أن نحكم عليه فيما يبلغنا عنه لا بعد أن يكون لنا حال مثل حاله ووقت مثل وقته ووجد مثل وجه أَوليس قد قال الله نعالي (\*) إِأَيُّهَا ٱلَّذِينَ آمَنُوا ٱجْتَنْبُوا كَذِيرًا مِنَ ٱلظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ ٱلظَّنِ (<sup>(1)</sup> إِنْهُمْ) فهذا كلام (<sup>(1)</sup> جرى بيني وبين ابن سالم في مجلسه في اكحكايات التي حكاها عن ابي يزيد (١)رحمه الله اوكلام هذا معناه (١٠)او قريب من معناه، فامَّا قوله ضربتُ خيمتي (١١)بازآء ١٠ العرش او عند العرش فان صح عنه انّه قال ذلك فهذا غير مجهول ان الخلق كلَّهم والكون وجميع ما خلَّق الله (٢) تعالى نحْتَ العرش وبازاً - العرش ومعنى قوله ضربتُ خيمتي بازآء العرش يعني وجُّهتَ (١١)خيمتي نحو (١) ملكِ العرش (١٢) ولا يوجَدُ في العالم موضع قَدَم اللّ وهو بازاء العرش فلا سبيل المتعنَّت في هذا بالطعن، وإمَّا قول عند اجتيازه بمقبرة البهود وقول ه ١٥ (١٤) معذورون اى كأنَّهم (١٤) معذورون (١٥) فكأنَّه لمَّا نظر الى ما سبق لهم من الله بالشقاوة واليهودية من غير فعْلِ كان موجودًا في الأزل وأن الله (١٦) نعالى جعل نصيبهم منه السخط عليهم فكيف يتهيّأ لهم أن يكونوا مستعملين الا بعمل اهل السخط فقال كأنَّهم (٤١)معذورون وهم غير معذورين من حيث ما رسم (١١)القلم ونطق به الكتاب وما وصفهم الله (٢)تعالى بقولهم ٢٠ (١٨) عُزَيْرٌ ٱبْنُ ٱللهِ (١٩) وِنَحْنُ أَبْنَا مَه ٱللهِ فَأَحِبًا فَيْ، ولله تعالى عَدْلٌ في جميع

<sup>.</sup> حكيت B (۱) B om. (۲) AB حكوا B om. (۲) AB (۱) . ذكر الله B (۱) (٦) B مرادته (Y) Kor. 49, 12. (A) B adds الرادته (٦) الآية (f) The words جرى بيني وبين ابن are obliterated in B. (۱۰) B ازا A (۱۱) الله الله وبين ابن . بازاً ٔ العرش to ولا يوجد A om. from . وجهى (١٢) (\ξ) AB .ذكره B adds (۱۷) . وكانه B (۱۵) .معذورين (۱۷) B العلم B

<sup>(\</sup>A) Kor. 9, 30. (\4) Kor. 5, 21.

اعتقد عند قوله ذلك فبطل أن تُكفّره لانّه يُعْمَلُ ان يكون لهذا الكلام مقدّماتُ فيقول (١) يعقّبه سُبْجاني سُبْحاني يحكي عن الله تعالى بقول سجاني سبجاني لأنَّا لو سمعْنا رجلاً يقول (١) لاَ إِلٰهَ إِلاَّ أَنَا فَأَعْبُدُون ما كان يختلج في قلوبنا شيء غير أن نعلم أنّه هو ذا يقرأ القُرآن او هو ذا يصف الله ه نعالی بما وصف به نفسه وكذلك لو سمعنا دایبًا ابا یزید رحمه الله اوغیره وهو يقول سجاني سجاني لم نشكّ بأنّه يسبّح الله تعالى ويصفه بما وصف به نفسه وإذا كان الامر (٢) هكذى وعلى ما فُلْناه فتكميرك لرجل مشهور بالزهد والعبادة والعلم والمعرفة من اعظم المُحالات وقد قصدتُ بسطام وسألت جماعةً من أهل بيت ابي يزيد (٤) رحمه الله عن هذه (١٠) الحكاية فأنكرول ذلك ١٠ وقالول لا نعرف شيئًا من ذلك ولولا انّه شاع في أفواه الناس (٦) ودوّنوه في الكُتُب ما اشتغلتُ بذكر ذلك، وسمعتُ ابن سالم ايضاً (٧) وهو يحكي في مجلسه عن ابى يزيد (٤) رحمه الله انّه قال ضربتُ خيمتى بإزاء العرش او عند العرش (^) وكان يقول هذه (٩) الكلمة كُفْرٌ ولا يقول مثلُّ هذا الا كافرٌ، وكان يقول ايضاً انّ ابا يزيد (٤) رحمه الله اجتاز بمقبرة اليهود فقال ١٥ (١٠)معذورون ومرّ بمقبرة المُسْلمين فقال (١١)مغرورون، ومع جلالة (١١)ابن سالم كان يُسْرف في الطعن على ابى يزيد (١٢) رحمه الله وكان يكفّره من اجْل انّه قال ذلك فقلتُ له عافاك (١٤) الله انّ علماء نواحينا يتبرّكون بتُرْبة ابى يزيد (٤)رحمه الله الى يومنا هذا ويجكون عن المشايخ المتقدّمين ۱۸f.173ه كانول يزورونه (۱۰) وكانول يتبرّكون بدعآيه وهو عندهم من (۱۱) أُجِلّـة ٢٠ العُبَّاد والزُهَّاد وأهل المعرفة بالله ويذكرون (١٧) انَّه فاق اهل عصْره بالورع

والمُلْك (ا وجميع ما خلق الله (ا) نعالى ، ويقال إنّ فى (ا) بعض الكُتُب أن الله أَ وْحَى الى جَهْمِّ إِن لَم (ا تَ تَعْرَى ما آمُرُك به لأحرقنك بنيرانى الكُبْرَى قَال (ا يقيل لبعض العارفين ما معنى قوله لأحرقنك بنيرانى الكبرى قال (ا يقالع بذرة من حُبّه قَدَمَهُ فيكون مَثْلُ جَهْمٌ فيها كتنور خبّاز فى حريق الدنيا بل ه اقلَّ من ذلك ، ومعنى قوله آيْسَ بليْسَ فى لَيْسَ فانّه يشير الى ليسيته فيا هو فيه اذ الاشيآء كلّها فى معانيها ووجودها أشباح فيا لله تعالى فهى و إن كانت (ا بالايجاد مرسومة فى حقايقها بالعدم والتلاشى مرسومة ولأهل الحقايق فى مشاهدتها مرانب مقسومة (ا ) وَلَيْهُ بَقْبِضُ وَيَبْسُطُ وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ،

باب آخر فی شرح ألفاظ حُكیت عن ابی یزید ۱۰ رحمه الله وكان یكفّره فی ذلك ابن سالم بالبصرة وذِكْرُ مناظرة جرت بینی وبینه فی معنی ذلك،

قال الشيخ رحمه الله سمعتُ ابن سالم يقول في مجلسه يومًا فِرْعَوْنُ لم يقل ما قال ابو يزيد رحمه الله لانّ فرعون قال أنا ربُّكم الأعْلَى والربّ يسمّى به المخلوق فيقال فلان رَبُّ دارٍ وربُّ مال وربُّ بيتٍ وقال ابو يزيد رحمه الله سُبْحانی سُبْحانی وسُبُوح وسُبْحان اسمُ مَن اسماء الله تعالی الذی لا بجوز ان يسمّى به غير الله تعالی، فقلتُ له هذا الكلام قد صِجِ عندك عن ابی يزيد رحمه الله وصح عندك أنّ اعتقاده فی ذلك كان كاعتقاد فرعون فی قوله أنا ربُّكم الاعلی فقال ابن سالم قد قال ذلك حتی يصح عندے انه قوله أنا ربُّكم الاعلی فقال ابن سالم قد قال ذلك حتی يصح عندے انه أيْشَ اراد بذلك يلزمه الكفر فقلتُ اذا لم ينهياً لك أن تشهد عليه با

<sup>(</sup>۱) B معض الكتب (۲) B om. (۲) B om. from جيع to to بعض ويصفه با الكتب to بعض الكتب ويصف به are the وصف به are the beginning of B fol. 230b. (٤) A عنامرى, (٥) لاتجاد (٦) A, بالاتجاد (٧) لام.

(١) مشكل الا عند اهله فانها يُشكل ذلك (١) وأشباهه على من (١) لم يتجّر في العلم ولم ينظُرْ في الروايات وما دُوّنَ في الكُتُب عند العلمآ • في وصف عظمة الله (٢) تعالى وكبرياً به حتى يستدلُّ بذلك على ما لم يدوَّن في الكتب ممَّا (٤) انفرد وخُص به قلوبُ اولياً به وخاصَّتِهِ وخالصتِهِ على انّ الفهماء من العلماء ه بالله يعلمون انّ كلّ من شاهد زيادته في حاله الذي خُصّ به من احوال المنقطعين الى الله (°)نعالى فهو فى زيادة اكحال مع الله (٦)عزّ وجلّ فى كلّ نَفُس وطُرْفة عين من المزيد كاينة إلى في كلُّ نَفُس فيما رُبط به من المحال فهو (٢) في الانتقال في كلِّ نَفَس من حال الى حال الى ما لا نهاية له حتى يبلغ وطنُهُ في مكانه الى محلّه الذي هو مُرادٌ بذلك فكلّ حال هو منقول اليه ، فهو <sup>(۱)</sup>فان به عن اكحال الذى <sup>(۱)</sup>انتقل منه، وهذا معنى <sup>(۱۱)</sup>قوله النفآء Af.172u والفنآء عن الفنآء والذهاب والذهاب عن الذهاب وضعَّتُ فضعَّتُ عن التضييع ضياعًا وإن كانت عباراته مختلفة فانّ معانيه متَّفقة وحقايقه متَّسقة، وبيان ذلك فما رُوى عن عبد الله بن عبّاس (١) رضي الله عنه في قولـه نعالى (١١) ثُمَّ ٱسْنُوَى إِلَى ٱلسَّمَآءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ ٱبْنَيَا طَوْعًا ١٥ أَوْ كَرْهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَا يِعِينَ ، قال فقالت الملابكة يا ربّ فلو لم تأتك ما كنتَ (١٢) صانعًا (١٢) بهما قال كنتُ أُسلِّطُ (٤) عليهما دابَّةً من دوابِّ (١٥) تبتلعهما في أُقْمة قالت يا ربّ وأَيْنَ تلك الدابّة قال في مَرْج من مروجي قالت يا ربٌّ وأين ذلك المرج قال في غامض عِلْمي، ألا ترى (٢) أن في الدابّة واللقمة (١٦) ذهاب السموات والارض وفي المرج ذهاب الذهاب، وفي ٢٠ الذهاب تنبيه (١٦) قلوب العارفين فا شاهد بقلبه ذلك فكيف يشهد (١٧) نفسه

<sup>.</sup> قد انفرد B (۲) ه. واشباه ذلك (۲) B om. (٤) ع. ف.شكل B (۱) ف. ف. (۱) ع. واشباه ذلك (۲) B om. (۱) ع. (۱) ه. (۱) ه

<sup>(</sup>۱) The words انتقل منه are obliterated in B. (۱۰) B فول (۱۱) Kor. عليها ۱۹، (۱۲) B تصنع (۱۲) مایها ۱۹، (۱۲) م

<sup>(\7)</sup> A om. (\Y) Obliterated in B.

الشاهد وفيها (١)معان من الفنآء بتغيّب الفنآء عن الفنآء، ومعنى قوله اشرفتُ على ميدان الليسية حتى صرتُ مِنْ لَيْس في لَيْس بليْس فذاك اوّل النزول في حقيقة الفنآء والذهاب عن كلّ ما يُرَى ولا يُرَى وفي اوّل وقوع الفناء انطاس آثارها وقوله ليس بليس (٢) هو ذهاب ذلك كلَّه عنه وذهابه · عن ذهابه ومعنى (١) ليس بليس اى ليس شيء يُحَسُّ ولا يوجَدُ قد طُهسَ على الرسوم وقُطعت الاسمآء وغابت (٤) المحاضر وبُلعت الاشيآء عن المشاهدة فليس شيء يوجَدُ ولا يُحَسُّ (°) بشيء يُفْقَد ولا اسم لشيء يُعْهَد ذهب ذلك Af.1716 كلّه بكلّ (٦) الذهاب عنه، وهو الذي يسميّه قومُ الفناء (١) ثمّ غاب الفناء في الفنآء فضاع في (٨) فنآيه فهو التضييع الذي كان في لَيْسَ به وبه في لَيْسَ ١٠ وذلك حقيقة فَقْد كلُّ شيء وفقْد النفْس بعد ذلك وفقْد الفقْد (٩) في النقْد (١٠) والارتماس في الانطاس والذهاب عن الذهاب وهذا شيء ليس له أمد ولا وقَت يُعْهَد، وقال الجنيد (١١) رحمه الله ذِكْرُهُ لعشر سِنين (٢) هو (١٢) وَقْتُهُ ولا معنى له لانّ الاوقات في هذا اكحال (١٢)غايبة وإذا مضى الوقت وغاب بمعناه (١٤)عمَّن غُيِّبَ عنه فعشر سنين وماية وأكثر من ذلك كُلُّه في معنَّى ١٥ وإحدٍ، قال الجنيد (١١) رحمه الله (١٥) فيما بلغني ثمّ قال ابو يزيد (١١) رحمه الله اشرفتُ على التوحيد في غيبوبة الخلق عن العارف وغيبوبة العارف عن الخلق، يقول عند إشرافي على التوحيد تحقّق عندى غيبوبة الخلق كلّهم عن الله تعالى وإنفراد الله (١١)عرّ وجلّ بكبرياًيه عن خليقته، ثمّ قال الجنيد (١١) رحمه الله هذه الالفاظ التي قال ابو يزيد (١١) رحمه الله معروفة في إِدْخال ٢٠ المُراد فيما أُريدَ منها، فهذا ما بلغني عن الجنيد (١١)رحمه الله في تفسير هذه الكلمات لابي يزيد (١١) رحمه الله والذي فسّر الجنيد (١١) رحمه الله (١١) إيضاً

المخاطر B (٤) . شيء to ليس to في المجال (٦) . وهو B (١) . معانى AB (١)

<sup>(</sup>٥) A شي . (٦) B نفاه . (٢) A om. أي غاب الفناء . (٨) B فناه .

<sup>(</sup>٩) B om. غنه الفقد (١١) B om. (١٢) A نعته الفقد (١٢) الفقد الفقد القد الفقد القد الفقد ا

<sup>.</sup> فيما بلغني . (١٥) B om. عن من B (١٤) . غايه A (١٩).

في هذا، وإمّا قوله فنظرتُ فعلمت ان ذلك كلّه خدعة معناه وإلله اعلم ان المدين المملكة خدعة عند وجود (١) حقايق التفريد وتجريد التوحيد فمن اجْل ذلك قال المجنيد (١) رحمه الله (١) لو ان ابا يزيد (١) رحمه الله على عِظَم اشارته خرج من (١) البداية والتوسّط ولم اسمع له نُطقًا يدل على المعنى الذي يُنبئ عن الغاية وذلك (١) ذِكْره للجسم والمجناح (١) ولهوا و الميدان وقوله فعلمتُ ان ذلك كلّه خدعة (١) لانّ عند الهل النهاية أن الالتفات الى كلّ شيء سوى الله خدعة فمن انكر ذلك فقد قال سيّد الاوّلين والآخرين صلعم أصدَقُ كلمة (١) قالنها العرب قول لَبيد، قال سيّد الاوّلين والآخرين صلعم أصدَقُ كلمة (١) قالنها العرب قول لَبيد،

## باب ایضاً فی شرح کلام حُکی عن ابی (۱) یزید (۱) رحمه الله تعالی ،

(۱۰) قال الشيخ رحمه الله وقد (۱۱) ذكر عن ابى يزيد ايضًا انّه قال أَشرفتُ على ميدان النّسية فا زلتُ اطيرُ فيه عشر سِنين حتى صرتُ مِنْ لَيْسَ في لَيْسَ بِلَيْسَ بَيِّ أَشرفتُ على التضييع وهو ميدان التوحيد فلم أَزَلْ اطيرُ بلَيْسَ وو في التضييع حتى (۱۲) ضِعْتُ في الضياع ضياعًا وضِعْتُ فضِعْتُ عن التضييع بليس في ليس (۱۱) في ضياعه التضييع ثمّ اشرفتُ على التوحيد (۱۱) في ضياعه التضييع ثمّ اشرفتُ على التوحيد (۱۱) في (۱۱) غيبوبة المعارف عن الخلق، قال المجنيد (۱) رحمه الخلق (۱۲) عن العارف (۱۱) وغيبوبة العارف عن الخلق، قال المجنيد (۱) رحمه الله هذا كلّه وما (۱۸) جانسه (۱۹) داخلُ في علم الشواهد على الغيبة عن استدراك

ذكر (٤) A البادية (١) البادية (١) B om. (١) B om. (١) B om. (١) البادية (١) البلادية (١) البلادية (١) البلادية (١) البللادية (١) البللادية (١) البللادية (١) B om. (١) B om. (١) البلللامي (١٥) البللادية (١٥) البللادية (١٥) البللادية (١٥) البللادية (١٥) الله الله الله (١١) الله الله الله (١١) الله الله الله (١١) اله (١١) الله 
به ما سَبَق له من السعادة والشقاوة، وقال الشاعر،

رُبَّ يَوْمٍ كَأَنَّـهُ يَوْمَ بِانُوا \* مِنْ دُمُوعِ الْفِراقِ يَوْمٌ مَطِيرُ لَوْ تَرانِي (١) رَأَيْتَ يَوْمَ (٢) تَوَلَّوا \* جَسَدًا وَإِقْفًا (٢) وَقُلْبً يَطِيرُ، وإمَّا قوله وما (٤) يُضيف (٥) جناحيه وجسْمَهُ الى الأحدية والديمومية يريد · بذالد (٦) تَبرَّيهُ من حَوْله وقوّته في طيرانه بعني في قصد الى مطلوبه وأن يضيف فِعْله وحركته في قصاف الى الأحد الدايم بلفظة (١) مستغرّبة ، ومثل ذلك موجودٌ في كلام الواجدين والمستهترين وإذا كان الغالبَ على سرّ الواجد وقليهِ ذِكْرُ من يَعِدُ به يَصِفُ جميع أحواله بصفات محبوبه مثل مجنون بني عامر كان اذا نظر الى الوحش يقول لَيْلَى وإن نظر الى الجبال يقول لَيْلَى ١٠ وإن نظر الى الناس يقول لَيْلَي (^/حتى اذا قيل له ما اسمُكَ وما حالُكَ يقول لَيْلَى وفي ذلك قال،

أَمْرُ عَلَى الدِّيارِ دِيارِ لَيْلَى \* أُفَيِّلُ ذا الجِدارَ وَذا الجِدارا وَمَا حُبُّ الدِّيارِ شَغَفْنَ قَلْنِي \* وَلِكِنْ حُبُّ مَنْ سَكَنَ الدِّيارا ،

وقال غيره،

١٥ أُفَتَشُ سِرَّى عَنْ هَوَاكُمْ فَلا أَرَى \* سِولَى ( أَ) يَأَنَّى (١٠) عَنْكَ وَالْكُنْهُ أَكْبَرُ فَإِنْ وَجَدَتْ أَنَّى فَفِي الوَجْدِ أَنَّهَا \* فَإِنْ عَبَّرَتْ عَنِّي فَعَنْهَا نُعبِّرُ، (١١) ومثْل ذلك كثير ومستحسَن من القايلين في معني ما قالوا في وصف وجْده بمخلوق وفي هوًى باطل والاشارةُ في معنى المُراد من ذِكْر ذلك نُغْنى عن العبارة وبالله التوفيق ، وإمَّا (١٢) معنى قوله عشر يسنين وأَلْف أَلْف مرَّة . وميدان الازلية وهوآ و الكيفية فذاك (١٢) قد قال الجنيد رحمه الله انّه وصْفُ بعض الطريق وفيا قال الجنيد رحمه الله كفاية عن كلامنا (١٢) وتكرارنـــا

<sup>(°)</sup> A بخناحیه B (۲) مستعین به . (۲) A بنبریه B . بنبریه B . بخناحیه این . عنك with انت A (۱۰) A داني (۱۰) و (۱۰) اللي with عنك with عنك الله عنك الله عنك الله عنك الله عنك الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه written above. (۱۱) A وإشباه . (۱۲) B om. قد B om, from قد . فيما قال الجنيد رحمه ألله to قال

فقد وصف ما (١) لاحظ من ذلك ووَصَفَ النهاية في حال بُلوغه والمستقرَّ في تناهى رُسوخه، وهذا كلَّه طريقٌ من (٢)طريق المطلوبين بالبُّلوغ الى حقيقة علم التوحيد بشواهد معانيها منظورًا اليها (٢)متوهًا بأهلها فيها مُرْسَلين في حق ما لاحظوه ممّا (٤) شهدوه وليس لذلك اذا كان (٥)كذلك غاية (١) كُنه ه (V) يَقْوَى عليه المطلوبُ به ولا رُسوبُ في إرْماس يصيرون اليه بل (A) ذلك على شاهد التأبيد فيه وإيثار التخليد فما وجدول منه، وقال الجنيد (٩) رحمه الله وإمَّا قول ابي يزيد أَلْف أَلْف مرّة (١٠)فلا معنى له لانّ نعْنَــه اجلُّ واعظمُ ما وصفه وقاله وإنَّما نَعَتَ من ذلك على حسب ما أَمْكَنَهُ، ثمَّ وصف ما (١١)هناك وليس هذا بَعْدُ الحقيقةَ المطلوبة ولا الغاية المستوعبة وإنَّما هذا . ، بعْضُ الطريق ، فهذا ما (١٢) فسّره اكجنيد (أ)رحمه الله وفيه بُلْغة وكفاية لمن يفهم وليه الموفّق (١٢)للصواب، قال الشيخ رحمه الله غير أن اكجنيد قد تكلّم على حال ابى يزيد (١) رحمه الله (١٤) فيما شَطَحَ به (١٥) وما نطق (١) بذلك عن وجْده فامَّا ما يَجِدُ المتعنَّت مطْعنًا فيما (١٦)قال ابو يزيد فلم يذكره وهو (١٧) قوله صرتُ طيرًا ولم ازل اطيرُ فكيف ينهيّاً للمرء أن يصير طيرًا ١٥ (١٨) ويطير، والمعنى فيا أشار اليه سُمُوُّ الهمم وطَيَران القلوب وذلك موجود في لُغة العرب أن يقول القابل كِدْيتُ أن اطيرَ من الفرح وقد طار قلبي وكاد أن يطيرَ عقلي، وقال يحبي بن مُعاذ (٩) رحمه الله الزاهد سيَّار والعارف طيّار (١٩) يريد بذلك أن العارف في قصده الى مطلوبه أَسْرَعُ من الزاهد Af.170% وهذا جايزٌ وقد قال (٩) الله (٢٠) تعالى (٢١) وَكُلُّ إِنْسَانِ أَلْزَمْنَاهُ طَايِرَهُ فِي ٢٠ عُنْقِهِ، رُوى عن سعيد بن جُبيّر (٩) رحمة الله عليه في معنى تفسيره أُكفّنا

<sup>(</sup>۱) الاحظه (۱) الاحظه (۱) الاحظه (۱) الاحظه (۱) الاحظه (۱) الدلاق (۱) الدلاق (۱) الذلك (۱۱) الذلك (۱۱) الدلك (۱۱) الدلاق (۱۱) الدلك (۱۱) ا

<sup>(</sup>FI) Kor. 17, 14.

وسَمْعه الذي يسمع به ولسانه الذي ينطق به وين (١)التي يبطش (١) بها كما (١) جَآ ۚ فِي الْحَدَيْثِ، وقد قال القايل في وجْده بمخلوق مِثْلَهُ (٤) وقد وصف وجه بحبوبه حتى (٥) قال،

أَنَا مَنْ أَهْوَى وَمَنْ أَهْوَى أَنَا \* فَاذَا (٦) أَبْصَرْتَنِي أَبْصَرْتَنِي أَبْصَرْتَنِي نَحْنُ رُوحان مَعًا في جَسَدٍ \* أَلْبُسَ ٱللهُ عَلَيْنَ البَدَنَ ، فاذا كان مخلوقٌ يَجِدُ (٢) بمخلوق حتى يقول مثل ذلك فا ظنُّك بما ورآء ذلك، وبلغني عن بعض الحكماء انّه قال لا يبلغ (١/١ المتحابّان حقيقة المحبّة حتى يقول الواحد اللَّخَريا أَنا، وشرحُ ذلك يطول (أ)ان استقصيتُ وفيما ذكرتُ كفايةٌ ، وبالله التوفيق ،

### باب (١١) آخر في (١١) تفسير حكاية (١١) ذكرت عن ابي (۱۲) يزيد (۱۰) رحمه الله،

(١٤) قال الشيخ رحمه الله قلتُ وقد حُكَى (١٥) ايضًا عنه انّه قال اوّل ما Af.170a صِرْتُ الى وحدانيته فصِرْتُ طَيْرًا (١٦) حِسْمه من الأحدية وجناحاه من الدَّيْمومية فلم أَزَلْ أطيرُ في هوآ والكَيْفية عشر سِنين حتى صرتُ الى هوآء ١٥ مثل ذلك مأية ألف ألف مرّة فلم ازل اطيرُ الى أن صرتُ في مَيْدان الأزلية فرأيت (١٠) فيها شجرة الأحدية، ثم وَصَفَ أَرْضِها وأَصْلها وفَرْعها وأغصانها وثِهارِها ثمّ قال، فنظرتُ (١٧) فعلمتُ انّ هذا كلّه خُدْعة، قال انجنيد (١٠) رحمه الله امَّا قوله اوّل ما صرتُ الى وحدانيته فذاك اوّل لحظهِ الى التوحيد

وقت Written above. (٢) B به with الذي with الذي with الذي written above. (١) A om. (٤) B . « (۲) هذه الابيات B adds . « (۲) . وجد، محموبه . وجد، محموبه (۱) A المتحابون B المتحابون (۱) المتحابون (۱) المتحابون المتحابون B ما المتحابون المتحابون (۱) المت قال الشيخ رحمه الله . (۱۲) B adds . (۱۲) B om. ذكر ذلك B (۱۲). (۱٥) B ايضا B (۱٦) B عنه ايضا B (١٥) .

انّ العبد اذا تيقن بقُرْب سيّده منه (۱) ويكون حاضرًا (۱) بقلبه مراقبًا لخواطره فكلُّ خاطر بخطر بقلبه فكانّ الحقّ بخاطبه بذلك وكلَّ شيء يتفكر (۱) بسِرّه فكانّه يخاطب الله (٤) تعالى به اذ الخواطر وحركات الاسرار وما يقع فى القلوب بَدْقُهُ من الله وانتها في الله فهذا على (۱) هذا المعنى والله اعلم (۱) بالصواب، وقد قال (۱) القايل،

(٨) مَثَانَهُ (٩) المُنَى فَظَلَّ نَدِيمِي \* فَتَنَعَّمْتُ فَاقَدًا لِلنَّعِيمِ (١٠) مَثَانَهُ حَتَّى كَأَنِّي أُناجِيهِ بِسِرِّي وَسِرِّهِ الرَّكْتُومِ، (١٠) مَثَانَّهُ حَتَّى كَأَنِّي أُناجِيهِ بِسِرِّي وَسِرِّهِ الرَّكْتُومِ، (١١) وَقَالَ آخِرِ،

قالَ لى حِينَ (١٢) رِمْتُهُ \* كُلُّ ذا قَدْ عَلَمْتُهُ لَوْ بَكَي طُولَ (٢١) غَمْرِهِ \* بِدَمٍ ما رَحِمْتُهُ،

يريد مناجاة الاسرار ومثلُ ذلك كثير في الشعر وغيره، وإمّا قول و ربيّى بوحدانيتك وأليسنى أنانيتك وأرفعنى الى أحديتك يريد بذلك الزيادة والانتقال من حاله الى نهاية (١٠٤) احوال المخققين بتجريد التوحيد (١٠٥) والمفرّدين (١٠١) لله مجتيقة التفريد، وقد ذُكر عن رسول الله صلعم فيما رُوى عنه سَبق المفرّدون قبل يرسول (١١) الله (١١) ومن المفرّدون قال المحامدون الله في السرّاء والفررّاء، وإمّا قوله (١٩) ألبسنى انانيتك حتى اذا رآني خُلقُك قالول رأيناك فتكون أَنْت ذاك ولا أكون أنا هناك فهذا وأشباه ذلك نصف فناءه وفناءه عن فنايه وقيام المحقّ عن نفسه بالوحدانية ولا خَلق قَبْلُ ولا كون كان وكلّ ذلك مستخرج من قوله صلعم يتول الله (١٤) نعالى ما زال عَبْدى الله عَبْدى الله وكلّ ذلك مستخرج من قوله صلعم يتول الله (١٤) نعائى ما زال عَبْدى الله الله الله وكان وكلّ ذلك مستخرج من قوله صلعم يتول الله (١٤) التي يبصر (١١) بها

<sup>.</sup> وصف B (٥) عز وجل B (٤) . بسر B (٦) . القلبه B (١) . يكون B (١) . الله B om. (٧) B adds . في هذا المعنى (١) B om. (١) A om. ألله B (١٠) . مثله B (١٠) . مث

صلی B adds (۱۷) . فیه B (۱۱) . والمغردون AB (۱۵) . الاحوال B (۱۷) . فیه B (۱۱) . والمبسنی B (۱۹) . من B (۱۸) . الله علیك but in A الذی written above. (۱۱) . به B (۱۱)

ذلك ام لا، ذُكر عن ابي يزيد انّه قال (١) رفعني مرّةً فأقامني بين يديه وقال لى يأبا يزيد إنّ خلقي يجبّون ان يَرَوْك فقلت زَيِّني بوحدانيتك وَأَلْبُسْنِي أَنانِيتِكَ وَإُرفَعْنِي الى أَحديتِكَ حتى اذا رآني خَلْقُك قالوا رأيناك Af.169a فتكون أَنْتَ ذاك ولا أكون انا هناك، فان صحّ عنه (<sup>۱)</sup> ذلك فقد قال ه الجُنَيْد (٢) رحمه الله في كتاب تفسيره لكلام ابي يزيد (١) رحمه الله هذا كلام (٤)من لم يُلبسه حقايقَ وجْد التفريد في كَال حقّ التوحيد فيكون (٥)مستغنياً بما ألبسه عن كون ما (٦) سأله، وسؤالهُ لذلك يدلٌ على انّه مقارب لِما هناك وليس المقارب للمكان بكاين فيه على الإمْكان والاستمكان، وقوله أَلْهِسْنِي وزَيِّنَي (٧) وآرفعْنِي يدلُّ على حقيقة ما وجده ممَّا هذا مقدارُهُ ومكانُهُ ١٠ ولم يَنَل الْحُظْوة الاّ بقدر ما استبانه، قلتُ فهذا الذي (^) فسّر الجُنَيْد (<sup>٢)</sup>رحمه الله فقد وصف حالَهُ فيما قال وبيّن مكانّهُ فيما اشار اليه ابو يزيد (١) رحمه الله، فامَّا ما يَعِدُ المتعنَّث والمعاند مقالاً بالطعن على من يقول مثل ذلك فلم يبيَّن، وإلى ذلك (١٩)المعنى (١٠)والمَقْصَد وبالله التوفيق قولُهُ رفعني مرَّةً فأقامني بين يديه يعني أشهْدَني ذلك وأحضّزَ قلبي لذلك لانّ اكخلق كلّهم ١٥ بين يدى الله (١١) تعالى لا يذهب عليه منهم نَفَسُ ولا خاطرٌ ولكن يتفاضلون في حضورهم لذلك ومشاهدتهم ويتفاوتون في صفاتهم من كدورة ما تُحْجُبُ بينهم وبين ذلك من الأشغال القاطعة والخواطر المانعة، وقد رُوك في اكحديث ان النبيّ صلعم كان اذا اراد ان يدخل في الصلاة يقول وقفتُ بين يدى الملك الجبّار، وإمّا قوله قال لى وقُلْتُ له فانّه يشير بذلك الى . مناجاة الأسرار وصفاً. الذِّكْر عند مشاهنة القلب لمراقبة الملك انجبَّار في آناً. الليل والنهار فقِسْ على ما (١٢) بيّنتُ الك فان اكجميع يُشبه بعضُهُ بعضًا وإعلمْ

<sup>(</sup>١) B مس. (٥) A مس. (٥) B app. ذاك A om. (٥) B app. المعزل A om. (١) B مال. (١) A om. (١) B المعزل (١) مستغيثا (١) العنى with المعنى written above as a variant. (١٠) B المعنى (١١) B app. ينسب (١٢) B app. ينسب (١٢) B app.

(١)رحمه الله وكان من كلام ابي (٢) يزيد (١)رحمه الله لقوّته وغَوْره وإنتهآء معانيه (٢) مُغْتَرَفٌ من مجْر قد انفرد (٤) به وجُعل ذلك البعر له وَحْدَهُ، (٥) قال الجنيد (١) رحمه الله ثمّ انّي رأيت الغاية القُصْوَى من (٦) حاله يعني من حال ابي يزيد رحمه الله حالاً قلَّ من يفهمها عنه او يعبّر (٧)عنها عند استماعها ٥ لانَّه لا يحتمله الاَّ من عرف معناه وأدرك مُسْتَقاهُ ومن لم تكن هذه هيئتَــهُ عند استماعه فذلك كلّه عنه مردود، وقال الجنيد (١) رحمه ألله رأيتُ حكايات ابي يزيد (١)رحمه الله على ما نَعْتُهُ يُنبئ غنه انّه قد غرق (٨)فيما وجد منها وذهب عن حقيقة الحقّ (†)اذا لم (١٠) يَرِدْ عليها وهي (١١)معانِ (١٢)غرَّقتْه على تارات من الغَرَق كلُّ وإحدٍ منها (١٢)غيرُ صاحبتها، وقالَ الجنيد (١)رحمه ١٠ الله امَّا ما وصف من بدايات حاله (١٤) فهو قوىٌ مُحْكَمَ قد بلغ منه الغاية وقد وصف اشيآء من علم التوحيد صحيحةً الاّ انها بدايات فيما يُطلب منها المُرادون لذلك، وهذه الكلمات التي أُريدُ ان أَذكرها ليست (١)هي ممّا (١٥) يُكْتَبُ في المصنَّفات لانَّها ليست من العلوم المبثوثة عند العلماء ولكن رأبت الناس قد آكثروا اكخُوْض في معانيها فواحدٌ قد جعله حُجّةً لباطله ١٥ وَ خَرُ قد اعتقد في قايلها الكُفّر والمجميعُ قد غلطوا فيما ذهبوا اليه، والله (١٦) الموفّق للصواب،

# باب في ذكر حكاية (۱۷) حُكيت عن ابي يزيد البسطامي (۱) رحمه الله تعالى،

وقد (١٨)شاع في كلام الناس انّه قال (١٩) ذلك ولا أدْرى يصحّ منه

وقال B om. (٢) B adds مغترق (٩) القوله A (٤) مغترق (٩) القوله (٩) القوله (٩) الخ (١٠) الخ (١٠) الخوق للصواب for الماله (١٥) الخوق للصواب (١٥) الخوق للصواب (١٥) الخوق الصواب (١٥) الخوق الصواب (١٥) الخال (١٥) الخوق الصواب (١٥) الخال (١٥) الخوق الصواب (١٥) الخال (١٥) الخول (١

فهو الامام الكامل وهو القُطْب والحُجّة والداعى الى (۱) المنهج (۱) والهَحَجّة كا رُوى عن على بن ابى طالب (۱) رضى الله عنه انّه قال فى (٤) كلام له لكُهيْل ابن (٥) زياد اللهم (١) بَلَى لا تخلو الارض من قايم لله (١) بحُجَجه ليلا تَبْطُلَ ابَاتُهُ وتَدْحَضَ حُجّتُهُ اولئك الاقلّون عددًا الأعظّون عند الله (٨) تعالى ٥ قدرًا، وقد رجعتُ الى معنى الشطح وتفسير (١) الشطحيات (١١) وأقلُ ما يوجَدُ لأهل الكال الشطحُ لانيم متمكّنون فى معانيهم وإنّها وقع (١١) فى الشطح من كان فى بداية وكان مُرادًا بالوصول الى الكال والغاية فتكون (١١) بدايتُهُ نهاية الارادات وهى (١١) فى معناها بداية الغايات والكال والنهايات، والله اعلم (٨) بالصواب،

١٠ (١٤) باب في كليات شطحيات تُحكَى عن ابي يزيد (١٠) [قد فسّر الحبنيد] طرفاً منه ،

قال الشيخ رحمه الله قد فسّر الجُنيْد (^) رحمه الله شيئًا قليلاً من (١٦) شطحات ابى يزيد (^) رحمه الله والعاقل يستدلّ بالقليل على الكثير ومن المحال أن أحِدَ للجُنيْد (^) رحمه الله تفسيرًا لكلامه (١٧) فأدع ذلك وأتكلّم من عندے (^) له جوابًا (١١) غيرَهُ، قال الجنيد (^) رحمه الله الحكايات عن أبى يزيد مختلفة والناقلون عنه فيما سمعوه (١٩) مفترقون وذلك والله اعلم لاختلاف الاوقات والناقلون عنه فيما ولاختلاف المواطن (١٦) المتداولة بما خصَّ منها فكلُّ بحكى عنه ما ضبط من قوله ويؤدى ما سمع من (١٦) نفصيل مواطنه، وقال المجنيد

<sup>.</sup> كلامه B (٤) عليه السلام B (٢) . والحجة B (١) . المنهاج B (١) . المنهاج B (١) . المنهاج B (١) . (يد B (٥) . (يد B (٥) . (يد B (٥) . (يد B (١٠) . (يد B (١٠) . (يد B (١٠) . (١٠) B (١٠) . (الله B (١٠) . (١٠) B (١٠) . (١٠) B (١٠) . (١٠) B (١٠) . تفير كلمات شطيحات حكى عن ابي يزيذ البسطامي رضي الله عنه طرف منه قد فسر المجنيد المح منفرقون B (١٦) . غيرها B (١٨) . ان ادع B (١٧) . شطيحات B (١٦) . المذولة B (١٦) . تفضيل AB (١٦) . المذولة B (١٦) . المذولة B (١٦) . المذولة B (١٦) . المذولة B (١٦) .

والانقطاع اليه فى جميع الاوقات وصحّة القصود والارادات وتصفية السراير من الآفات والاكتفاء بخالق السموات وإماتة النفوس بالمخالفات والصدق في منازلة الاحوال وللقامات وحُسْن الادب بين يدے (١)الله في السرّ والعلانية في الخلوات والاكتفآء بأَخْذ البُلْغة عند غلبة الناقات والإعراض عن الدنيا وترثك ما (<sup>۱)</sup>فيها طلبًا للرفعة في الدرجات والوصول الى الكرامات، فين غلط في علم الرواية غلطاً لم يسأل عن غلطه احدًا من اهل (١)الدراية ومن غلط في علم الدراية شيئًا لايسأل عن غلطه احدًا من اهل علم الرواية ومن غلط في شيء من علم القياس والنظر فلا يسأل عن غلطه احدًا من اهل (٤) علم الرواية والدراية (٥) وكذلك من غلط في شيء من علم الحقايق ١٠ والاحوال فلا يسأل عن غلطه الاّ عالمًا منهم (٦) كاملًا في معناه، ويُمْكن ان توجَد هذه العلوم كلُّها في أهل الحقايق ولا يكن ان يوجد علم الحقايق في هؤلًا. الاّ ما شآء الله لانّ علم الحقايق ثمرة العلوم كلّها (١) ونهاية جميع  $\Lambda f.168a$  العلوم،  $^{(\Lambda)}$ وغاية جميع العلوم الى علم اكتقايق فاذا انتهى اليها وقع في بحر لا غاية له وهو علمُ القلوب وعلم المعارف (٩) وعلم الاسرار وعلم الباطن وعلم ١٥ التصوّف وعلم الاحوال وعلم المعاملات (١٠)ائ ذلك شيّت معناه وإحدُ، قال الله (١١) تعالى (١٢) قُلْ لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِهَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ قَبَلَ أَن تَنْفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي وَلَوْ جَبْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا، (١٢) أَلا ترى انَّ هؤلاء لا يُنكرون شيئًا من علومهم وهم ينكرون علوم هؤلاً. الله (١٤)ما شاً. الله وكلّ صنْف من هؤلاً - اذا تَجَّر في علمه فصار مُتْفَنَّا في فهمه فهو السبَّد لأصحابه لا بدُّ لهم من ١٠ الرجوع اليه فيا يُشكل عليهم، فاذا اجتمعت هذه الاقسام الاربعة في واحد

العلم في الدراية ومن B (۲) على من فيها B adds (۱) الله عز وجل B (۱) . للامًا B (۲) . فكذلك B (۵) . العلم في B (٤) . غلط في شي من علم القياس الخ وغايتها B (۸) من الله نات العلوم على في العلوم الله وغايتها B (۸) من العلوم الله وغايتها B (۹) . وغاية جميع العلوم العلوم (۱۰) B (۱۰) . وغاية جميع العلوم (۱۰) B ان ترى B (۱۱) . ذلك شي . وغاية جميع العلوم (۱۲) . ذلك شي . من B (۱۲) . من B (۱۲) . من B (۱۲)

ٱلرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ ولم يَقُلْ ما نعرَّفْنا به اليك وقولَهُ صلعم لو تعلمون ما <sup>(۱)</sup>اعلم لوكان من العلوم <sup>(۲)</sup>التي أُمر بالبلاغ لبلّغهم ولو صلح لهم أن يعلموه لعلَّمهم لانَّ الله (٢) تعالى خصَّ النبيِّ صلعم بعلوم ٍ ثلثٍ ، عِلْم بيَّن للخاصَّة والعامَّة وهو علم المُحُدود والأمر والنهى، ويعْلُم خُصَّ به (<sup>٤)</sup>قومُ · من الصحابة دون غيره (°) هُو العلم الذي كان يعلم حُذَيْفة بن اليَمان (٦) رضى الله عنه حتى كان يسأله عمر بن الخطّاب (٦) رضى الله عنه مع جلالته وفضله ويقول يا حذيفة هل أنا من المنافقين، وكذلك رُوى عن عليّ بن ابي طالب (١) رضي الله عنه انه قال علّمني رسول الله صلّعم سبعين بابًا من العلم لم يعلم ذلك (١/١٥ غيرى (٦) قال وكان اصحاب رسول الله صلعم اذا ١١ أَشْكُلُ على (١) احدهم شيء بلتجون في ذلك الى على بن ابي طالب (٧) رضي الله عنه، وعِلْم (١٠) خُصٌّ به رسول الله صلعم لم يشاركه فيه احدٌ من (١١) اصحابه ££1676 وهو العلم الذي قال لو تعلمون ما اعلمُ، فمن اجْل ذلك قُلْنا لاينبغي لأحد ان يظنّ انه (۱۲) بجوى جميع العلوم حتى يخطّيء برأيه كلامَ المخصوصين ويكبّرهم ويزندقهم وهو (١٢)منعرّ من مارسة احوالهم ومنازلة حقايقهم وإعالهم، ١٥ (١٤) وعلوم الشريعة على اربعة اقسام (١٠) فالقسم الاوّل منها علم الرواية والآثار والاخبار وهو العلم الذي (١٦) ينقله الثقات عن الثقات، والقسم الثاني علم الدراية وهو علم النقه والاحكام وهو العلم المتداول بين العلمآء والنقهَّاء ، والقسم الثالث علم القياس والنظر والاحتجاج على المخالفين وهو علم الجدل وإثبات الحُجّة على اهل البدع والضلالة نصّرةً للدين، والقسم الرابع (٥)هو ٢٠ أَعْلاها وَأَشْرَفُها وهو علم الحقايق والمنازلات وعلم المعاملة والمجاهدات والاخلاص في الطاعات والتوجّه الى الله (٦) عزّ وجلّ من جميع انجهات

<sup>.</sup> قوما B (٤) عز وجل B (٢) الذي B (٦) الذي A (١) البكيتم B adds (١) عز وجل B (٥) . الدد B (٥) عليه السلام B (٣) . وهو B (٥) . وهو B (٥)

<sup>. (</sup>۱۱) A خبر B (۱۲) . بخنوى B (۱۲) . الصحابة B (۱۱) . خص الله B . خبر A (۱۱)

<sup>.</sup> ننقل B (١٦) . فقسمه الاولى B (١٥) . وعلم B (١٤)

أن يتكلّم فى عِلَمهم وإصابتهم ونقصانهم وزيادتهم ومن لم يسلك سُبُلهم ولم يَنْحُ نَحْوَهم ولا يقصد مقاصدهم فالسلامةُ له فى رفْع الانكار عنهم وأن يَكِلَ أُمورهم الى الله تعالى ويتّهم نفسه بالغلط فيا ينسبهم اليه من انخطأ، وبالله التوفيق،

# باب تفسير العلوم وبيان ما يُشْكل على (أ)فهم العلماء من علوم المخاصة وتصحيح ذلك بالمُحجّة،

Af.167a (١) قال الشيخ رحمه الله، اعلم ان العلم اكثر من ان يحيط به فهمُ الفهماء او يُدْركه عقول العقلاء وكفاك بقصة موسى والمخضر عليهما السلم مع جلالة موسى (١) عليه السلم وما خصّه الله به من الكلام والنبوّة والوحى والرسالة، وقد ذكر الله (١) نعالى في المُحكم الناطق على لسان (١) نبية الصادق عَجْزَ ، موسى (١) عليه السلم عن إدراك علم عبْدٍ من عباده (١٥) ذقال نعالى (١) عَبْدًا وَمِنْ عِبَادِنَا اَتَيْنَاهُ رَحْمةً مِنْ عِنْدِنَا (١٧) الآية حتى (٨) سأله فقال (٩) هَلْ أَتَبِعُكَ الله مع تأبيد موسى (١) عليه السلم (١٠) وشرفه وعصمته من الانكار (١) عليه على (١١) أن المخضر (١) عليه السلم لم يلحق درجة موسى (١) عليه السلم في النبوّة والرسالة والتكليم ابدًا، وقال النبيّ (١١) صلعم لو (١١) نعلمون ما أعْلَمُ الضحكة مولى والرسالة والتكليم ابدًا، وقال النبيّ (١١) صلعم لو (١١) ولا تقاررتم على فرُشكم ولحرجتم الى الصُعدات تجارون الى الله (١١) نعالى والله لوددتُ أنّى كنت شجرة ولا رئا تُعْصَدُ، رواه اسرائيل عن ابرهيم بن مُهاجر عن (١٥) مُجاهد عن مورّق عن ابى ذرّ عن النبيّ صلعم، وفي هذا المخبر دليل على ان (٢١) قوله (١١) يأمُّمُ الله الله (١١) يأمُّم عن البره عن البره عن الله عن الله عن البره عن الله الله (١١) يأمُّم الله عن المنه عن الله عن المنه عن الله عن الله عن المنه عن الله ع

عنها والبَحْثِ عمًّا (١) يُشكل عليه منها (٢) بالسؤال (٢) عمَّن يعلم عِلْمَها، ويكون ذلك من شأنها ألا تَرى انّ المآء الكثير اذا جرك في نهر ضيّق فيفيض من <sup>(٤)</sup>خافتَيْه <sup>(٥)</sup>يقال شَطَحَ المَآء في النَّهْر، <sup>(٦)</sup>فكذلك المُريد الواجدً Af.1666 قوى وَجْدُهُ ولم يُطِقْ حَمْلَ مَا يَردُ على قلبه من سطوة انوار حقايقه سطع ه ذلك على لسانه فيترجم عنها بعبارةٍ مستغرَّبةٍ مُشْكِلةٍ على فُهوم سامعيها إِلاَّ من كان من أَهْلِها ويكون مُتجِّرًا في علمها فُسُمِّي ذلك على لسان اهل (٧) الاصطلاح شَطْعًا، وبَعْدُ فانّ الله نعالى فنح قلوب اولياً بـــه وأَذِنَ (١) لهم بالإشراف على درجات متعالية وقد جاد الحق (أ) نعالى على إهل صَفْوت والتحقّقين بالتوجّه والانقطاع اليه بكَشْف ماكان مستترًا عنهم قَبْلَ ذلك من ١٠ مراتب صفوته ودرجات اهل الخصوص من (١٠)عباده فكلٌ واحد منهم ينطق مجقيقة ما وجد ويصدق <sup>(١١)</sup>عن حاله ويصف ما ورد على سرّه <sup>(١٢)</sup> بنُطْقه ومقاله لانبَّم لا يرون حالاً أَعْلَى من حالهم حتى يُحْكموها فاذا احكموها فعند ذلك يَسْمُون (١٢) بِهِمَمِم الى حالة أَعْلَى من ذلك حتى تنتهي (١٤) الطُّرُق والاحوال والأماكن الى غاية ونهاية هي أُعْلَى النهايات وغاية الغايات، قال ٥٠ الله تعالى (١٠) وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمُ عَلِيمٌ، (٢١) وقال (١٧) وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَاتٍ، وقال (١٨) أَنْظُرُ كَيْفً فَضَالْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ، وليس لأحد أَن يَبُّسُطَ لسانَهُ بالوقيعة في اوليآيه (١٩) ويَقيسَ بفهه ورأيه ما يُسمع من الفاظهم وما يُشْكُل على فهمه من كلامهم لانبّهم في اوقاتهم متفاوتون وفي احوالهم متفاضلون (٢٠) ومتشاكلون ومتجانسون بعضهم لبعض ولهم أشكالٌ ونُظَرآه ٢٠ معروفون فمن بان شَرَفُهُ وفضَّله على أشكاله بفضل عِلْمه وسعة معرفته فله

<sup>(°)</sup> B الصلاح B (۱) . الصلاح B (۱) . فيقال B (۱) . فيقال (۱) . فيقال B (1) . فيقال B (

<sup>.</sup> النطقه A (۱۲) من A (۱۱) عباده وخلیقته B (۱۲) عباده وخلیقته ا

<sup>. (</sup>۱۹) الظرف B (۱۲) الظرف (۱۹) (۱۹) (۱۹) الظرف (۱۹)

## كتاب تفسير (١) الشطحيات والكلمات التي ظاهرها (٢) مستشنع وباطنها (١) صحيح (٤) مستقيم،

باب في معنى الشَّطْج والردّ على من انكر ذلك برأيه،

ان سأل سائلٌ فقال ما معنى الشطح فيقال معناه عبارةٌ (٥) مستغرَبةٌ في ه وصْف وَجْدٍ فاضَ بقوّته وهاجَ بشدّة غليانه وغلبته، وبيان ذلك ان الشطح في لغة العرب هو الحَرَكة يقال شَطَحَ يَشْطُحُ اذا تحرّك ويقال للبيت الذي يحوزون فيه الدَّقيقَ الهشطاحُ، قال الشاعر،

قِفْ بِشَطِّ الْفُراتِ مَشْرُعةِ الْخَيْثِ لَ (١) قُبَيْلَ الطريقِ بِالمِشْطاحِ بِالطَّواحِينِ مِنْ حِجارةِ بِطْريتِ بِدَيْرِ الْغِزْلانِ دَيْسِ الْمِلاحِ الْمِلاحِ الْمُلاحِ اللهُ ١٠ (٧) وإذا لاحَ بِالهُسنَّاةِ ظَهِي \* قَدُّ كَساهُ الإشْراقُ ضَوْء الصَّباح فأَقْرُ ذاكَ الغَزالَ مِنَّى سَلامًا \* كُلَّما صاَّحَ صابحٌ بِفَلاحٍ ، وإنَّما سَمَّى (١) ذالك البيت المشطاح من كثرة ما يحرَّكون فيه الدقيق فوق ذلك الموضع الذي (أ) ينخلونه به وربّما يَفيضُ من جانبيّه من كثرة ما (١٠) يحرّكونه فالشطج (١١) لفظة مأخوذة من الحركة لانبّها حَرَكَةُ أَسْرار الواجدين ١٥ اذا قَوِىَ وَجْدُهم (١٦) فعبّرول عن وَجْدهم ذلك بعبارة (١٢) يَستغرب (١٤) سامعُها فمفتونٌ هالكُ (١٠) بالإِنْكار والطعن عليها اذا سمعها وسالمٌ ناج ٍ برَفْع الانكار

<sup>(</sup>۱) B الشطيحات. (٢) A مستشنعة B مستشنعة . . صحيحة AB (١) (٤) A فدل B om. (٥) B مستقيمة (٦) A فدل B om. (٩) B om.

this and the following verse. (١) A لذلك (١) الذلك (١٠) منخلوه (١٠) الذلك د.

بالانكار عنها B (١٥).

المخلق لانّه مخصوص بالرؤية، قال الله (۱) نعالى (۲) مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَى، وليس لأحد ان يجكم على قلب النبيّ صلعم بوصْف او نعْت او يشبّه بشيء او يضرب له (۲) مثلاً او يعلّله بعلّة خفيّة او جليّة، وقال ابو علىّ الروذبارى (٤) رحمه الله في معنى الاغانة،

و الْغَيْنُ يُحْبَسُ عَنْ تَحْصِيلِ أَبْسِنِهِ ﴿ لِقَلْبِ لا بِسِ حَقَّ بانَ عَن عَلَهُ وَ الْغَيْنُ فَى التَّصْرِيفِ عَنْ (١٠) فَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُوا

وطَهْسُهُ، (ا)قال،

(٢) إِذا مَا بَدَتْ لَى تَعَاظَمْتُهَا \* فَأَصْدُرُ فِي حَالِ مَنْ لَمْ بَرِدْ فَيُصْطَلَمُ الكُلُّ (٢) مِنَّى بِهِ ا \* وَيُحْجَبُ عَنَّى بِهَا مَا أَجَدُ وَالْحُرِّيةَ اشارة الى نهاية (٤) التحقّق بالعبودية لله (٥) نعالى وهو أن لا (٦) يملكك ه شيء من المكوّنات (١) وغيرها فتكون حُرًّا اذا كنتَ لله عبدًا كما قال (١) بشرّر لِسَرِيّ (١) رحمهما الله فيما حُكى عنه انه قال انّ الله (١) نعالى خلقك حُرًّا فكن كما خلقك لا (١٠) تُراَئَى أَهْلَك في الْحَضَر ولا (١١) رُفْقتك في السَّفَر اعملْ لله ودع الناس عنك، (١٢)قال الجُنيْد (٩) رحمه الله آخِرُ مقام العارف الحُرّية، وقال بعضهم لا يكون العبد عبدًا حقًّا ويكون لما سوى الله مُسْتَرَقًا، والرَّيْن ١٠ هو (١٤) الصَّدأ الذي يقع على القلوب، قال الله (١٤) تعالى (١٥) كَالَّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُولَ يَكْسِبُونَ، وقال بعض اهل العلم حُجُبُ القلوب على A£.1656 ربعة (٢٦) أَوْجُه فمنها الحتم والطبع وذلك لقلوب الكُفَّار ومنها الرَّيْن والفَسْوة وذلك لقلوب المنافقين ومنها (١٢) الصدأ (١٧) والغشاوة وذلك لقلوب المؤمنين، سيِّل (١٨) ابن الجلَّاء لِمَ سُمِّي (١٩) أبوك الجلَّاء (٢٠) فقال ما كان (٢١) بجلَّاء ١٠ اكحديد ولكن كان اذا تكلّم على القلوب جلّاها من (٢٦)صدأ الذُّنوب، والغيَّن قد اكثروا في وصفه وهو خَبَّرٌ ضعيفٌ (٢١) قد رُوي عن النيّ صلعم (٢٤) أنَّه قال إنَّه لَيُغانُ على قلبي فأستغفرُ الله وأُتوبُ اليه في اليوم مائة مرَّة ، فقالوا الغَّيْن الذي كان يعارض قلبَ النبيِّ صلعم وكان يتوب منه مَثْلَه مثلُ المرآة اذا تنفّس فيها الناظر فينقص من (٢٠)ضوء ها ثمّ تعود الى (٢٦) حالـة ٠٠ (٢٥) ضوء ها، وقال قوم هذا مُحال لانّ قلْب النبيّ صلعم لا يلحقه قهرُ (١٦) من

<sup>(</sup>۱) B adds القايل. (۲) B om. this verse. (۴) B عنى العقيق القايل. (۵) B om. وغيره (۲) A عنو وجل (۵) . وغيره (۸) A عنو وجل

الصدى A (۱۲) B om. (۱۲) B رفيفك B (۱۱) . نراعي B om. (۱۰) B الصدى

<sup>.</sup> صدی ۱۸ (۲۲) . مجلول R (۲۱) . قال B (۲۰) . ابو B (۱۹) . بن B (۱۸)

رال B من انه قال (۲۶) B om. في انه قال في الله قال (۲۶) B من الله (۲۶) B من ا

بِنا يُكْشَفُ التَّلْبِيسُ فِي كُلِّ ماكِرٍ \* إِذا طاحَ فِي الدَّعْوَى وطاحَ انْتِحالُهُ ، والشَّرْب تلقّی الارواح والاسرار (۱) الطاهرة لِما يَرِدُ عليها من الكرامات وتنعُّمُها بذلك (۱) فشبّه ذلك بالشَّرْب لتَهنيهِ وتنعّمه بما يَرِدُ على قلبه من انوار مشاهدة قُرْب سيّده ، قال (۱) ذو النون (٤) رحمه الله وردت قلوبهم على بحر الحبّة فاغترفتْ منه ريًّا من الشراب فشربتْ منه بمخاطرة القلوب فسهل عليهم كُلُّ عارض عرض لهم دون لقاء المحبوب ، وقال القايل في هذا المعنى ، شربْتُ كُلُّ عالَ في هذا المعنى ، فَمَا وَجَدْتُ لِشَيْء عَنْكَ لَى شُعُلاً \* لا عِشْتُ إِنْ قُلْتُ إِنِّى عَنْكَ مَشْعُولُ ، فَمَا وَجَدْتُ لِشَيْء عَنْكَ لَى شُعُلاً \* لا عِشْتُ إِنْ قُلْتُ إِنِّى عَنْكَ مَشْعُولُ ،

Af.1650 والذَّوْق ابتداء الشَّرْب، قال (٢) ذو النون (٤) رحمه الله لمَّا اراد أن يسقيهم ١٠٠٠ من كأس محبَّنه ذَوَّقهم من (٦) لذاذته وأَلْعَقَهم من حلاوته، قال القايل (٢) في هذا المعني،

يَقُولُونَ (١٠) تَكُلَى وَمِنْ لَمْ يَذُقْ \* قِراقَ الأَحِبَّةِ لَمْ يَثْكُلِ، وَالنَّاءِ، قَالَ (١٩) الناسطى والعَيْن اشارة الى ذات الشيء الذى تبدو منه الاشياء، قال (١٩) الناسطى (٤) رحمه الله (١٠) وقوم علموا مصادر الكلام من أَيْن فوقعوا على العَيْن فأعْناهم واعن البحث والطلب، وقال الجُنيَّد (٤) رحمه الله حكايات ابى يزيد البسطامى (٤) رحمه الله تدلُّ انه (٤) كان قد بلغ الى عَيْن الجَمْع وعين المجمع اسم من اسماء التوحيد له نعت ووصف يعرفه اهله ، (١١) وقال النورى ، السماء التوحيد له نعت ووصف يعرفه اهله ، (١١) مُضَى عاد وَفَقْدانَ (١٤) الألَى إِرَم ، والاصطلام نعت عَلَبة تَردُ على العقول (١٥) فيستلبها بقوة سلطانه وقهره، قال والاصطلام فهو ذها أنه والموضم (١٦) تلوب منحنة (١٦) وقاوب مصطلَمة وإن وقع (١١) الاصطلام فهو ذها أنه

تَلَطَّفْتَ فَى أَمْرِى فَأَبِدَأْتَ شَاهِدَى \* إِلَى (١) غايني وَاللَّطْفُ يُدْرَكُ بِاللَّطْفِ، وَلِامْحَانَ ابتلاً مِن الْحَقِّ بِحَلَّ بالقلوب المُقْبلة على الله (١) نعالى ومِحْنتُهَا انقسامُها ونشتُّتُها، حُكى عن خير النسّاج (١) رحمه الله انه قال دخلتُ بعض المساجد فتعلق بي شابٌ من اصحابنا فقال لي يا شيخ تعطف على فان محنتي ه عظيمة فقلت وما محنتُكَ فقال افتقدتُ البلاء وقورنتُ بالعافية وأنت تعلم ان هاي محنةُ عظيمة، والامتحان على (٤) ثلثة لقوم منهم عقوبة (٥) ولقوم منهم ان هاي هونية عظيمة، والمحتاف على (٤) ثلثة الموم منهم عقوبة المحدث اسم لما (١) لم يكن فكان، قال (١) بعضهم اذا اراد الله (١) نعالى تنبيه العامة أحْدَثُ في العالم آيةً من آياته وإذا اراد تنبيه المخاصة ازال عن قلوبهم ذِكْر حَدَثُ في العالم آيةً من آياته وإذا اراد تنبيه المخاصة ازال عن قلوبهم ذِكْر حَدَثُ الكُلّ يريد بذلك (١) أن لم يبق منه بقية الا بعناه، قال بعضهم لا يكون العبد عبدًا بالكلّية (٨) ويكون (١) منه لغير الله بقيّة ، وقال آخر إن أقبلت العبد عبدًا بالكلّية (٨) ويكون (١) منه لغير الله بقيّة ، وقال آخر إن أقبلت العبد عبدًا بالكلّية (٨) ويكون (١) منه لغير الله بقيّة ، وقال آخر إن أقبلت العبد عبدًا بالكلّية (١) عليك بكل الكلّ، (١١) وقال،

(۱۱) بل كل ما كل مِنْ كُلِّى عَلَيْكَ كَما \* بِكُلِّ كُلِّكَ كُلِّكَ كُلِّ كُلِّكَ كُلِّ كَلِّكَ كُلِّ كَانَ مَنْشاهُ ، والتلبيس تحلّى الشيء بنعت ضدّه ، حُكى عن الواسطى (۱) رحمه الله انه قال التلبيس (۱۱) عين الربوبية معناه ان المؤمن يُظهره في زيّ الكافر والكافر في زيّ الكافر والكافر في زيّ الكافر والكافر في زيّ المؤمن ، قال الله تعالى (۱۰) وَالْبَسْنَا عَلَيْهِمْ مَا يَلْبَسُونَ ، وقال المجُنَيْد (۱) رحمه الله امتزج بالالتباس (۱۱) واختلط متاوّنًا في الإحساس وما يتغيّر عنها في الالتباس يُؤخَذُ عنه كأَسْرَعِ مأخوذِ (۱۱) ومُخْتَلَسٍ ، وللقنّاد (۱۸) في هذا المعنى ،

<sup>(</sup>۱) AB رغايتي Cf. p. ۲۰٪, 1. ۱۷. (۲) B رغايتي (۲) B om. (٤) B منايتي (٥) اخر B (١) . ولغوم منهم for منهم for منهم (١) اخر B (١) . ولغوم منهم (١) اخر B (١) . ولغوم منهم (١١) اخر B (١١) اخر B (١١) اخر B (١١) القابل (١١) القابل (١٢) B القابل (١٢) القابل (١٢) القابل (١٢) B opointed. B has المن كلي عليك كما عن (١٤) القابل (١٦) B om. from المناس B om. from المناس المنا

وكيف يشهد القصود من هو في معانى المقصود، معناه أن من (١) يشاهد المقصود في قصد سقط عنه رؤية قصد في قصد، والاصطناع مرتبة خُصّ بها الانبيآء (٢) صلوات الله عليهم الجمعين (١) والصدّيقون، وقال قوم الاصطناع Af.164a خُصٌ به (٤) موسى من جميع الانبيآء (٥) عليهم السلم لقوله (٦) وَٱصْطَنَعْنَكَ لِنَفْسِي، ه وقال قوم هي مرتبة الانبيآء (°)عليهم السلم دون غيرهم، قال ابو سعيد الخرّاز (°) رحمه الله اوّل (٧) بادٍ من الحقّ قد أَخْفاهم في أَنْسُهم وأَمات أَنْسُهم في أنهُسهم وإصطنعهم لنفسه (١/هذا اوّل دخول في التوحيد من حيث ظهور التوحيد بالدَّيْمومية، وسيَّل بعضهم عن قوله (١) جلَّ جلاله وَأَصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي (١٠) وَاِنْصَانَعَ عَلَى عَبْنِي فقال ما نجا نبِّي ولا وليٌّ من (١١) مِحْنته ولا سلم احدُّ ١٠ في مِنتُه من فِثْنته، والاصطفآء معناه الاجتبآء في سابق العلم وهو اسمُ مشترك، قال الله (٩) تعالى (١٢) وَ جُنَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمْ، وقال الله (٥) تعالى (١٢) يَصْطَلِنِي مِنَ ٱلْمُلَايَكَةِ رُسُلًا وَمِنَ ٱلنَّاسِ، وقال (١٤) الواسطى (٥) رحمه الله ابتدأك بَنفْسه واصطفاك لنَفْسه فمن استعظم ذلك حَسنَتْ إِخْطار نفسه فيما بَذَلَتْ فان قابلتَهُ بنفس (١٥) العناية (١٦) تضمَّنك ما منه من الهداية، والمَسْخ ١٠ معناه مسخُ القلوب وذلك للمطرودين من البابكانت لهم قلوبُ متوجَّهُةُ فُهُ سِخَتْ بالإعراض عنها (١٧) وجعلت توجّهها الى الحظوظ دون الحقوق، فاذا قال القايل فلان قد مُسخَ به معناه (٥) اى أَعْرَضَ بقلبه، واللطيفة اشارة (١١٨) تلوحُ في الفهم وتلمعُ في الذِهْن (١٩) ولا تَسعُها العبارة لدقّة معناها، قال ابو سعيد (٥) بن الاعرابي (٥) رحمه الله الحقّ (٢٠) يُريدك بلطيفة من لدُنْه · تُدْرِكُ بها ما يريد بك إدراكَهُ، (٢١) وقال ابو حمزة (°)الصوفى (٢٢) رحمه الله،

العبد (۱) صاحبه (۱) مَوْطِنُ اذا دعا (۱) فيه اوطارَه أَجابِتُه، وَالوَطَنَ وطن العبد حيث انتهى به الحال واستقرّ به القرار، ويقال قد توطّن في حال كذك ومقام كذى، قال المُجنيَّد (۱) رحمه الله في كلام له ان لله عبادًا على وطنات مطيّ (۱) حُمْلانه يركبون وبالسرعة والبدار اليه يستبقون، وقال النورك (۱) رحمه الله ،

أَما تَرَى هَيَّهَنِ \* شَرَّدَنِي عَنْ (٦) وَطَنِي إِذَا تَغَيَّرُتُ بَدَا \* وَإِنْ بَدَا غَيَّبُنِي إِذَا تَغَيَّبُونَ بَدَا \* وَإِنْ بَدَا غَيَّبُونِ (٧) يَقُولُ لا تَشْهَدُ مَا \* تَشْهَدُ أَوْ تَشْهُدَنِي،

وقال ابو سليان الداراني (٤) رحمه الله الايمان افضلُ من اليقين لان الايمان اوطنات واليقين خطرات وإنّها وَصَفَ قدرَ ما شاهد من (٨) يقينه ووَصَفَ نفسه بذلك وأراد بذلك غُرْبته عنه لان اليقين صفاء العلم في القلب واستقراره فيه والناس فيه متفاوتون، والشُّرود (١) نَفْرُ الصفات من منازلات المحقايق وملازمة (١١) المحقوق، قال (١١) ابن الأعْرابي (٤) رحمه الله (١١) أوما تراهم مشرَّدين في كلَّ (١١) وإد يهيمون ولكلّ بارق يتبعون، (٤) قال الواسطى ما غذاهم بتربية الاحوال ونعهم بالملاحظة لهم في الأعال يجبُ على المرء أن يكون في صدق الفاقة واللجأ في ايّام حياته لِيللّا يَرِدَ عليه ذلك الشرود (١٥) فيحسّ بذُلّ الشرود (١٦) ويطلب من كلّ أحد (١١) عَوْنًا بدعاء ويكلّمه ولو كانت صحة الوجد في الاوقات مصحوبة ما أصابه ذلك الشرود، والقصود معناه الارادات والنبّات الصادقة المقرونة بالنهوض اليه، حكى عن احمد معناه الارادات والنبّات الصادقة المقرونة بالنهوض اليه، حكى عن احمد معناه الارادات والنبّات الصادقة المقرونة بالنهوض اليه، حكى عن احمد معناه الارادات والنبّات الصادقة المقرونة بالنهوض اليه، حكى عن احمد ابن عطاء (٤) رحمه الله انه قال من قصد في قصوده غير الحقق فقد (١٨) عظمت استهانته بالحق، وقال الواسطى (٤) رحمه الله خواطر القصود جُحود للمعبود المعبود ويكلينه بالحق، وقال الواسطى (٤) رحمه الله خواطر القصود جُحود للمعبود المعبود المعبود ويكلية وقول المعبود ويكلية والمعون الله ما المعبود ويكلية وقال الواسطى (٤) رحمه الله خواطر القصود جُحود للمعبود المعبود ويكلية ويونه المحتود ويكلية ويكلية ويونه ويكلية ويتبور المحتود ويكلية ويكلية ويكلية ويتبور المحتود ويكلية 
<sup>.</sup> ماطن B (۱) B om. (۱) B معاطن AB (۲) معاطن B om. (۱) B om. (۱) عليها الله الله

<sup>.</sup> نغی (۱) A om. this verse. (۸) A فلم علم (۲) وطری A (۲)

<sup>.</sup> وقال B (١٤) . ولدى A (١٢) . وما A (١٢) . بن B (١١) . المخوف B (١٠)

<sup>.</sup>عظم A (١٦) B عظم . فوٹا B (١٧) B بطلب B (١٦) . فيجبس B

نأخذ من (۱۱) الله اذا أخذ نا ولا نراهم إلا يأخذون من الناس فقال من (۱۱) ذا الذي يُزعج قلوب الناس حتى يُعطوهم من غير أن يطلبول (۱۱) منهم شيئًا ويسألوهم، وجَذْب الأرواح، فامنًا جذْب الارواح وسُبُو (۱۱) للقلوب ومشاهمة الأسرار ولماناجاة والمخاطبة وما يشاكل ذلك فان أكثر (۱۱) ذلك عبارات و (۱۰) تُعيِّرُ عن التوفيق والعناية وما يبدو على القلوب من انوار الهداية على مقدار قُرْب الرجل وبُعده وصدقه وصفايه في وجبى، قال ابو سعيد (۱۱) مخرّاز ان الله (۱۱) تعالى جذب ارواح اوليايه اليه ولذّذها بذكره والوصول الى قُرْبه وعين الربّانيين، وقال (۱۱) الواسطى (۱۱) رحمه الله انها أشهدهم ألطافه (۱۱) التي عيش الربّانيين، وقال (۱۱) الواسطى (۱۱) رحمه الله انها أشهدهم ألطافه (۱۱) التي عيش الربّانيين مع العقول والصفات (۱۱) لانه حجبها بشرط العقول (۱۱) و يَسَهم أن يكون هم شيء من غير سرايرهم بقوله (۱۱) نعالى (۱۱) قُلْ بِغَصْلِ ٱلله، (۱۱) والوَطَر مُنينةٌ وتمتّخ مجمودة خارجة عن نعت البشرية وحظوظ النفسانية، ويقال فلان هو (۱۱) المتمكّن في وطنه والمُعكّى في وَطَره، قال القايل، ويقال فلان هو (۱۱) المتمكّن في وطنه والمُعكّى في وَطَره، قال القايل، المنتربة والمناسلة، الله المناس المن

٥٠ ۚ تَرَحَّلْتُ يَا لَيْلَى وَلَمْ أَقْضِ أَوْطارى ﴿ وَمَا زِلْتُ مَعْزُونًا أَحِنُّ إِلَى دَارى ، وقال (١٨)ذو (١٩)النون رحمه الله،

أَمُوتُ وما ماتَتْ إِلَيْكَ صَبابتى \* ولا قُضِيَتْ عَنْ وِرْدِ حُبِّكَ أَوْطارى (٢٠)مُناىَ المُنَى كُلُّ العِنا عِنْدَ إِنْتارى ، وقيل لحكيم اثْ المعاطن احبُّ للسكون (٢١) والتوطّن فيه فقال احبّ المعاطن

القلب A (۱) B om. (۲) B om. (۱) الله عز وجل B (۱).

<sup>(°)</sup> A غير B om. (٦) B احمد بن عيسي الخراز B (٦) احمد بن عيسي الخراز (٦) (١) عبر (٣)

<sup>.</sup> جذبت B (۱۱) . قربه B (۱۰) . الذي B (۱) . ابو بكر الواسطي B (۸)

<sup>(</sup>۱۲) B کا. (۱۲) A مِیاً، B مِیاً. (۱۹) Kor. 10, 59.

المصرى المجاورة (١١) . ذا A (١٨) . الممكن B (١٧) . والوطن B (١٦)

<sup>.</sup> والتواطن B (۲۱) منا AB (۲۰)

يَا مَلِيحَ (١) الدَّلِّ والغُنُجِ \* لَكَ سُلْطانٌ عَلَى المُهَجِ، (٦) ومعنى الهُهَج جميع المحبوبات اليك من النفس والمال والولد، والتَّافَ معناه (٢) معنى الكَتْف والحتف (٤) والتلف ما يُنتظر منه الهلاك في حينه، وقد حُكى عن ابى حَمْزة الصوفي انّه قال وقعتُ في بيّر فطمّوا رأسها فأيستُ · من نفسي وسلَّمتُ الأَمْر الى الله (٢) نعالى واستسلمتُ فاذا (١) بسبع قد (٦) نزل البير فتعلُّقتُ (٢) برجله فأخرجني من البير فسمعتُ هاتفًا يقول يأبا حمزة هذا حَسَنُ نَجِّيناك من التلف بالتلف فقال ابياتًا وفيها هذَيْن البيتَيْن، أَراكَ وَبِي من هَيْبتي لَكَ وَحْشـةٌ \* فَتُوْزِنسُني بِاللُّطْفِ مِنْكَ وبالعَطْفِ وَنُحْيِي مُحِيًّا أَنْتَ فِي الْحُبِّ حَنَّفُهُ \* (١) وَذَى عَجَبْ كَوْنُ الْحَياةِ مَعَ الْحَتْفِ، ١٠ قالَ الْجَريري (٢) رحمه الله من لم يَقِفْ على علم التوحيد بشاهد من شواهك زلُّ به قَدَمُ (١/)الغُرور في مَهُواة (٢)من التلف، واللجأ توجُّه القلوب الى الله (٩) تعالى بصدق الفاقة والرجآء، قال (١١) الماسطى (١) رحمه الله من لم يكن في صدق الفاقة واللجأ إلاّ عند الموت بَقِيَت الذَّلَّة عليه على دوام الاوقات، وقال بعض اهل الفهم في معنى (١١)قوله (١٢)أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي ١٠ مُخْرَجَ صِدْقٍ قال أَظْهَرَ محمَّد صلعم من نفسه صدق اللجأ بصدق الفاقة بين يدى الله (أ) تعالى وبصدق اللجأ ترتّبت السراير، والانزعاج تحرُّكُ القلب للمراد باليقظة من سِنة الغفلة، ذُكر عن الجُنَيْد (١) رحمه الله انَّه قال في بعض كلامه كيف لا تَسْهو اليه السراير وتنزعج بما فيها اليه الضاير وكيف لا تسرع اليه A£.163a الأقدام بالطاعة وتنهض اليه بالمجدُّ (١٢) فالمبادرة أنسًا منها (١٤) ببلاياهُ وسُرورًا ٢٠ بعظيم عطاياه، وإلانزعاج والازدعاج بمعنى (١٥)الانكساب والاكتساب، وقد قيل لبعض المشايخ اظنُّه ابرهيم الخوّاص (٢) رحمه الله اصحابك يقولون نحن

<sup>.</sup> والمبالدة B (۱۲) B (۱۲) . قوله تعلى B (۱۱) . ابو بكر الواسطى B (۱۱) .

<sup>(</sup>اف) AB app. ببدایاه (۱۰) AB الکساب والاکساب والاکساب الاکساب الاکساب والاکساب الاکساب الاکسا

(ا) اَسْتُ مِنْ جُهْلِةِ النَّحِيِّينَ إِنْ لَمْ \* أَجْعَلِ القَلْبَ بَيْتَهُ وَالهَ قَاما وَطَوافَى (ا) إِخَالُهُ السَّيْرُ فيهِ \* وَهُو رُكُنَى إِذَا أَرَدْتُ اَسْتِلاما، يريد بذلك سير القلوب، والتلوين معناه (ا) تلوُّنُ العبد في احواله، (ا) قال قوم علامة (الحقيقة التلوين لان التلوين ظهور قدرة القادر ويُكْتَسَبُ منه والغيرة، ومعنى التلوين (المعنى (التغيير (الفين اشار الى تلوين الصفات وتغير الاحوال فقال علامة المحقيقة رَفْعُ التلوين، ومن اشار الى تلوين القلوب والاسرار المخالصة لله (۱۱) نعالى في مشاهدتها وما يَرِدُ عليها من التعظيم والهيبة وغير ذلك من تلوين الواردات (۱۱) فقال علامة المحقيقة التلوين لانهم في كل وغير ذلك من تلوين الواردات (۱۱) فقال علامة المحقيقة التلوين الواردات على اسرارهم، وامًا رائين الواردات على اسرارهم، وامًا تلوين الواردات على اسرارهم، وامًا تلوين الواردات على اسرارهم، وامًا القابل،

كُلُّ يَوْمِ تَتَلَوَّنْ \* غَيْرُ هٰذَا بِكَ أَجْمَلْ،

قال الواسطى (۱۲) رحمه الله من تخلّق بُخُلْقه لم تقع به طوارق التلوين في طبعه، ولبعضهم (۱۲) هذان البيتان في صفة (۱۲) المسيّرين،

زَجَرْتُ فُوادِی فَلَمْ یَنْزَجِرْ \* وَیَطْلُبُ شَیْئًا وَمِنْـهُ یَفِرْ اللّٰهُ اللّٰهِ شَیْئًا وَمِنْـهُ یَفِرْ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ شَفِیقٌ حَذِرْ ،

وبذُل المُهَج معناه بذُلُ مجهودِ (١١) استطاعة العبد على (١٢) قدر طاقته في مبناه بذُلُ مجهودِ (١٦) استطاعة العبد على (١٢) قدر طاقته في Af.162b توجّه الى الله عرّ وجلّ على جميع مَعابّه، قال (١٦) المخوّاص (١٢) رحمه الله كلّ متوجّه يتوجّه الى الله (١٢) عرّ وجلّ (٢٦) ومَواضِعُ الاستراحة فيه قايمَة فلا ينفذ في توجّهه، قال القابل،

<sup>(</sup>۱) اليس (۱) اليلوين يظهر الماين يظهر الماين يظهر (۱) الغير (۱) الغير (۱) الغير (۱) الغير (۱) الغير (۱) الغير (۱۱) المعيم الخير (۱۱) المعيم الخيرا (۱۱) المعيم الغيرا (۱۱) (۱۱) المعيم الغيرا (۱۱) المعيرا (۱۱) المعيم الغيرا (۱۱) الغيرا (۱۱) المعيم الغيرا (۱۱) 
الصفات كاينة التغيير وهي منغيّرة (١) اذا لم تنغيّر لانبّها اذا لم تنغيّر فقد تُغيّرً عن الحال الذي جُبلتْ (٢) عليه، قال بعضهم (٢) وهو الشِبْلي، تَسَرْمَدَ وَفْتِي فَصِرْتُ (٥) مُجَرَّدا، تَسَرْمَدَ وَفْتِي فَصِرْتُ (٥) مُجَرَّدا،

(٢٠) بحر الهم ، وقال (٢١) آخر ، ٥٠ لَوْ أَنَّ دُونَكَ بَحْرَ الصِّينِ . مُعْتَرِضًا \* كَخْلْتُ ذاكَ (٢٦) سَرابًا (٢١) ذاهِبَ الأَثْرِ ، وقول (٢٤) القايل نَحْنُ (٢٥) مُسيَّرون يريد بذلك (٢٦) تسيير القلوب وسَيْرها عند انتقالها من حال الى (٢١) حال ومن مقام الى مقام ، وقال يحيى بن (٢٨) مُعاذ (١٠) رحمه الله الزاهد سيَّار والعارف طيَّار يعنى في سرعة الانتقال في المقامات والاحوال عند (٢٩) الزوايد وطُرَف النوايد ، قال بعضهم (١) وهو الشبلي ،

<sup>(</sup>١) A om. وهو الشبلي . (٢) B om. عليها الخال الله تنغير . (٤) B om. فهذه . (٤) B om. اذا لم تنغير . (١) B om. فهذه . (١) B om. اذا B om. اذا B om. (١٢) B om. (١٢) AB مطرفين B (١٠) . عن حكي B (١١) . عن حكي B (١٤) . تعلى B (١١) . تعلى B (١٤) . تعلى B (١٤) . (١٧) B om. (١٨) Kor. الكثر A (١٦) B om. (١٩) B مذا البيت B om. (١٩) B مغيري B (٢٠) . بيموري B (٢٠) . المست B (١٩) .

<sup>(</sup>۲۲) ه. شرا با  $(\Gamma^{5})$  ه. زایل  $(\Gamma^{7})$  ه. شرا با  $(\Gamma^{7})$  ه. شرا با  $(\Gamma^{7})$  ه. سیر  $(\Gamma^{7})$  ه. شرا با  $(\Gamma^{7})$  ه. التزاید  $(\Gamma^{7})$  ه. حال اخر  

يا شِفَا ئِي مِنَ السَّقامِ وإِنْ كُنْتَ عِلَّتِي،

والأزل معناه معني (١)القدّم لأنّ القديم يسمّى به (٢)غير البارئ، ويقال شيء أَقْدَمُ من شيء، والازل والازلية لله نعالي لا (٢) يتسمّى بالازل شيء غير الله (٤) جلّ جلاله والازل اسم من اسمآء (١) الأوّلية فهو الله (١) الأوّل ه القديم الذي لم يزل ولا يزال، والازلية صفة من صفاته، قال بعض المتقدّمين الحقّ فما لم يزل كهو فما لا يزال فقوم استحسنوا هذه المقالة لِنَفْي التغيير عن الحقُّ لانَّه مجميع أسمآيه (١) وفعاله لم يزل وقومُ قالوا يَلْزَمُ القابلَ لهذا القولُ بقِدَم الاشيآء وفرّقول بين اسمآء الفعْل وإسمآء الذات وصفات الفعل وصفات الذات وإله اعلم، والابد والابدية نعت من نعوت الله تعالى والفرق ١٠ بين الازلية والابدية انّ الازلية لا بداية لها (١/ ولا اوّلية والابدية لا نهاية Af.161b هما ولا آخرية، وسيل الواسطى عن الابد فقال اشارة الى ترك انقطاع في العدد ومحو الاوقات في (٩)السَّرْمَد، وقال الوسم والرسم نعنان بجريان في الابد (١٠) بما جريا في الازل، وقال آخر الازل والقدّم والابد (١١)غير مرتفعة في حقيقة الاحدية لانبًا عبارات وإشارات تعرَّفَ بذلك الى خلقه ١٥ (١٢) لخلقه، وحُكي عن الشبلي (٤) رحمه الله انَّه قال سُبْحان من كان ولا مكان ولا زمان ولا اوإن ولا دهر ولا ابد ولا ازل ولا اوّل ولا آخر وهو في حال ما أَحْدَثَ الاشيآء غيرُ مشغولِ عنهم ولا مستعين بهم عدلٌ في جميع ما حكم عليهم، وقال عمرو بن عثمٰن ُّ (٤) المكنِّي (٤) رحمه ألله سجان الصَّهَد القديم في ازل لم يزل في سَرْمَد الابد، (١١) وَوَقْتَى مُسَرَّمَدُ وَإِمَّا قُول القايل ٢٠ وقتى مسرمدٌ يعني بذلك انّ اكال الذي بينه وبين الله لا يتغيّر في جميع اوقاته وهو كلام واجد إلا الخبّر عن نعت سرّه لا عن نعت صفاته لات

<sup>(</sup>١) B من (١) القديم الأولية (١) القديم الأولية (١) القديم الأولية (١) القديم الأولى القديم القد

مَنْ نَحَلَّى بِغَيْرِ مَا هُوَ فِيهِ \* فَضَحَتُهُ شَواهِدُ الإِمْتِحانِ،

وَالْتَجَلَّى إِشْرَاقَ أَنْهَارَ أَقِبَالَ الْمُحَقِّ عَلَى قَلُوبِ الْهُقْبِلَيْنَ عَلَيْهِ أَا وَقَالَ (١) النورى (١) رحمه الله تَجَلَّى (٤) لِحُلْقه بخلقه واستتر عن خلقه بخلقه، وقال الواسطى (١) رحمه الله فى قوله (١) تعالى (٥) ذَٰلِكَ يَوْمُ ٱلنَّغَابُنِ قال تغابن الهل المحقّ على مقادير (١) الفناء والرؤية والتجلّي، وقال النورى (١) رحمه الله بتجلّيه حسنت المحاسن (١) منا الله الله المحمد المحمد المحمد الله المحمد الله المحمد الله المحمد المحمد المحمد الله المحمد المح

(١) وجملت وباستناره فبعت وسعبت، (١) وقال بعضهم،

قَدْ (۱) تَجَلَّى لِقَلْيِهِ مِنْهُ نُورٌ \* (١) فَأَسْتَضَاءَتْ بِهِ مِنَ الظُّلُهَاتِ، وهو والتخلَّى هو الاعراض عن العوارض (١) المشغّلة بالظاهر (١) والباطن وهو المدار المخلوة وايثار العزلة وملازمة الوحدة، قال المجنيد (١) وحمه الله القلوب المحفوظة لا يعرضها وليُّها (١) لمجانبة محادثة غيره (١١) ضنًا منه بها ونظرًا منه لها وإبقاء عليها ليَخْلُصَ لهم ما أصفاهم به وما جمعهم له وما عاد به عليهم، وهذه بعض صفات من اراده الله الخلوة به وجمعه (١١) للأنس وحال بينه وبين ما يكرهه له، وعن يوسف بن الحسين (١) رحمه الله في معنى المخلّى قال هو العزلة لائه لم (١١) يَقْوَ على نفسه وضعف فاعتزل من نفسه الى ربّه، وقال بعضهم،

إِنَّ قُلْبَ الفَتَى وَلَوْ عَاشَ دَهْرًا \* فَى الهَوَى لا يَكادُ أَنْ يَنَخَلَى،

(١٤) والعلَّة كناية عن بعض ما لم يكن فكان، حكى عن الشبلى (١) رحمه الله انّه كان يقول فى صفة المخلق انّ الذُّل كاينهُمْ والعلّة كَوْنُهُمْ، وقال (١٥) ذو النون المصرى (١) رحمه الله (١) علّة كلّ شيء صُنْعه ولا علّة لصُنْعه، معناه النون المصرى (١) رحمه الله (١) علّة كلّ شيء صُنْعه ولا علّة لصُنْعه، معناه والله اعلم انّ وجود النقصان فى كلّ شيء مصنوع كاين لانّه لم يكن فكان وليس فى صُنْع الصانع (١٦) لمصنوعاته علّة، وقال (١) بعضهم،

<sup>(</sup>١) B مال ق (٢) B مسين النورى B om. (٤) A ابو المحسين النورى (١) B om. (٤) A الفيا الفناء (٥) الفيا الفناء (١) A الفياء الفناء (١) الفياء من الظامات (١) B من الظامات (١) B المنتقلة (١) الفياء (١٦) الفياء (١٤) B 
على كلّ حق (١) عال ظهرت فقهرت وخفيت فاستترت (١) وصالت (١) فغالت هي هي بلا هي (٤) تُبدِّي (٥) فتبيدُ ما بَدَتْ عليه (٦) وتُفني ما اشارت اليه قريبُها بعيدٌ وبعيدُها قريبٌ (٧) وقريبها مُريبٌ، وقد اشار الجُنَيْد (٨) رحمه الله الى (٨) معنى ما ذكرتُ (٩) وإنه اعلم ، وإمّا قطعُ العلايق فعني العلايق الاسباب ه (۱۰) التي قد علّق على العبد (۱۱) وشغله بذلك حتى قطعه عن الله (۱۲) نعالى، قال ابو سعيد الخرّاز (١/ رحمه الله اهل النوحيد قطعول (١٢) منه العلايق Af.1600هجرول فيه الخلايق (١٤) وخلعول الراحات (١٥) وتوحّشول من كلّ (١٦) مأنوس واستوحشوا من كلّ مألوف، وبادى بلا بادى (١) يريد بذلك ما يبدو على قلوب اهل المعرفة من الاحوال والانوار وصفاً • الأَذْكار فاذا قال البادى ١١ اشار الى ذلك فاذا قال بلا بادى اشار الى أن البادى مُبْدئ مو (١١) يُبدى هن البوادي على القلوب، قال الله تعالى (١٨) إِنَّهُ هُوَ يُبْدِئُ وَيُعِيدُ، فاذا شاهد اكحال الذي أَبْدَأ به (^) هو المبدئ فقال بادى وأثبته وإذا شاهد المُبْدئ الذي منه البوادي يقول بلا بادي، قال (۱۹) الخوّاص (۱) رحمه الله في (٢٠)كتاب معرفة المعرفة اكحقّ اذا بدا بدا بلا بادى ولا بادى من حيث ١٥ (٨)لا بادي لانّ البادي أَفْنَي كلّ بادي من حيث البادي فلا بادي وهو والتجلِّي التلبُّس والتشبُّه بالصادقين (٢٢) بالأقوال وإظهار الأعال، رُوى عن النبيّ صلعم انه قال ليس الايمان بالتحلّي ولا بالتمنّي ولكن (٢٢)ما وقر في (٢٤) القلب (٢٠) وصدّقته الأعال ، وقال بعضهم ،

<sup>(</sup>١) A وقالت B . وفالت B . وبلغى B وقريبها . (٥) A . بيدى B . (١) . وبلغى B . (١) . وبلغى B . (١٠) . وبلغى B . (١٠) . وبلغى الراحات B . (١٤) . فيه B . (١٢) . عز وجل B . (١٢) . وجعلوها يعنى الراحات B . (١٤) . فيه B . (١٢) . ما يونس AB . (١٩) . مبدى A . (١٧) . ما يونس AB . (١٩) . مبدى A . (١٩) . مبدى A . (١٩) . الخولص الروميم B . (٢٠) . الخولص . (٢٠) . الخولص . (٢٠) . الخولص . (٢٠) . بالا قول A . (٢٠)

فألقى (١) الآخر نفسه الى المجر فغاص الغوّاصون فأخرجوها سالمين فقال الاوّل الصاحبه امّا أنا (٢) فقد سقطتُ في المجر أنت لِم رميتَ نفسك في المجر فقال الصاحبه أمّا أنا غايب بك عن نفسى توهّبتُ أنّى أنت، وقال بعضهم وقف غلام على حلقة الشبلي (١) رحمه الله فقال يأبا بكر (٢) أَخَذَني منّى وغيّبني عنّى وردّني و الى كا أنا بلا أنا (٤) فقال له الشبلي (١) رحمه الله وَيْلك من أيْنَ لك هذا أعْماك الله فقال (٥) الغلام يأبا بكر (١) من اين لي أن أعْمى فيه ثم هرب من بديه (٧) وقال بعضه عني ورد الله فقال (١) الغلام يأبا بكر (١) من اين لي أن أعْمَى فيه ثم هرب من بديه (٧) وقال بعضه عنه الله المنابلة (١) من اين لي أن أعْمَى فيه ثم هرب من بديه (٧) وقال بعضه عنه الله وقال (١) وقال بعضه عنه الله وقال (١) وقال بعضه وقال (١) وقال (١) وقال (١) وقال (١) وق

من بين يديه، (<sup>۱)</sup> وقال بعضهم، ذَكَرْنا وما كُنّا (<sup>۱)</sup> نَسِينا فَنَذْكُرُ ﴿ وَلِكِنْ نَسِيمُ الْقُرْبِ بَبْدُو فَيَهْرُرُ فَأَ فْنَى بِهِ عَنّى (<sup>۱)</sup> فَأَبْقَى بِهِ لَهُ ﴿ ( ا ) إِذِ الْحَقِّ عَنْهُ ( ا ا ) مُخْبِرُ وَمُعَبِّرُ،

١٠ وقال بعضهم،

أَنَا مَنْ أَهْوَى وَمَنْ أَهْوَى أَنَا \* فَاذَا (١٦) أَبْصَرْتَنِي أَبْصَرْتَنِي أَبْصَرْتَنِي أَنْصَرْتَنِي أَنْكُ نَحْنُ رُوحانِ مَعًا في جَسَدٍ \* أَلْبَسَ اللهُ عَلَيْنَا اللَّهَ اللهَ عَلَيْنَا اللَّهَ اللهَ عَلَيْنَا اللَّهَ عَلَيْنَا اللَّهَ اللَّهَ عَلَيْنَا اللَّهَ اللَّهَ عَلَيْنَا اللَّهَ اللَّهَ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهَ عَلَيْنَا اللَّهَ عَلَيْنَا اللَّهَ عَلَيْنَا اللَّهَ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهَ عَلَيْنَا اللَّهَ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهَ عَلَيْنَا اللَّهَ عَلَيْنَا اللَّهَ عَلَيْنَا اللّهَ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهَ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهَ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَالَالِهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَى اللّهِ عَلَيْنَا عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنَا َالَالَالَالَالَالَّالَالَالَّالَالَالَّالَعْلَالَالَالَّالَالَالَالَّالَالَالَالَالَالَالَّالَالَالَالَالَّالَالَالَالَالَالَا

(۱۲) وقال غيره،

10

يا مُنْيةَ المُتَمِيِّ \* أَفْنَيْتَنَى بِكَ عَنَى أَدْنَيْتَنَى بِكَ عَنَى أَدْنَيْتَنِي مِنْكَ حَتَّى \* ظَنَنْتُ أَنَّكَ أَنِّي،

وهذه مخاطبة مخلوق لمخلوق في هواه فكيف لمن (١٤)ادَّعَى محبّة من هو اقربُ اليه من حَبْلِ الوَريد، وإمّا قول القايل هو بلا هو فهى اشارة الى تفريد التوحيد كأنّه يقول هو (١٥) بلا قول القايل هو ولا كتابة الكاتب هو وهو بلا ظهور هذَيْن المحرفَيْن يعنى الهاّء والواو بمعنى هو، (١٦) قال المُجنيّد (١) رحمه الله في وصف التوحيد فقال حُكْمُها على (١) ما جَرَتْ عليه (١٧) جارٍ وسلطانها

الغلام . (٥) B om. (٦) B نقل (٩) . فقل (٩) . فسقط (٦) . فسقط (٦) . يابا بكر الغلام . (١) B om. (١) . يابا بكر الغلام . (١) B om. فقال (١) . فقال (١) . فقال (١) . فقال (١١) الخرف (١١) . أذا ٨ (١١) . أذا ٨ (١١) . أذا ٨ (١١) . أدّى محبّة . (١٥) B om. معنى هذا الموقو و بلا هذين الحرفين الح (١٥) . أدّى محبّة . (١٥) B om. معنى هذا الموقو و بلا هذين الحرفين الح (١٥) . أدّى محبّة . (١٥) B om. معنى هذا الموقو و بلا هذين الحرفين الحرفي

بلا نفْسٍ معناه انه لا نظهر عليه اخلاق النفس لانّ من اخلاق النفس هن المدر والنفس المن من المدر والعلم والمحسد فاذا كان عبد قد سَلم من هذه الأفات وما شاكل ذلك يقال له بلا نفس (۱) يعنى (۱) كأنّه ليس له نفس، قال ابو سعيد الخرّاز (۱) رحمه الله عبد رجع الى الله (۱) عزّ وجل وقت بالله وركد في قُرْب الله فقد نسى نفسه وما سوى الله (۱) تعالى فلو قلت له من انت والى أَيْنَ لم يكن له جواب غير أن يقول الله لأنّه لا يعرف سوى الله (۱) تعالى لِما قد (۱) وجد في قلبه من التعظيم لله عزّ وجلّ، وفُلان صاحبُ إشارة معناه أن يكون كلامه مشتملاً على (۱) اللطايف والاشارات واي وعلم المعارف، قال الروذبارى،

ا فَإِنْ تَحَقَقَ صَفْوَ الوَجْدِ مُشْنَهِ لِلا أَنا وَحَوْنُ بِلا نَحْنُ يَعْنَى بِذَلْكَ تَخَلِّيهُ مِن أَفِعالُهُ وَمَّا قُولُ القايلُ الله أَنا وَلَحْنُ بِلا نَحْنُ لِعِنَى بِذَلْكَ تَخَلِّيهُ مِن أَفِعالُهُ فَى أَفِعالُهُ مَنِ أَنْهِ فَال أَخْلاهُم مِن افِعالُمُ (أ) فِي افِعالُم، وإمَّا قُولُ القايلُ مِنْ نِعْمَةٌ فَمِنَ ٱللهِ فال أَخْلاهُم مِن افِعالُم (أ) فِي افِعالُم، وإمَّا قُولُ القايلُ لَصَاحِبِهُ أَنَا أَنت وَأَنت أَنَا (أ) فَمِعنَاهُ معنى الاشارة الى ما (١١) اشار اليه السَّبْلِي (١١) رحمه الله حيث فال في مجلسه يا قوم هذا مجنونُ (١١١) بني عامر كان اذَا سُيلُ عن لَيْلَي فكان يقول أَنا لَيْلَي فكان يغيب بَلَيْلَي عن لَيْلَي حتى يبقى بَشْمَد لَيْلَي وَلَا اللهِ كَلَّمُ اللهُ اللهُ عَنَى سوك لَيْلَي ويَشْهَدُ الاشياءُ كلّها بليلَي فكان يقول أَنا لَيْلَي فكان يغيب بليلَي عن لَيْلَي حتى يبقى فكين يدّعي من يدّعي من يدّعي محبّته وهو صحيح مُهَيِّزٌ يرجع الى معلوماته ومألوفاته ومألوفاته وحظوظه فهيهات أَنَّى له ذلك ولم يزهد في ذرّة منه ولا زالت عنه صفة وحظوظه فهيهات أَنَّى له ذلك ولم يزهد في ذرّة منه ولا زالت عنه صفة (١١) رحمه الله (١١) إن مخابَيْن ركبا بعض الجار فسقط احدها في المجر وغرق (١١) رحمه الله (١١) إن مخابَيْن ركبا بعض الجار فسقط احدها في المجر وغرق

<sup>(</sup>١) B om. (٢) A كان (٢) A وجد ذلك (٢) . (٤) B اللطيف (٥) B (٦) B . (٨) كان على الطبع (٦) B om. (٤) B om.

<sup>(°)</sup> B ها. في علم B (٦) الماره B (١٠) الماره B (١٠) في علم B معناه A (١٠) في علم العالم (١٠) الماره B (١٠) . في افعالم (١٢) B (١٢) عبيبه B (١٢) عبيبه الماره B (١٢) عبيبه الماره B (١٢) عبيبه الماره (١٢) عبيبه الماره (١٢) عبيبه الماره (١٢) عبيبه الماره (١٣) عبيبه (١٣)

الى صائح الاعال، ولأبي عليّ الروذباري رحمه الله،

مَنْ لَمْ (١) يَكُنْ بِكَ فَانِيًا عَنْ حُبِّهِ \* وَعَنِ الْهَوَى وَالْأَنْسِ بِالأَحْبَابِ
أَوْ تَيْمَتُهُ صَبَابَةٌ جَمَعَتْ (١) لَهُ \* مَا كَانَ مُفْتَرِقًا مِنَ الأَسْبَابِ
فَكَأَنَّهُ يَبْنَ الْمَرانِبِ وَاقِفْ \* لِمَنالَ حَظِّ أَوْ لِحُسْنِ مَا سِبِ

Af.159a

ه (<sup>۲)</sup> والنسبة الحال الذي (<sup>٤)</sup> يتعرّف به صاحبه (<sup>۱)</sup> بعني انتسابه اليه، قال جعفر (٥) الطَّيالسي الرازي (١) رحمه الله النسبة نسبتان نسبة الحُظوظ ونسبة الحُقوق اذا غابت الخليقة ظهرت الحقيقة وإذا ظهرت الخليقة غابت الحقيقة، وسيل القنّاد عن الغريب فقال (٦) الذي ليس له في العالم نسيب، وقال النوري (١)رحمه الله كُلُّما رأته العيون نُسب الى العلم وكلَّما علمته القلوب نُسب الى ١٠ اليقين، فلذلك قُلْنا معنى (٧)النسبة الاعتراف، وقال عمرو بن (٨)عثمهٰن (١) رحمه الله صفة الكُسوف للأسرار أن لا يكون قايمًا في رؤية ولا متجلّيًا في نسبة يعنى في الاعتراف، وفُلان صاحبُ قَلْبٍ معناه (٩) أن ليس له عبارة اللسان وفصاحة البيان عن العلم (١٠٠)الذي قد اجتمع في قلبه، حُكى عن الجُنيَّد (١) رحمه الله انه كان يقول أَهْلُ خُراسان اصحاب قلوب، ورَبُّ حالِ ١٥ معناه انه مربوط بحال من الاحوال التي ذكرنا من المحبّة والخوف والرجآء والشوق وغير ذلك فاذا كان الأُغْلَبَ على العبد (١١)حالٌ من هذه الاحوال يفال له رَبُّ حال، وصاحبُ مقام معناه أن يكون مقيمًا في مقام من مقامات القاصدين والطالبين مثل التوبة والورع والزهد والصبر وغير ذلك فاذا عُرف بالمقام في شيء من ذلك يقال له صاحب مقام، حُكي عن الجُنيْد ٠٠ (١) رحمه الله انه قال لا يبلغ العبد الى حقيقة المعرفة وصفاً والتوحيد حتى يعبر الاحوال والمقامات، (١٢) وذُكر عن بعض المشايخ انه قال وقفتُ على

الشِبْلي رحمه الله غير مرَّةٍ فَمَا رأيته نَكُمَّ إِلَّا فِي الاحوال والمقامات، وفُلان

<sup>(</sup>۱) B om. (۲) B به ه. (۲) B به ه. (۱) B om. (۱) الظرامير B الله مير (۱) النسب (۱) B om. (۱) B adds مير (۱) A مال (۱) B om. (۱۱) B om. from وذكر المتماع to om.

(١) مالته الى ابي بكر (٢) الكسائي وأَنْتَ في سُبُلِ ملتبسةٍ ونجوم منطبسةٍ قال (١) Af.1580 الله تعالى (٢) وَإِذَا ٱلنَّجُومُ طُهِسَتْ يعنى ذهب ضَوْءها، وقال (٤)عمرو اللَّي (°)رحمه الله وإنك لا نَصِلُ الى حقيقة الحقّ حتى تسلك تلك الطُّرُقات المنطمسة يعني تُنازل تلك الاحوال التي لم ينازلها احدُ غيرك (٦) وقد ذهب ه أَثْرُها، والرمْس (٥) والدمْس بعني الدفن ويقال للمقبرة الدَّيْماس، قال الجُنَيْد (°)رحمه الله في (<sup>۷)</sup>رسالته الى يحيى بن مُعاذ (°)رحمه الله ثمّ أَدْمَسَ شاهِدَهُ في دَمْس الاندماس وَأَرْمَسَ مَرْمَسَهُ في غَيْب (١) غافِر الارتماس وَأَخْفَى في إِخْفَايه عن اخفاًيه ثمّ (٩) قطع النسبة عن الاشارة اليه وعن الإيماء بما (١٠) تفرّد له (١١) منه (١٢) به، وهن اشارة الى حقيقة التوحيد بذهاب الخلق فهاكان كأنه ١٠ (١٢) لم يكن، (١٤) وقال سهل (°) رحمه الله اذا دفنتَ نفْسك تحت الثَّرَى وصل قلبك فوق العرش يعني اذا خالفتها وفارقتها، والقصم الكَسْر، حُكى عن ابي بكر (١٥) الزقَّاق (٥) رحمه الله انه قال لو أنّ المعاصي (١٦) كانت شيئًا أَخْتَرْنُهُ لنفسى ما أَحْزِنني ذلك لانّ ذلك (١١) يُشْبِهني وإنَّما قُصِمَ (١٨) ظَهْرى حينَ سبق لى (°)منه (۱۹) ذلك ، وقال الواسطى ظهرت الأمور كلَّها في حقايقها على ١٠ الدُّهور فن شاهدها بشاهد القِدَم انقصم (٢٠) مقابلته لذلك، والسبب الواسطة والأسباب (١٦) الوسايط التي بين الخلق وبين الله (٥) نعالي، قال احمد بن عطاء (٥) رحمه الله من شهد صُنْعَ المُسَيِّب (٢٦) في السبب أَ وْصَلَه مشاهدة صُنْع المسبّب الى السبب لانّ من شهد السبب امتلا قلبُهُ من زينة الأسباب ومن عرف الاسباب الشاغلة عن الطاعات انقطع عنها وإنّصل بالاسباب الداعية

<sup>(</sup>۱) B ماساله (۱) الكتاني (۱) المواد المواد (۱) المواد المواد المواد (۱) المواد المواد المواد المواد (۱) المواد المواد المواد المواد (۱) المواد المواد (۱) المواد المواد (۱) المواد (

لم يلحق (أ)ما فاته من مراقبة الذى خلق العرش، وقال الشِبْلي (أ)رحمه الله من زع انه وإصلُ فليس له حاصلٌ، وقال بعضهم انّها (أَ)حُرِمول الوصول لتضييع اللّصول، وقال،

(أُ وَوَصْلُكُمُ هَجْرٌ وَوُدُّكُمُ فِلاً \* وَقُرْبُكُمُ بُعْدٌ وَسِلْمُكُمُ (أَ حَرْبُ، وَلَا عَن بَعْض الشيوخ انه كان والمفصل فوت الشيء المرجوّ من المحبوب، ذُكر عن بعض الشيوخ انه كان يقول من زعم او ظنّ انه (أ)قد وصل (أ) فليَتَّقِنْ انه قد انفصل، وقال آخر فَرَحُ انصالك ممزوج بتَرَح الانفصال، (أ) وقال القايل،

فَلا وَصْلُ ولا فَصْلُ ولا يأْسُ ولا طَمَعُ

والأصل هو الذي الذي يكون له تزايد فأصل (١٠) الأصول الهداية والأصول المول المداية والأصول المول الدين مثل التوحيد والمعرفة والابمان واليقين (١) والصدق والاخلاص، والفرع ما تزايد من الأصل فاذا تزايد من الفروع (١٠) والزيادات التي هي الفروع مردودة الى الأصول (١١) والأصل الهداية والتوحيد والمعرفة والابمان الفروع مردودة الى الأصول (١١) والأصل الهداية والاحوال والمقامات والاعال والمصدق والاخلاص زياداتها بزيادة الهداية والاحوال والمقامات والاعال اتزايدها (١١) وتزايد فروعها، قال عمرو بن عنهان المكني (١) رحمه الله إقرارنا (١١) بالأصول الزوم المحبة (١٥) بالانكار بعد الايمان (١١) والاقرار بالاصول، وقال بعض العلماء ما (١١) دعا اليه الرسول صلعم فهو الأصل وما تزايد عن ذلك الأصل فهو فرنح مردود الى الأصل،

ليس منّى شيء ولا بى شيء ولا عنّى شيء والكلّ منه وبه وله كقول القابل، كُلُّ لَهُ وَبِهِ وَمِنْهُ فَأَيْنَ لِي \* شَيْءٍ فَأُوثِرَهُ فَطَاحَ لِسانُها، والْمَثَرَ علامَةُ لباقى (۱) شيء قد زال، قال بعضهم من مُنع من النّظَر استأنس بالأثر ومن عَدِمَ الأَثْر (۱) نعلّل بالذّيكر، قال القابل،

فَمَا عِنْدِي لَكُمْ أَثَرُ \* وَلَمْ أَسْمَع لَكُم خَبَرْ،

ويقال (٢) انَّه وُجد على قصرٍ لبعض الملوكُ مكتوبٌ،

إِنَّ آثَارَنَا تَدُلُّ عَلَيْنَا \* فَأَنْظُرُوا بَعْدَنَا إِلَى الآثَارِ،

وقال (٤) المخوّاص (٥) رحمه الله في معنى الأثر وسيّل عن توحيد المخاصّ فقال التفريد لله (٥) عرّ وجلّ في كلّ الاشيآء بالإعْراض عمّا يلحق نفوسهم من آثار الاشيآء (٦) وقال ،

لَوْ أَنَّ دُونَكَ بَحْرَ الصَّينِ مُعْتَرِضاً \* لَخِلْتُ ذاكَ سَرابًا ذاهِبَ الأَثَرِ، وَالْكُون اسم مُجْمَل لجميع ما كوّنه المكوّن بين الكاف والنون، (١) والبَوْن معناه المينونة والكَوْن والبَوْن معناها في علم التوحيد (١) ما قال الجُنيْد (١) رحمه الله في (١) جواب مسئلة (١) في التوحيد يصف (١) الموحّدين فقال كانول بلا ١٥ كَوْن وبانول بلا بَوْن معناه انّ الموحّدين يكونون في الاشياء كانبّم لا يكونون ويبينون عن الاشياء كانبّم لا (١٠) يبينون لانّ كَوْنهم في الاشياء بأشخاصهم وبَوْنهم عن الاشياء بأسرارهم، فهذا معنى الكون والبون قال،

لَقَدُّ تَاهَ فَى تِبَهِ التَّوَحُّدِ وَحْدَهُ \* وَغَلَبَ (۱۱) بِعِزِّ مِنْكَ (۱۲) حِينَ طَلَبْتَهُ ظَهَرْتَ لِهِنْ (۱۲) أَثْبَتُهُ بَعْدَ بَوْنِهِ \* فَكَانَ بِلا كَوْنِ كَأَنَّكَ كُنْتَهُ ، ظَهَرْتَ لِهِنْ (۱۲) أَثْبَتُهُ بَعْدَ بَوْنِهِ \* فَكَانَ بِلا كَوْنِ كَأَنَّكَ كُنْتَهُ ، Af.158a والوصل معناه لحوق الغايب، قال يحيى بن مُعاذ (۱۰) رحمه الله من لم (۱۶) يُعمِّ (۱۵) عينيَّه عن النظر الى ما تحمت العرش لم يَصِلْ الى ما فوق العرش يعنى

ابرهيم الخواص B (٤) ان B (٢) استانس B (٦) . الشي الذي B (١)

<sup>(°)</sup> B om. (٦) B التوحيد (٢) A om. (٨) A التوحيد (٩) B om.

<sup>(</sup>۱۱) A جتی ه (۱۲) B بعزم ه (۱۱) . شبتون ۱۸. (۱۲) . شبتون ۱۸.

<sup>(</sup>ا٤) A يعمى B om. (١٥) B معمى.

قد اوجب الله عليهم الوفاء اذا عقد فل بقلوبهم عقدًا، والهمّ اشارة الى جمع اللهُموم فجعلها همًّا فاحدًا، قال ابو سعيد الخرّاز (١) رحمه الله اَجمع (١) همّك بين يدّى الله (١) نعالى، وذُكر عن بعضهم انه قال ينبغى (١) للعبد ان يكون همّهُ تحت قدّمه يعنى لا يهم بحال (٥) ماض ولا بحال مستقبل ويكون مع وقته في وقته، واللحظ اشارة الى ملاحظة أبصار القلوب لما يلوح لها من زوايد البقين بما آمن به في الغيوب، (١) قال (٧) الروذبارى،

والمحو ذهاب الشيء اذا لم يبق له أَثَرُ (١٤) وإذا بقي له اثرُ فيكون (١٥) طَهْسًا، قال النوري (١) رحمه الله المخاص والعامّ في قميص العبودية الآ (١١) أن من يكون منهم أَرْفَعَ جَذَبَهم (٢٦) المحقّ ومحاهم عن نفوسهم (١٧) في حركاتهم وأثبتهم عند نفسه، (١٨) قال (١١) الله تعالى (١١) يَهْحُوا ٱللهُ مَا يَشَاء وَيُثْبِتُ، معنى قوله جذبهم ١٠ المحقّ يعنى جمعهم بين يديه ومحاهم عن نفوسهم يعنى عن رؤية نفوسهم في حركاتهم وأثبتهم عند نفسه بنظرهم الى قبام الله لهم في أفعالهم وحركاتهم، والمحقق (٢٠) بمعنى المحو الآان المحق اثمُّ لانه السرعُ ذهابًا من المحو، قال رجل والمحتف (١٠) بعنى المحو الله ما لى أراك قلقًا (١٦) أليس هو معك وأنت معه فقال الشبلي (١١) رحمه الله ما لى أراك قلقًا (١٦) أليس هو معك وأنت معه فقال الشبلي (١١) رحمه الله ما لى أراك قلقًا (١٦) فاتني ولكنّي (٢٤) عمورٌ فها هو يعنى الشبلي (١١) رحمه الله (١١) لو كنتُ أنا معه (٢١) فاتني ولكنّي (٢١) عمورٌ فها هو يعنى

<sup>(</sup>۱) Å . ملاحظته A . (۸) . هذه الابيات (۲) B adds . وقال (۹) . ملاحظته A . (۹) . ملاحظته . (۹) . وقال

<sup>.</sup> في حركاتهم . (١٧) B om. الى اكوتي B (١٦) . طبس AB (١٥) . فاذا B (١٤)

<sup>(</sup>۱۸) The words from عند ننسه are suppl. in marg. A. (۱۹) Kor. 13, 39. (۲۰) هغنی (۲۱) هغنی (۲۱) الیس (۲۱)

<sup>(</sup>۲۲) A فاسی B واتی (۲۶) So both MSS.

الله الى الجُنيْد كتابًا فقال فيه يا سيّدى لك في علم البلاء لسان (١) وفي علم الله الله البلاء سنان يعنى بيان عن علمه، وسيّل الشبّلي (١) رحمه الله عن الفرق بين لسان العلم ولسان الحقيقة فقال لسان العلم ما تأدّ البنا بواسطة ولسان الحقيقة ما تأدّى البنا بلا واسطة، فقيل له ولسان الحقيّ ما هو قال ولسان الحقيقة ما تأدّى البنا بلا واسطة، فقيل له ولسان الحقيّ ما هو قال ما ليس (١) للخلق اليه طريق يريد به اذا قال اللسان يعنى بيان علمه والكشف عنه بالعبارة، والسِرّ خفاته بين العدم والوجود موجود في معناه، وقد قيل السرّ ما غيّبه الحقيّ ولم يُشرِف عليه (١) المخلق، فسرُّ (١) المخلق ما اشرف عليه الحقيّ بلا واسطة وسرُ (١) المحقيّ ما لا يطلع عليه (١) الله المحق، وسرُّ السِر ما لا يجسّ به السرّ فان (٨) احسّ به فلا يقال له سرّ، قال سهل وسرُّ السِر ما لا يجسّ به الله للنفس سرُّ ما اشاعها المحقّ الا على (١) السان فرْعَوْن فقال أنا رَبُكم المُّعلَى، وقال القايل،

يا سِرَّ سِرِّ يَدِقُ حَتَّى \* يَخْفَى عَلَى وَهُمِ كُلِّ حَيِّ \* الْخَفَى عَلَى وَهُمِ كُلِّ حَيِّ Af.157a وظاهِرْ بَاطِينَ (١٠) نَجَلَّى \* (١١) مِنْ كُلِّ شَيْ الْكُلِّ شَيِّ

والعقد (۱۱) عَقْدُ (۱۱) السرّ وهو ما يعتقد (۱) العبدُ بقلبه بينه وبين الله (۱۱) تعالى الن يفعل کذی او لا يفعل (۱۰) کذی، قال الله نعالی (۱۱) يأ يُّمَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعُقُودِ، وقيل لحكيم (۱۱) يَمَ عرفتَ الله (۱۱) تعالی (۱۱) فقال بحلّ العُقود وفَسْخ العزايم، وقال محبّد بن يعقوب (۱۱) الفَرَجی فيما حُکی عنه منذ ثلثين سنة ما عقدت بينی وبين الله (۱۱) عزّ وجلّ عقدًا مخافة أن يَفْسَخ عليّ ذلك فيكذّبنی علی لسانی، ويقال ان الفرق بين المخاص والعام ان العامّة من فيكذّبنی علی لسانی، ويقال ان الفرق بين المخاص والعام ان العامّة من المؤمنين قد اوجب الله عليهم الوفاء (۱۱) اذا عهدًول بأنسنتهم عهدًا والمخاص الله عليهم الوفاء (۱۱)

<sup>.</sup> خلق (٤) B om. from في to سنان (٦) B om. (٩) علي المحق الله المحقق.

<sup>(°)</sup> B غير (۲) (۲) انخلق (۹) (۲) انخلق (۹) . (۱ انحق (۹) . (۱ انخلق (۹) . (۱ انخل

الشي suppl. above. (۱۲) A عند with عند suppl. above. (۱۲) B الشي

<sup>.</sup> فال B (۱۱) عز وجل B (۱۲) د (۱۲) د (۱۲) د (۱۲) عن وجل B (۱۲) عن وجل B (۱۲) عن وجل B (۱۲) عن وجل B (۱۲) عن وجل

الوفاَّء to الغرخي A (٢٠) . بن الغرجي B om. from الغرخي A (١٩)

ما يختار الله للعبد ويختار العبد ذلك بعناية الله له حتى يختار باختيار الله له لا باختيار نفسه، قال يجيى بن (۱) مُعاذ (۱) رحمه الله ما دام العبد يتعرّف يقال له لا تَخْتَر فانّك الست بأمين في اختيارك حتى تعرف فاذا عرف يقال له (۱) إن شيّت اَخْتَر وإن شيّت لا تختر فانّك إن اخترت فبنا اخترت وان من تركت اختيارك فباختيارنا تركت فأنت بنا فيا (۱) تختار وفيا لا تختار، والاختيار امتحان المحقان المحق للصادقين ليعمر بذلك منازل المخصوصين (۱) ويستخرج بامتحانه لهم (۱) منهم صدْقَهم إنْهاتًا ليُجتّه على المؤمنين ليتأدّب بهم (۱) المريدون، لهم (۱) منهم صدْقَهم إنهاتًا ليُجتّه على المؤمنين ليتأدّب بهم (۱) المريدون، وامتحان المربي عن النبيّ صلعم انه قال (۱) اخبرُر تقلّه يعني (۱) اخبرُ من شيّت وامتحانه حتى (۱۱) تقالاه عند استخراجك (۱۱) بالامتحان صدْقه عن المحال الذي وهو ما ينزل به من التعذيب، قال ابو محمد الجَريري (۱) رحمه الله الإنسان حيث ما كان بلاّمٍ، ورُوى عن النبيّ صلعم انه قال نحنُ مَعاشِرُ الأنبياء الله الله الله المربية المحديث، وقال بعضهم في البلاء،

دایراتُ (۱۱) البَلا عَلَیَ تَدُورْ \* وَ إِلَی (۱۱) ما (۱۱) تَرَی عَلَیَّ (۱۱) تَدُورْ هَا أَرَبِ لِلْبَلا بَلاَ الْبَلا عَلَیْ سواے آ \* (۱۱) وَبَلاَئِی عَلَی (۱۱) البَلاَ البَلا وَبَلاَئِی \* (۱۱) حاصِنُ لِلْبَلا عَلَیه غَیُورْ یَا بَلاَئِی عَلَی الْبَلا عَلَیه غَیُورْ یَا بَلاَئِی عَلَی البَلا لا (۱۱) تَعَدّی \* کُنْ بِهِ مَالِکًا (۱۱) رَحِیمًا غَنُورْ یَا بَلَا لا (۱۱) تَعَدّی \* کُنْ بِهِ مَالِکًا (۱۱) رَحِیمًا غَنُورْ یَا بَلَا مُعِینَ البَلا عَلَی اَعِیْ \* فی البَلا فالبَلا عَلَی سَعِیر، البَلا عَلَی البَلا عَلَی البَلا عَلَی البَلا عَلی البَلْ البَلْ البَلْ البَلْمُ عَلَی البِلْمُ البَلْمُ البَلْمُ البَلْمُ البَلْمُ البَلْمُ البَل

<sup>(</sup>۱) B adds الرازى. (۲) B om. (۲) B om. (۲) B الرازى. (۵) B الرازى. (۱) B om. (۲) B om. (۲) B من المريدين (۱) المريدين (۱) المريدين (۱) المتبر (۱) المتبر (۱) المتبر (۱) B المتبر (۱) المتبر (۱) B المتبر (۱) B المتبر (۱) المتبر (۱) B المتبر (۱) B المتبر (۱۱) B المتبر (۱۱) B المتبر (۱۱) B المتبر (۱۲) A المتبر (۱۲) B المتبر (۱۲) B المتبر (۱۲) B المتبر (۱۲) B المتبر (۱۲) A المتبر (۱۲) B المتبر (۱۲) A المتبر (۱۲) B المتبر (۱۲) A المتبر (۱۲) B المتبر (۱۲) B المتبر (۱۸) A المتبر (۱۸) B ا

(۱) منعوتًا (۱) موصوفًا وذلك أن القادر اسم من اسماء الله (۱) نعالى والقدرة صفة من صفات الله (۱) تعالى والتقدير نعت من نعوت الله (۱) تعالى والمتكلم اسم من اسماء الله (۱) عز وجل والكلام صفة من صفات الله (۱) تعالى والغفران نعت من نعوت الله (۱) تعالى، قال (۱) المواسطى ليس مع الخلق منه الا اسم و او نعت او صفة والخلق محجوبون باسماً به عن نعوته (۱) وبنعوته عن صفاته ما ذكر العبد تدبيره وتصويره وفضله وطوله ذكر العبد تدبيره وتصويره وفضله وطوله ذكر علمه وقدرته وكلامه ومشيته ذكر صفاته ووصفه بصفاته وقال،

إذا طَلَعَتْ شَهْسْ عَلَيْكَ بِنُورِها \* وَأَنْ تَ خَلِيطٌ لِلشَّعاعِ الهُباشِرِ العَيْدُ مِنَ الذَّاتِ العَرْيزِ مَكَانَهُا \* وَأَمْ تَعْرَ مِنْ نَعْتِ لِنَفْسِكَ قاهِرٍ، والحَجاب (٢) حائلُ بحول بين الشيء المطلوب المقصود وبين طالبه وقاصده، كان سَرِيّ السَّقَطي (٢) رحمه الله يقول اللهم مَهْما عذّبتني بشيء فلا نعذّبني بذُلِّ الحَجاب، وقال محهد بن عليّ الكتّاني (٢) رحمه الله رؤية النواب حجاب بنُلُّ الحَجاب، معناه والله اعلم ان رؤية الغواب عبادته وذِكْره حجاب عن الإعجاب، معناه والله اعلم ان المحجاب حجاب عن الإعجاب المهنهي عنه ورؤيته المحجاب له عن المحجاب المهنهي عنه ورؤيته للحجاب حجاب له عن المحجاب المهنهي منه والدعوى إضافة الدنس اليها ما ليس لله قال سهل بن عبد الله اغلظ حجاب بين العبد وبين الله الدعوى وقال، وَلَمَّ الْحَبَّ الْحُبَّ (١) قَالَتْ كَذَبْتَني \* فَها لي أَرَى الأَعْضَاءَ مِنْكَ كُواسِبًا، وكان ابو عمرو الزجَّاجي (١) رحمه الله يقول من ليس له دعوًك فليس وكان ابو عمرو الزجَّاجي (١) رحمه الله يقول من ليس له دعوًك فليس وكان ابو عمرو الزجَّاجي (١) رحمه الله يقول من ليس له دعوًك فليس اليها من الطاعات التي اليست من اخلاقها وتكون (١١) معها (١١) بينةً لما تدَّى، والاختيار اشارة الى اليست من اخلاقها وتكون (١١) معها (١١) بينةً لما تدَّى، والاختيار اشارة الى اليست من اخلاقها وتكون (١١) معها (١١) بينةً لما تدَّى، والاختيار اشارة الى

عز وجل B (۱) منعوت A (۲) موصوف (۲) منعوت A (۱) منعوت A (۱) منعوت A (۱) منعوت B (۱) منعوت B (۱) منعوت B (۱) مل B (۱) منعوت B (۱) منعوت B (۱) منعوت B (۱) منعوت A (۱) منعوت B (۱) منعوت A (۱) منعوت B (۱) منعوت A (۱) منعوت A (۱) منعوت B (۱) منعوت A (۱)

(١) فيمتحى بإظهار سلطان اكمق عليه، سيَّل الجُنَّيْد عن رجل غاب اسمه وذهب وصْفه (٢) وامتحى رسومه فلا رسْم له قال نَعَمْ عند (٢)مشاهدته قيام الحقّ (٤)له Af.1550 بنفسه لنفسه في مُلْكه، (°) فيكون ذلك معنى قوله امتحى رسومه يعنى عِلْمُــه ورِفِعْلُه المضاف اليه امتحى بنظره الى قيام الله له فى قيامه، قال القايل،

برُسُوم دارسات وطَلَلْ،

والوَسْم ما وسم الله به المخلوقين في سابق عِلْمه بما شآء كيف شآء فلا يتغيّر عن ذلك ابدًا ولا يطلّع على علم ذلك احدٌ، قال (١) احمد بن عطآء (٧) رحمه الله يظهر (١/الوسان على المقبولين والمطرودين لانهما نعتان يجريان على الابد با جريا في الازل، والروح والتروّج نسيم تُنسّمُ به قلوب اهل ١٠ الحقايق فيتروّج من تَعَبِ نِقل ما حُمّل من الرعاية بُحُسْن العناية، قال يحيى ابن (٩)مُعاذ (١) رحمه الله الحكمة جُندُ من جنود الله (١٠)يُرسلها الى قلوب العارفين حتى تُرَوِّحَ عنها وَهَجَ الدنيا، وقال رُوحُ وليّ الله (٧) في القُدْس (١١) تشغله بمولاه، وقال (٧) سُفيْن (١٢) مجال قلوب العارفين بروضة ساوية من دونها حُجُبُ الربّ مُعَسَّكَرُها فيها ومُجْنَى غارها بنعيم رَوْح الْأنْس بالله من ١٠ القُرْب، والنعت إِخْبار (١٠) الناعتين عن أفعال المنعوت وأحكامه وأخلاقه ويُحتمل ان يكون النعت والوصف بمعنى وإحد الاّ ان الوصف يكون مُجْمَلًا والنعت يكون مبسوطاً فاذا وصف جَمَعَ وإذا نعت فَرَّقَ، والصفة ما لا (١٤) ينفصل عن الموصوف ولا يقال هو الموصوف ولا غير الموصوف، والذات (١٥) هي الشيء القايم بنفسه والاسمُ والنعت والصفة مَعالِمُ (١٦) للذَّات فلا يكون ۲۰ الاسم والنعت والصفة الاّ لذي ذات ولا يكون ذو ذات الاّ مسمُّو

<sup>(</sup>۱) AB فيمتحي. A in marg. فيمتحن

<sup>.</sup> فامنحي B (۲) . مشاهدة A (۱)

<sup>(</sup>٤) A om. (٥) AB app. سكون.

<sup>(</sup>٦) B عطا احمد B. (Y) B om.

<sup>(</sup>A) A الوسمين. (۱) B adds الرازي.

<sup>.</sup> يرسلها الله B (۱۰)

<sup>(</sup>۱۱) B مشغله

<sup>(</sup>IT) B )\s.

الذات B (١٦)

<sup>(</sup>۱۲) B الناعث .

<sup>(</sup>الا) A النفصل A

<sup>(10)</sup> AB 4.0.

بوصلك او تريد أن تخدعني عنك بترك هَيْهات قلت لأبي عمرو ما معنى هيهات قال التمكين، والمسامرة عتاب الأسرار عند خفي التذكار، قال الروذبارى،

الرود برى المارث صَفْو صَبابتى أَشْجانُها \* حَرَقُ الهَوَى وغَلِيلُها نيرانُها ، سامَرْتُ صَفْو صَبابتى أَشْجانُها \* حَرَقُ الهَوَى وغَلِيلُها نيرانُها ، وسيَّل بعض (االمشايخ عن المسامرة فقال استدامة طول العتاب مع صحّة الكتمان ، ورؤية القلوب هو نَظَرُ القلوب الى (ا) ما توارت (ا) في الغيوب بأنوار اليقين عند حقايق الابمان ، وهو على معنى ما قال أمير المؤمنين على ابن ابن طالب (ف) رضى الله عنه حين سيل هل ترى ربّنا فقال وكيف نعبد من لم نَرَهُ ثم قال لم تَرَهُ العيون يعنى في الدنيا بكشف العيان ولكن رأته القلوب بحقايق الابمان قال الله (ان تعالى الله المناق العيان ولكن رأته الرؤية (المناقب في الدنيا ، وقال النبي صلعم آعبد الله كأنّك تراه فان لم الرؤية (المناقب في الدنيا ، وقال النبي صلعم آعبد الله كأنّك تراه فان لم على (المناقب المسمّى فاذا سقطت المحروف معناه لا ينفصل عن المسمّى على (المناقب المناقب من يقول الاسم باستحقاقه قولاً ، وكان ابو الحسين النورى (اكرمه الله يَستشهد في اشارته (۱۱) بهذا البيت ،

إِذَا أُمرُ طِفْلِ مَسَمَا جُوعُ طِفْلِها غَذَتْهُ بِإِسْمِ (١١) الطِفْلِ (١١) فأَسْتَعْصَمَ الطِفْلُ،

وكان الشِبْلي (<sup>۱)</sup>رحمه الله يقول أُريدُ من قال الاسم (<sup>۱۱)</sup>وهو يتحقّق (<sup>۱۱)</sup>ما رما يقول، وكان يقول تاهت اكخليقة (<sup>۱)</sup>في العلم وتاه العلم في الاسم وتاه الاسم في الذات، والرَّسْم ما رُسِمَ به ظاهر الخلق برسم العلم (<sup>۱۱)</sup>ورسْم المخلق

<sup>.</sup> الشيوخ B (۱) الشيوخ (۲) A om. (۱) الشيوخ 
<sup>(</sup>٥) B عز وجل (٦) Kor. 53, 11. (٧) B للقلب (٨) A.

النضل A (۱۱) مذا AB (۱۰) . الى هذا B من نفير B (۱۹) . النفل A الشيلي دلف بن نفير

<sup>.</sup> ورسوم B (١٦) B بالعلم B (١٥) علم العلم B (١٤) B بيا B (١٤) . فهو B (١١) . واستعصم B

وقال بعض الشيوخ وقد سُيل عن التجريد فقال إفراد اكحق (١) من كلّ ما يُجْرى وإسقاط العبد في كلّ ما يُبْدى، والتجريد (١) والتفريد والتوحيد ألفاظ مخلتلفة (١) لمعانٍ متّفقة وتفصيلها على مقدار حقايق الواجدين وإشاراتهم، قال القايل،

وَالْهُمُّ المَنْرُد والسِّرِ الْمُجَرِّد بَعِني واحد (أ) وهو هم العبد وسِرَه اذا تجرّد من والهُمّ المنزَد والسِّرِ الْمُجَرِّد بَعِني واحد (أ) وهو هم العبد وسِرَه اذا تجرّد من عوارض مانعة عن (أ)التوجّه والإقبال والقُرْب والاتصال، قال الجُنيْد (أ) رحمه الله قال (آ) لي (أ) ابرهيم الأَجْرِي يا غلام لأن ترِد بهمك الى الله (أ) لرجمه الله قال (آ) لي (أ) ابرهيم الأَجْرِي يا غلام لأن ترِد بهمك الى الله (أ) لرجل هيان الهِمَم في فضاء العدم همك هم (أ) هايج وهمي هم هايم، والحادثة وصفت النهاية الصديقين، سُيل ابو بكر الواسطى عن أعلى حال (أ) لنهاية الصديقين فقال هو الطالع (أ) والحدث، وقال النبي صلعم فيا رُوى عنه إنّ في أُمّتي مكلّمون ومحدَّثون وإنّ عُمرَ (آ) رضى الله عنه لمنهم، وقال عنه الله عبد الله (آ) رحمه الله خلق الله الخلق البُسارَّه ويسارَوه (أأ) قال الله عزّ وجلّ خلقتُكُم التسارَوني فان لم تفعلوا فكلّموني وحدَّثوني فان لم تفعلوا فاسمعوا منّى، والمناجاة (أأ) مخاطبة الأسرار عند صفاء الأذكار للملك المجبّار، (أأ) قال ابو عمرو (آ) بن علوان سمعت المُجنيد (آ) رحمه الله ليلة الى الصباح بقول في مناجاته اللهي وسيّدى تريد أن تقطعني عنك المهراء الله الله المؤلّلة الى الصباح بقول في مناجاته اللهي وسيّدى تريد أن تقطعني عنك

<sup>(</sup>١) B وهي written above. B (٥) التوحيد والتفريد (١) AB (٤) . في written above. B ابرهيم (٥) التوحيد (٦) B om. (٢) AB om. (٢) AB ابرهيم (٦) B om. (٢) AB om. (٢) AB om. (٢) AB om. (١٠ المحرى المخدث (١٠ المخدث (١٠ النهاية (١٠ النهاية (١٠ النهاية (١٠ النهار")) . وفاحروني (١١ النهار"). (١٤ النهار") عناطبات (١٤ النهار") . مخاطبات (١٤) B وفال (١٤ الهرو) .

المساّطة على نار الله (۱) نعالى وكذلك التنيّس، قال (۲) ذو النون رحمه الله، مَنْ لاذَ بِاللهِ نَجا بِاللهِ \* وَسَرَّهُ مَـــُرُ قَصَاءً ٱللهِ يلهِ أَنْفاسُ جَرَت لِلهِ \* لاحَوْلَ لى فيها بِغَيْر ٱللهِ،

والنَّفَس ايضًا نَفَسُ العبد، قال الجُنَيْد (١)رحمه الله أَخَذَ على العبد حِفْظَ ه أَنفَاسه على ممرّ اوقاته، قال القابل،

وَمَا تَنَفَّسْتُ إِلَّا كُنْتَ مَعْ نَفَسَى \* نَجْرَى إِلَى الرُّوحُ مِنَّى في مَجارِيها، والحِسّ رَسْمُ ما يبدو من صفة النفس، وقال عمرو اللّي (١)رحمه الله من قالُ انَّى لم أُجِدْ حسًّا عند غلبات الوجد فقد غلط لأنَّه لم يُدْرِك فقد الحُسوس الا محس والوجد (٢) والفقد يُدركان محاسة وها محسوسان، وتوحيد العامّة ١٠ معناه توحيد الإِقْرار باللسان والتحقيق بالقلب (٤) لِما يقرّ بهِ اللسان باثبات الموحَّد بجميع (°)أسمآيه وصفاته باثبات ما أثبت (٦) ونَفْي ما نَفَي باثبات ما اثبت الله لِنفْسه ونَفْي ما نفي الله عن نفسه، وتوحيد اكخاصّة قد ذكرْنا في باب التوحيد وهو وجودُ عظمة وحدانية الله (١) تعالى وحقيقة قُرْبه بذهاب حسّ العبد وحركتهِ لقيام الله (١) تعالى له فما اراد منه، وقد حُكى عن الشبلي ١٥ (١) رحمه الله انه قال لرجل وقد جرى ذِّكُرُ التوحيد فقال هذا (٧) توحيدك أَنْتَ قال فأيْشَ (١)عندي غيرُ (٨)ذا فقال الشبلي (١)رحمه الله توحيد الموحَّد وهو أن يوحّدك اللهُ به ويُفردك له ويُشْهدك ذلك (٩) ويغيّبك به عمّا Af.1546 يُشْهدك، وهذا صفة توحيد (١٠) الخاص، والتفريد إفراد المُفْرَد برَفْع الحدث (١١) و إفراد القدّم بوجود حقايق الفردانية ، قال بعضهم الموحّدون لله من ٢٠ المؤمنين كثير والمفرّدون من الموحّدين قليل، قال الحسيت بن منصور (١) رحمه الله في بعض ما تكلّم به عند قتْله حَسْبُ الواجد إفراد الواحد، والتجريد ما تجرّد للقلوب من شواهد الالوهية اذا صفا من كدورة البشرية،

فَاكِمَالُ كَاكِمَالِ فِي التَّلُوينِ شَاطِحُهَا \* وَالعَيْنُ (ا) تُدْفَى إِلَى شَطْحِ اللَّقَائَيْنِ، وَالصَّوْلَ (ا) الاستطالة باللسان من المريدين والمتوسَّطين على ابناء جنسهم بأحوالهم وهو مذموم، قال ابو على الروذبارى (ا) رحمه الله (اان من أعظم الكباير أن تخوّن الله في نفسك وتتوهم أنّ الذى انالك لم يُنِلْ غَيْرُك فَجْعِل وَعَوْكُ صَوْلَكَ على (الله غَيْرُكُ فَجْعِل من الله (النهاية) أن يُغبرك بجاله، (الوثانة في من الله (الله على من فوقك وقلة معرفة اذا كان على من الله اللهم والله أصول وبلك أحول، وقال عن البرهيم الخواص (الله على من قول في دعاً به اللهم والله أقولُ وبالله أصولُ، والله أصولُ، وقال الموقال القابل،

وَكَيْفَ يَطِيبُ العَيْشُ مِنْ بَعْدِ مَنْ بِهِ \* عَلَى نايباتِ الدَّهْ رِكُنْتُ أَصُولُ، والذهاب بعني الغَيْبة الله ان الذهاب التم من الغيبة وهو ذهاب القلب عن حس المحسوسات بمشاهن ما شاهَد ثم يذهب عن ذهابه والذهاب عن ١٠ الذهاب هذا (١١) ما لا نهاية له، قال المُجنيد (١) رحمه الله في تفسير قول ابي من الذهاب ذلك كلّه عنه وذهابه عن ذهابه وهو معنى قوله لَيْسَ بَايْسَ قال هو ذهاب ذلك كلّه عنه وذهابه عن ذهابه وهو معنى قوله لَيْسَ في لَيْسَ يعنى قد غابت (١١) المحاضرُ ونافت الاشياء فليس يُوجَدُ شيء ولا يُحَسُّ وهو الذي يسميّه قوم الفناء عن النهاء وفقد الفقد في النقد فهو الذهاب عن الذهاب، والنّفس (١٤) تروُّح الله عند الاحتراق، (١٦) قال بعض الشيوخ النّفس رُوجٌ من ربح الله

فالرجآء يبسط الى الطاعة والخوف يقبض عن المعصية، وقد قال القابل في صفة حال العارف المنقيض وصفة حال العارف المنبسط فقال، مَعَارِفُ الْحَقِّ نَحْوِيهَا إِذَا نُشِرَتْ \* ثَلْفَةٌ بَعْدَهَا الْأَرْواحُ نُخْتَلَسُ فعارِفٌ بِجُظُوطِ الْحَقِّ لَيْسَ لَـهُ \* عَنْـهُ سَوَاهُ وَلَا مِنْـهُ لَـهُ نَفَسُ · وعارَفْ (أ) بَوَلا (٢) المَلَيكِ (٢) مُعْتَرِفٌ \* (٤) يَحُنُهُ الوَجْدُ (٥) ما وَلِّي لَهُ الغَلَسُ وعارَفْ غابَ عَنْهُ العُرْفُ (٦) فاعْتَسَفَتْ \* مِنْهُ السَّرايرُ مَطُويٌ (١) الذَّرَى شَرِسُ (٨) حَتَّى ٱسْنَكَانَ وِغَابَ الوَّعْثُ فِي مَهَلِ \* (أ) فطارَ شَيْئان عَنْهُ النُّطْقُ والخَرَّسُ أَغَانَهُ الْحَقُّ عَمَّا دُونَـهُ فَلَـهُ \* مِنْهُ (١١) إِلَيْهِ سِرَارُ (١١) وَمُهُما (١١) خَيْسُ، ££1.152 يذكر ان العارفين على ثلثة أصناف صنْفُ منهم ليس لهم (١٢) منهم نَفَسُ وصنفُ ١٠ منهم (١٤) بحثيَّم الوجد الى اكال الذي يتولَّاهم الحقَّ بالكَّلاية فيها وصنف منهم غاب عنهم العُرْف والعادة واستوى عندهم النطق والصمت وغير ذلك بعناية الحقّ لهم فان سكتول فلله يسكتون وان نطقول فعن الله ينطقون، والغيبة وانحضور والصحو والسكر والوجد وإلهجوم والغلبات والفنآء والبقآء فاعلم ان ذلك من احوال القلوب المتحقّة بالذكر والتعظيم لله عرّ وجلّ، والمأخوذ ١٥ (١٥) والمستلَّب بمعنى وإحد الا أن المأخوذ اتمُّ في المعنى (١٦) وهم العبيد الذين وصْنُهُم في الحديث المروى عن النبيّ صلعم الذي قال يظيّ الناس انّهم قد خولطوا وما خولطوا ولكن خالط قلوبهم من عظمة الله (١٧) تعالى ما أَذْهَبَ بعقولهم، وفي الحديث رُوى ايضًا عن النبيّ صلعم انه قال لا يبلغ العبد حقيقة الايمان حتى يظنّ الناس انه مجنون، وقد رُوي (١٨) عن الحسن في ٢٠ الخبر كنتُ اذا رأيتُ مُجاهِدًا كأنَّه خَرْبَنْدَجُ قد ضلَّ حمارُهُ لِما كان فيه

من الوله، والاخبار تكثر في وصف المأخوذ والمستلَّب وقال القايل،

<sup>(</sup>۱) B معترفا B (۲) . النهليك A (۱) . الولا B (۱) . الولا B (۱) . النهليك (۱) . لولا B (۱) . الدرى A (۱) . فاغتسقت A (۱) . مادو له الغلس الدرى A (۱) . فاغتسقت A (۱) . فصار A (۱۱) . فصار A (۱۱) . فصار A (۱۱) . فصار A (۱۱) . وجيها B (۱۱) . وهو العبد الذي وصفه B (۱۱) . والمسلوب A (۱۱) . كهم B (۱۱) . عن المحسن . عن المحسن . الكسن . الكس

فكان يدفع خاطره مرارًا فلما خرج قال له اكبنيد ذلك، ويقال ان اكخاطر الصحيح اوّلُ اكخاطر اى اوّل ما بخطر، (۱) ومعنى اكخاطر ايضًا ما لا يكون للعبد نسبة في ظهوره في الاسرار (۱) واكخاطر ايضًا (۱) قهْرٌ يستوعب الاسرار، والقادح قريب من اكخاطر اللّم انّ اكخاطر لقلوب اهل اليقظة والقادح لأهل والقادح قريب من المخاطر اللّم انّ الخاطر لقلوب اهل اليقظة والقادح لأهل الخفلة فاذا (۱) تقشّع (۱) عن قلوبهم غيوم الغفلة قدح فيها قادحُ الذّي رُوهِ لفظة مأخوذة من قدّح النار، بالزّناد (۱) والقادح الذك يستوقد النار، قال القايل،

يا قادِحَ النارِ بالزِّنادِ،

وقال بعضهم ليس ما قدحتُه الحقيقة كا ساكنتُه البشريّة، (۱) والعارض ما الله (۱) يعرض للقلوب والاسرار من إِلْقاء العدوّ والنفس والهوى فكلّ ما يكون من القاء النفس والعدوّ والهوى فهو العارض لانّ الله (۱) تعالى لم يجعل لهؤلاء الاعداء طريقًا الى قلوب اوليايه الاّ بالعارض دون الخاطر والقادح والبادى والوارد، قال (۱) انشد،

يُعَارِضُنَى الواشونَ قَلْبِي بِكُلِّما \* يُقَلِّقِلُهُ فِي سِرِّهِ والعَلانِيَــهُ،

والقبض والبسط حالان شريفان لأهل المعرفة (١١) أذا قبضهم الحق احشهم عن تناول القوام والمُباحات والأكل والشرْب والكلام واذا بسطهم ردّه الى هذه الاشياء (١١) وتولَّى حِمْظَهم في ذلك، فالقبض حالُ رجل عارف ليس فيه فضُلُ لشيء غير معرفته والبسط حالُ رجل عارف بَسطَه المحق وتولَّى حفْظه حتى يتأدّب المخلق به، قال الله تعالى (١١) وَالله يَغْضُ وَيَبْسُطُ وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ، وقال الله في معنى القبض والبسط يعنى المخوف والرجاء والرجاء والرجاء والله في معنى القبض والبسط يعنى المخوف والرجاء

ويقال ايضا انه قهر (7) . ويقال ايضاً في معنى المخاطر ما لا يكون المخ (8) . ويقال ايضا انه قهر (8) . انقشع (8) . فهو (8) . فهو (8) . ويعارض القلوب (8) . والمعارض (8) .

<sup>.</sup> تولی B (۱۲) . فاذا B (۱۱) . وإنشد B (۱۰) . تبرك وتعلی B (۴)

<sup>(</sup>۱۲) Kor. 2, 246, (۱٤) B الله (۱۶) 
قَدْ نَجَلَّتْ طَوالِعُ زاهِراتْ \* يَنشَعْشَعْنَ في لَوامِع ِبْرْق خَصَّني واحدى بتوجيد (١)صدق \* ما إِلَيْها مِنَ المَسالِكِ طُرْقُ، والطوارق ما (٢) يطرق قلوب اهل المحقايق من طريق السمع فيجدّد لهم حقايقهم، حُكى عن بعض المشايخ انه قال يطرق سمعى علم من علوم اهل ه الحقايق فلا أَدَعُ ان يدخل قلبي الاّ بعد أن أَعْرِضُها على الكتاب والسنّة، والطوارق في الله ما يطرق بالليل، (١) ورُوي عن النبيّ صلعم انه كان (٤) يدعو وأعوذُ بك من شَرّ طوارق الليل والنهار الا (٥) طارقًا بطرق مجَيْر، والكشف بيان ما يستتر على الفهم فيُكْشَفُ عنه للعبد كأنَّه رأْيُ (٦) عَيْن، (Y) قال ابو محمد انجريري من لم يعمل فيما بينه وبين الله (A) تعالى بالتقوى ١٠ والمراقبة لم يَصِلُ الى الكشف والمشاهة، وقال النورى (٨) رحمه الله مكاشفات العيون بالإبصار (1) ومكاشفات القلوب بالاتصال، والشطح كلام يترجمه اللسان عن وَجْدٍ (١٠) يفيض عن مَعْدِنه مقرونٌ بالدعوى الا ان يكون Af.1536 صاحبه (١١) مستلبًا ومحفوظًا، قال ابو حمزة سألني رجل خراساني عن الأمن فقلتُ اعرفُ من لوكان على يمينه سَبُغٌ وعلى يساره مِسْوَرَةٌ ما ميَّز على ايِّهما ١٥ (١٢) أتَّكي فقال لي هذا شطحٌ فهات (١١) العلم، وكان بعضهم اذا سأله انسان مسئلةً فيها دعوًى يقول أعوذُ بالله من شطّح اللسان ، وقد فسّر الجُنَيْد (<sup>()</sup>رحمه الله شطحات ابی <sup>(۱۱)</sup> یزید <sup>(۱)</sup> رحمه الله ولو کان ابو یزید <sup>(۱)</sup> رحمه الله في ذلك عنك معلولاً ما فسرها، وقد قال القنّاد، شَطْحُ الْحَقيقَةِ (١٠) والأَحْوالِ بَيْنُهُما \* شَطْجُ (١٦) لِذا البَيْن يَرْهُو بَيْنَ هاتَيْن

إِنَّ مَنْ أَهْوَاهُ قَدْ أَدْهَشَنَى \* لا خَلَوْتُ الدَّهْرَ مِنْ ذَاكَ الدَّهَشْ، وَكَانِ الشَّبْلِي (٤) رحمه الله يقول يا دَهِشًا كُلَّهُ معناه كُلَّ شيء مع المخلق منك ميناه كُلّه معناه كُلّ شيء مع المخلق منك مين الشاهدية تَرِدُ على قلوب العارفين عند تأميهم وحضورهم وتفكّرهم (٢) تحقيمهم عن التأميل والفكرة، قال الواسطي (٤) رحمه الله حيرة البديهة اجلُّ من سكون التولي عن المحيرة، (٧) والتحيير منازلة (٨) تتولي (٩) قلوب العارفين بين (١٠) اليأس والطبع في الوصول الى مطلوبه ومقصوده لا تُطعهم في الوصول الى مطلوب ومقصوده لا تُطعهم في الوصول الله من سيل بعضهم (١٤) عن المعرفة ما هي فقال التحيير ثمّ الانتصال ثمّ الافتقار ثمّ المحيرة، قال (١٤) قابل،

قَدْ نَحَيَّرْتُ فيكَ خُذْ بِيَدى \* يا دَليلاً لِمِنْ نَحَيَّرَ فيكْ،

والطوالع انوار التوحيد نطلع على قلوب أهل المعرفة بتشعشعها فيطمين ما في القلوب من الانوار (١٥) بسلطان نورها كالشيس (١٦) الطالعة أذا طلعت يَخْفَى على (١١) الناظر من سطوة نورها أنوارُ الكواكب وهي في أماكنها، قال الحسين أبن منصور في هذا المعنى،

<sup>(</sup>۱) B کن. (۲) A تسلم B مسلم. (۲) A دکر (۱) B om.

<sup>(°)</sup> AB (مشاً AB (۲) منال (۲) منال (۲) منال (۲) منال (۲) منال (۲) منال (۹) 
<sup>.</sup> عن المعرفة . B om (۱۱) . فيستريجون AB (۱۲) . فيرتجون AB (۱۱) . الناس B (۱۱)

الناظرين B (۱۷) . الطالع B (۱۲) . سلطان B (۱۰) . القايل B (۱۶).

نعالى بالاسم وشَهِدَ له قُلوبُ الصادقين (١) بصحة ارادته ولم (٢) يترسم بَعْدُ بحال Af.1510 ولا مقام فهو في السَّيْر مع ارادته، والمُراد العارف الذي لم يبق له ارادةُ وقد وصل الى النهايات وعبر الاحوال والمقامات والمقاصد والارادات فهو مراد (٢) أُريدَ به ما أُريدَ ولا يُريد الا ما يُريدُ، والوجد مصادفة القلوب ه لصناً ، ذِكْر كان عنه (٤) مفقودًا ، والتواجد (٥) والنساكر (٦) قريبا المعني وهو ما يتزج من آكتساب العبد بالاستدعآء للوجد والسكر وتكلّفه للتشبّه بالصادقين من اهل الوجد والسكر، والوقت ما بين الماضي والمستقبل، قال المُجنّيد (٧)رحمه الله الوقت عزيز اذا فات لا يُدْرَك يعني (٨) نَفَسك ووفتك الذي بين الَّنْهَس الماضي والنَّفَس المستقبل (٩) اذا فاتك بالغفلة عن ذكر الله (٧) تعالى ١٠ (١٠) فلا تلحقه ابدًا، والبادي هو الذي يبدو على القلب في (١١) انحين من حيث حال العبد فاذا (١) بدا بادى الحق يُبيد (١٢) كلَّ (١١) باد غير الحقّ، قال ابرهيم الخوّاص (٧) رحمه الله اذا بدا بادك المحقّ أَفْنَى كلَّ (١٤) بادٍ، والوارد (١٥) ما يَردُ على القلوب بعد البادى فيستغرقها والوارد له فِعْلٌ وليس للبادي فعل لأنّ البوادي بدايات الواردات، قال (١٦) ذو (١٧) النون (٧) رحمه ١٥ الله واردُ حقّ جآء يزعج القلوب، وإنخاطر تحريك السرّ لا بداية له وإذا خطر بالقلب فلا (١٨) يثبت فيزول (١٩) مخاطر آخَرَ مثله، والواقع ما (٢٠) يثبت ولا يزول بواقع آخر، سمعتُ بعض المشايخ وهو ابو الطيّب الشيرازي رحمه الله قال سألت شيخًا من مشايخي مسئلةً فقال لى أرجو ان يقع جوابُهُ، قال الجُنَيْد (Y) رحمه الله لخَيْر النسّاج رحمه الله حين خرج اليه هلزّ خرجتَ مع ٢٠ اوّل خاطرك وذلك انّه خطر يقلبه بانّ المجنيد (٧) رحمه الله على باب داره

لا يتغيّر عند وروده الطبع والمحواسّ والغشية (١) نشئتُها ممزوجة الطبع لتغيّر عند (١) ورودها الطبع والمحواسّ (١) وتنتقض (١) منها الطهارة والغشية لا تدوم والسكر يدوم، والفرق بين (١) المحضور والصحو انّ الصحو حادث والمحضور على الدوام، ومعنى صفو الوجد ان لا يعارضه في وجده شيء غير (١) وجوده مكا قال القابل،

<sup>(</sup>۱) منه AB (۱) . وسعص (۱) . وروده AB (۱) . انشيت B . تتشبه A (۱) . (۱) . وروده AB (۱) . (۱) . الصحو والمحضور B (۱) . (۱) . وجده (۱) . الصحو والمحضور B (۱) . وجده (۱) . فان B (۱) . المطلوب B (۱) . والانقلاب (۱۲) . لقيام B om. (۱۲) . في افعاله لافعاله (۱۲) B om. (۱۲) B om. (۱۲) . بقيام الله له to في ذلك (۱۷) . المتادب A (۱۸) . لله عز وجل B (۱۷) . بقيام الله له to في ذلك (۱۸) . اذا A (۱۹) . اذا A (۱۹) .

واكخلق وها اصلان لا يستغنى احدها عن الآخر فمن اشار الحي تفرقة بلا جمع فقد جحد البارئ ومن اشار الى جمع بلا تفرقة فقد انكر قدرة القادر فاذا جمع بينهما فقد وحد، وقال القابل،

جَمَعْتُ وفَرَّفْتُ عَنَّى بِعِ \* وفَرْدُ التَّواصُلِ مَنْنَى العَدَدْ،

و يعنى جمعت به وفرّقت عنّى وفرد التواصل فى المجمع مثنى العدد فى التفرقة، والغيبة غيبة القلب عن مشاهدة المخلق بحضوره ومشاهدته للحقّ بلا نغيير ظاهر العبد، والغَشْية (۱) هى غيبة القلب بما يَرِدُ عليه ويظهر ذلك (۲) على ظاهر العبد، والمحضور حضور القلب لما غاب عن عيانه بصفاء اليقين فهو كالمحاضر عنك و إن كان غايبًا عنه، قال القابل،

أَنْتَ وَإِنْ غُيِبْتَ عَنَّى سَيَّدى (١)كاكحاضِرِ،

وقال (٤) النوري،

إِذَا (٥) نَعْلَبُتُ بَدَا \* وإِنْ بَدَا غَيَّبَني،

وكذلك الصحو والشّكر معناها قريب من معنى الغيبة والمحضور غير ان الصحو والسكر اقوى واتمّ واقهر من الغيبة والمحضور، (٦) وقد قال (٧) في

١٥ ذلك بعضهم،

<sup>.</sup> ذو النون المصرى B (٤) . كامحاضر الصحو B (٦) . عن B om. (١) B om. (١)

<sup>(</sup>٥) A فهذ (٦) B نفيذ لك . (٢) B om. فهذ (٨) B فهذ (٨) الماء (١)

الحدر AB (۱۱) . وحدك ابتي B . اوجدك ابني A (۱۰) . حاليك B . العدر AB . عبونك B . عبونك A (۱۲) . عبونك A . عبونك A (۱۲) . ارتني B . عبونك A . عبونك A (۱۲) .

سطعت بكواشف المحضور عن تغطية القلوب لما وارته الغيوب، والفوايد تُحَف الحق لاهل معاملته في وقت المخدمة بزيادة الفهم (اللتنعّم بها، قال ابو سلمان الداراني (ارحمه الله رأيتُ الفوايد (اتَرَدُ فِي ظُلَمَ الليل، والشاهد ما يُشهدك (الإعام) عنك يعني يُحضر قلبك لوجوده، قال القايل، ما يُشهدك (الإعام) وفي كُلُّ شَيْءً لَهُ شاهِدٌ \* (الإعام) يَدُلُ عَلَى أَنَّهُ واحد،

والشاهد ايضا بعني المحاضر، وسبّل المُنبّد (۱) رحمه الله عن الشاهد فقال الشاهد المحق (۱) شاهد في ضميرك وإسرارك مطّلع عليها، والمشهود ما يشهك الشاهد، قال ابو بكر الواسطى الشاهد المحق والمشهود الكون، قال (۱) عرّ وجلّ (۱) وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ، والموجود والمفقود اسمان متضادّان فالموجود ما خرج عن (۱) حيّز العدم الى حيّز الوجود والمفقود ما خرج من حيّز الوجود الى حيّز العدم، قال (۱۱) أذو (۱۱) النون (۱) رحمه الله لا (۱۱) نخون على مفقود ويكون ذِكْرًا (۱۱) لعبّدٍ موجودٍ، والمعدوم الذي لا يوجدُ ولا يُمكن وجودُهُ ولا يُمكن وجودُهُ الله المعرفة العالم (۱۱) معمدوم، قال بعض اهل المعرفة العالم (۱۰) وجود (۱) من بين طَرَقَيْ (۱۱) عدم لأنّه (۱۱) موجود كان ما عدماً معدوماً ولا يشهده (۱۱) العارف الا بعدم معدوم في عند رؤية عدمه معرفة وحدانية خالقه، والجمع لفظ (۱۱) مجبّل في الكون والخلق (۱۱) مكونان لا قوام (۱۱) فيل خلق (۱۱) قبّل ولا كون كان اذ الكون والخلق (۱۱) مكونان لا قوام (۱۱) فيلر عن اشارة من اشار الى الكون عدم، والتفرقة ايضًا لفظ مُعْهَل (۱) بعبّر عن اشارة من اشار الى الكون عدم، والتفرقة ايضًا لفظ مُعْهَل (۱) بعبّر عن اشارة من اشار الى الكون

وَلَى عِنْدَ اللَّقَاءِ وَفِيهِ عَتْبُ \* إِلَيْهَاءِ الْجُفُونِ إِلَى الْجُفُونِ اللَّهَ الْجُفُونِ اللَّهَ الْجُفُونِ اللَّهِ الْجُفُونِ اللَّهَ الْحُفُونِ اللَّهَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

والصفآء ما خلص من مازجة الطبع ورؤية الفعل من اكفايق في (٥) الحين، قال الحَبريري (٦) رحمه الله ملاحظة ما صفا بالصفآء (٧) جفآن لأن معه مازجة الطبع ورؤية الفعل، (٨) قال (٩) ابن عطآء (٦) رحمه الله لا نغتر ولا بصفآء العبودية فان فيها نسيان الربوبية لأنها مازجة بالطبع ورؤية الفعل ملائم وسئل الكتاني (٦) رحمه الله عن الصفآء فقال مزايلة المذمومات، وسئل عن صفآء الصفآء فقال مزايلة الاحوال ولمقامات والدخول الحي النهايات، وصفآء الصفآء ابانة الاسرار عن الهُحْدَثات (١) لمشاهدة الحق بالحق على الاتصال بلا علّة، قال القايل،

مَنْ الصَّفَا فَى صَنْوِهِ إِذْعَانُ \* وَصَفَآقُوهُ فَى كَوْنِهِ (١١) إِيقَانُ مَنْ بَانَ بَيَّنَ مَا أَبَانَ بِهِ لَهُ \* حَقَّ البَيانِ بِواضِحِ (١١) التِّبْيَانِ هٰذَا حَقِيقَةُ وَجْدِهِ مِنْ وَجْدِهِ \* ولِوَجْدِهِ هَلْ فَوْقَ ذَاكَ بَيانُ،

والزوايد زيادات الايمان بالغيب (١١) واليقين كلّما (١٤) ازدادت (١٠) الايمان والزوايد والدات والارادات والمقين زاد (١٦) الصدق والإخلاص في الاحوال والمقامات والارادات والمعاملات، قال عمرو بن عنمن المكّي (٦) رحمه الله زوايد اليقين اذا

به فلو داخل (ا)القلوبَ شكُّ او مخيلة فيما آمنتْ به حتى لا تكون به وإقفةً وبين يديه منتصبةً لبطل الايمانُ وهو قول النبيّ صلَّعم لحارثة لِكلُّ حقَّ حقيقةٌ فا حقيقة ايمانك فقال عَزَفْتُ نفسي عن الدنيا فأسْهرتُ ليلي وأظْمأتُ نهاري وكَأَنَّى انظُرُ الى عرش ربَّى بارزًا (٢) وكأنِّي وكانَّى يعبّر عن مشاهن قلبه ودوام A£1496 وقوفه فانتصابه بين يدى الله (٢) تعالى (٤) لما آمن به حتى كأنَّه رأْيُ العَيْن، قَالَ الْجُنَيْدُ (°) رحمه الله أَبَت الْحَقَايقِ أَن تدع للقلوب (٦) مقالةً للتأويل، والخصوص اهل الخصوص هم الذين خصيّم الله (٥) نعالى من عامّة المؤمنين باكحقايق والاحوال والمقامات، (١) وخصوص المخصوص هم اهل التفريد وتجريد التوحيد ومن عَبَّرَ الاحوال والمقامات وسَلَكُها وقطع مفاوزها، ١٠ قال الله (٨) عرّ وجلّ (١) وَمِنْهُمْ مُقْنَصلُ وَمِنْهُمْ سَابِقُ بِٱلْخَيْرَاتِ، فالمقتصد خصوص (١٠) والسابق خصوص الخصوص، حُكى عن الشِبْلي (٥) رحمه الله انَّه قال قال (١١) لى الجُنيْد (٥) رحمه الله يأبا بكر ما ظنُّك بعني خصوص الخصوص فيما (١١٢)نجرى اليه (°)من القول عموم ثمَّ تمَّ قال خصوص الخصوص في نعت الاياء اليه عموم، والاشارة ما يخفى عن المتكلِّم كَشْفُهُ بالعبارة ١٥ (١٢) للطافة معناه، قال ابو عليّ الروذباري (٥) رحمه الله عِلْمُنا هذا اشارُّةُ فاذا (١٤) صار (١٥) عبارة (١٦) خني، والايماء اشارة بحركة جارحة، قال الجنيَّد (٥) رحمه الله جلستُ عند رأس (١٧) ابن الكُرّيني فأومَيْتُ برأسي الى الارض فقال (١٨) بُعْدُ ثُمّ اوميتُ برأسي الى السماء فقال (١٩) بُعْدُ، وقال الشبلي (٥) رحمه الله ومن أُوْمَى اليه فهو كعابد وَثَن لأنّ الايماء لا يصلح الاّ الى الاوثان، ٢٠ وقال القايل،

<sup>(</sup>١) AB القلب (١) B وخصوص المخصوص المخصوص (١) B om. (١) B om. (١) B مقال (١) B om. from وخصوص المخصوص المخصوص (١٠) B om. (١) A om. والسابق بالمخيرات (١١) B om. (١١) A om. (١١) A om. (١٢) AB معدّ (١٢) B معدّ (١٨) B معدّ (

(۱) على فهم الدعوة (۱) الى المسارعة بالمناسبة الى فهم الخطاب اذ يقول (۱) جلّ Af.149 وعزّ (٤) وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةً مِنْ رَبِّكُمْ فنهضت العقول مستجيبةً بحُسْن (۱) التوجّه لاقامة ما به يحظّون عنك، واللوامع معناه قريب من اللوايح وهو مأخوذ من لوامع البَرْق اذا لمعت في السحاب طمع (۱) الصادى والعطشان في المطر، وقال عمرو بن عثمان المكني (۱) رحمه الله انّ الله (۱) نعالى يُورِدُ في صفاء الاوهام كمثل لوامع البرق بعضها في إثر بعض ويُبدى ذلك لقلوب اولياً به بلا توقم بأصْل ما عقدتْ عليه القلوب من التصديق والايان بالغيب وما بدا للقلوب لوامعهُ من زيادة النور حتى لا يُمكن (۱) النفوس توقمُ ذلك النور في صفاء للوهام ولو (۱۰) توهيمت انقطع ذلك، وقال القايل،

وَأَغْتَرُّ ذُو طَهَع بِلَهْمِ (١١)سَراب،

والحقق معناه الاحوال والمقامات والمعارف والارادات (١١) والقصود والمعاملات والعبادات قال (١١) الطّيالِسي الرازي (١٧) رحمه الله اذا ظهرت المحقوق غابت المحظوظ وإذا ظهرت المحقوق غابت المحظوظ وإذا ظهرت المحقوق لأنتهما ضدّان لا مجتمعان المحقوق النفس والبشرية لا تجتمع مع المحقوق لأنتهما ضدّان لا مجتمعان والتحقيق تكلّف العبد لاستدعاء المحقيقة جَهْدة وطاقته، قال (١٥) ذو (١١) النون (١٠) رحمه الله قلتُ لبعض المحكماء الذين لقيتُهم لم وقف سالكُ الطريق في كيد فجاج المضيق فقال من ضعف دعايم التصديق وأخذ القلوب بالمحقيق، والمحققق معناه معنى المحقيق وهو مثل (١١) النعلم والتعليم، والمحقيقة اسم والحقايق والمحققة ومعناه وقوف القلب بدوام الانتصاب بين يدى من آمن

<sup>(</sup>۱) B om. على (۲) B om. على المسارعة (۲) Kor. 3, 127.

<sup>(</sup>٥) A التوحيد (٦) B om. (٨) B التوحيد (٥) التوحيد (٥)

<sup>(1)</sup> B ... (10) B ... (11) B ... (11)  $^{\circ}$  (11) Kor. 24, 25.

<sup>.</sup> الطلانسي B . الطلاس A (١٤) . والفصول B (١١) . ان الله Kor. has

<sup>(10)</sup> A is. (17) B adds المصرى B المعلم والتعلم والتعلم والتعلم (١٧) التعلم والتعلم والتعلم التعلم التعلم التعلم والتعلم التعلم التعلم والتعلم التعلم والتعلم و

نازلة (۱) تنزل بالعبد في (۱) الحين (۱) فيحلّ بالقلب من وجود الرضا والتنويض وغير ذلك فيصْفو له في الوقت في حاله ووقته ويزول، وهذا كما قال المجنيّد (٤) رحمه الله وعند غيره الحال ما (٥) يحلّ بالأسرار من صفاء الأذكار ولا يزول فاذا زال فلا يكون ذلك (١) حالاً، والمقام هو الذي يقوم (١) بالعبد في الاوقات مثل مقام الصابرين والمتوكّلين وهو مقام العبد بظاهره وباطنه في هذه المعاملات والمجاهدات والارادات فتى (١) اقام العبد في شيء منه على التمام فهو مقامه حتى ينتقل منها الى مقام (١) آخر كما (١١) ذكرته في باب المقامات والاحوال، والمكان (١١) هو (١١) لأهل الكمال والتمكين والنهاية فاذا كمل العبد في معانيه تمكّن له المكان لأنّه قد عبر المقامات والاحوال فيكون عاصحب مكان، قال بعضهم،

مَكَانُكَ مِنْ قَلْبَى هُوَ الْقَلْبُ كُلَّهُ \* فليسَ اِشَيْء فيه غَيْرِكَ مَوْضَعُ، والمشاهدة (١١) بعنى المداناة والمحاضرة، والمكاشفة والمشاهدة (١١) بتقاربان في المعنى الآ ان الكشف اتم في المعنى، قال عمرو بن عثمان المكنى (٤) رحمه الله اول المشاهدة زوايد اليقين سطعت بكواشف المحضور غير (١٥) خارجة عن الغطية الغيب وهو التماس القلب دوام المحاضرة لما وارته الغيوب، قال الله (١١) تعالى (١١) إنّ في ذلك الذكري لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبُ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيد (١١) يعنى حاضر، واللوانج ما يلوح (١١) للاسرار (١١) الظاهرة لزيادة السمو والانتقال من حال الى حال أعْلَى من ذلك، قال المحتيد (١١) محجة الله لقد فاز قوم دَلَهم (١٠) وليُهم على محنصر الطريق فأوقنهم على (١١) محجة (١٦) المناجأة ولوّح لهم

<sup>(</sup>١) B مينزل (١) B app. ينزل (١) A ينزل (١) B ome (١) على من القلب (١) الخبر. (١) B app. ينزل (١) AB الحبد (١) العبد (١٥) العبد (١٦) 
العلايق وبادى بلا بادى والتعلِّي (٢) والتعلى والتعلِّي والعلَّة والأزل والأبد والأمد ووَقْتَى مُسَرْمَد وبَحْرى بلا (٢) شاطئ ونَحْنُ (٤) مسيَّرون والتلوين وبَذْل المُهَج والتَّلَف واللجأ والانزعاج وجَذْب الأرواح والوطر (١) والوطن والشرود ه (°) والقصود والاصطناع والاصطفآء (٦) والمَسْخ واللطيفة والامتحان والحدث والكُلَّية والتلبيس والشِّرْب والذَّوْق والعَيْن والاصطلام والحُرّيّة والرَّيْن (Y) والغَيْن والوسايط وما (A) يشاكل (T) هذه من الالفاظ،

#### باب بيان هذه (١) الالفاظ،

(١٠)قال الشيخ رحمه الله (١١) وإمّا معنى قولهم اكحقّ باكحقّ للحقّ فاكحقّ هو ١٠ الله (١٢)عزّ وجلّ وفي التفسير (١٢)عن أبي صائح في قوله (١٤)عزّ وجلّ (١٠)وَلُو اتَّبَعَ ٱلْحَقُّ أَهْوَآءَهُمْ قال الحقّ هو الله <sup>(١٦)</sup>نعالي، قال ابو سعيد الخرّازَ (٢) رحمه الله في بعض كلامه عبدُ موقوف مع الحقّ بالحقّ للحقّ يعني موقوف مع الله بالله لله (١٧) وكذلك منه به له يعني من الله بالله لله، وربَّما يكون في مواضع يُعْنَى به ما يكون من أكتساب العبد بالعبد للعبد كما قال ابو ١٥ يزيد (١) رحمه الله (١٨) قال لى ابو عليّ السِّنْدي كنتُ في حال مِنّي بي لي (١٩) عم صرتُ في حال منه به له، والمعنى في ذلك انّ العبد يكون ناظرًا Af.1480 الى أفعاله ويُضيف الى نفسه أفعاله فاذا غلب على قلبه انوار المعرفة يرى جميع الاشيآء من (١٠) الله قايمةً بالله معلومةً لله مردودةً الى الله، واكحال

corr. in marg. (۱) B om. (۲) A شط corr. in marg. . والمسيح AB (٦) . والمفصود AB (٥) . مسيعر بين AB (٤) . سرط B (۱) A وشرحها (۱) B adds شاكل (۱) B om. . على B (١٢) . جل ذكره B (١٢) . فاما B (١١) . قال الشيخ رحمه الله (۱۲) B عز وجل B (۱۲) . ولو . (۱۷) Kor. 23, 73. B om. عز وجل B . (۱۲) . تعلی الله تعلى to ما. (۱۸) B قال قال (۱۸) A om. (۲۰) B وكدلك

### كتاب البيان عن المُشكلات،

باب في شرح الالفاظ المشكلة الحجارية في كلام الصوفية،

مثل قول القايْل اكحقّ باكحقّ للحقّ، ومنه به له، (١)وإكحال وإلمقام والمكان والوقت والبادك والبادة والوارد (١) والخاطر والواقع (١) والقادح ه والعارض والنَّبْض والبَّسْط والغَّبْبة (١) والحضور (١) والصحو والشَّكر (١) وصَّهُو الوَجْد والهجوم والغلبات والفناء والبقاء والمبتدئ والمُريد والمُراد والوجد والتواجد والتساكرى والمأخوذ والمستلب والدهشة والحيرة والتحير والطوالع والطوارق والكشف والمشاهنة واللوايج واللوامع والحق والمحقوق والتحقيق والتحقق والحقيقة والحقايق والخصوص وخصوص الخصوص والاشارة والابآء ١٠ والرمز والصفآء وصفآء الصفآء والزوايد والفوايد والشاهد والمشهود والموجود والمفقود والمعدوم وانجمع والتفرقة والشطح والصول والذهاب وذهاب الذهاب والنَّفْس واكحسّ وتوحيد العامَّة وتوحيد الخاصّ والتجريد والتفريد (٥) وهُمّ مفرّد وسرّ مجرّد وإلاسم والرَّسْم والوَسْم والمحادث والمناجاة والمسامرة Af.148a ورؤية القلوب والروح والتروّح والنعت والصفة والذات والحجاب والدعوى ١٥ (٦) والاختيار والبلاَّء واللسان (١) والسرِّ (١) والعَقْد (١) والهَمِّ واللَّحْظ (١٠) والمَحْو والمَحْق والأَثْر (١١) والكَوْن والبَوْن والوَصْل (١١) والفَصْل والأَصْل والفَرْع والطُّهُ والرَّمْس (٢) والدَّمْس والسبب والنَّسْبة وصاحب قُلْب ورَبّ حال وصاحب مقام وفلان بلا نَفْس وفلان صاحب إِشارة وأَنا بلا أَنا ونَحْنُ

<sup>.</sup> والسعر B (٧) . والاختبار B (٦) ، وهمًا مفردًا وسرًا مجردًا AB (٥)

<sup>(</sup>A) A العنه The word is illegible in B. (A) العنه B. العنه B. العنه الع

والفصل والاصل م (۱۲) A om. والصحو والكون B (۱۱) . والصحو الم

فألقاه في الدهليز (١)فُدهبت خلفه وقلت يا (٢)عمّى رأيتك لم (٢)تبتلع ثم قمتً وألقيتَه في الدهليز قال نعم بُنِّيّ وذلك (٤) ان بيني وبين الله تعالى انه اذا كان شيء من غير وجهه لا يتهيّاً لى بلْعه (٥) وكنت فتحت في لإدخال السرور عليك ولم يتهيّاً لى ان ابلعه فقمتُ فألقيته في الدهليز، وعن ابي · جعفر الحدّاد انه قال (٦) اشرف عليّ (١) ابو تراب (٤) رحمه الله في الباديــة وأنا جالس على بركة ولى ستَّة عشر يومًا لم آكل ولم اشرب من البركة المآء (٨) وأنا جالس فقال لى (٩) ما جلوسك هاهنا فقلت أنا بين العلم والبقين انتظرُ من يغلب فأكون معه قال سيكون لك شأن ، قال ابو عبد الله الحُصْرى (٤) رحمه الله رأيت انسانًا يعني من الصوفيّة مكث سبع سنين لم ١٠ يأكل اكخبز ورأيت رجلاً مكث سبع سنين لم يشرب المآء ورأيت رجلاً اذا مدّ ين الى (١٠)طعام فيه شبهة جنّت، وعن جعفر (١١)المُبَرْقَع انه قال منذ ثلثين سنة ما عقدتُ مع الله عقدًا مخافة ان يفسخ ذلك فيكذّبني على لسانى، وقال ابو بكر (١٢)الزقّاق (٤)رحمه الله سافرنا مع اسمعيل السُّلَمي Af.147b فوقع من رأس جبل (١٢) فكُسرت (١٤) قَصَبة ساقه فبكيناً فقال (١٥) ما لكم لا ١٥ نغتمُّوا انَّما هو ساق من قطعة طين فاذا جفَّ فركناه، ومثل ذلك (١٦) في الحكايات كثير وما لم نذكره آكثرُ وجميع ذلك (١٧)احسنُ معانِيَ وألطفُ

من الكرامات التي ذكرناها وفي ذلك كفاية لمن عقل وأنصف (١٨) وفهم،

<sup>(</sup>١) B من قال فذهبت (١) علم (١) علم (١) ابلعه من . تبلع (١) المرفت (١) ابلعه الله وكت (١) المرفت (١) المرفت (١) المرفت (١) المرفق (١) المرفع (١) المرفع (١) الطعام (١) الطعام (١) الطعام (١) المرفع (١٦) المرفع (١٥) الطعام (١٤) الطعام (١٤) المربك الكربك (١٨) المحربك الكربك الكلاء (١٨) المحربك المح

استودعتُ قطّ قلبي شيئًا فخانني، وعن ابي حمزة الصوْفي قال دخل عليَّ رجل من اهل خراسان فسألني عن الأمن قال فقلت له اعرفُ من لوكان على يمينه سَبُغُ وعلى يساره مِسْورةٌ ما ميّز على ايّهما (١) يتكئ قال فقال الرجل هذا عِلْمَ هاتِ حقيقةً لجواب مسألتي قال فسكتُ قال فخذها يا (٢) بَذْبَخْت اعرفُ ه من لو خرج من المغرب يريد المشرق ما تغيّر عليه سِرُّه بين ذلك قال ابو حمزة فبقيتُ اربعين يومًا وليلة لم آكل ولم اشرب ولم أُنَّمْ حتى تبيّن لى علمُ ما قال، وسمعت ابا عمرو بن علوان يقول كان شابُّ يصحب الجُنيْد (٢) رحمه الله وكان له قلب (٤) فطنُ وربُّها يتكلُّم بخواطر الناس وما يعتقدون في سرايرهم فقيل للجنيد ذلك فدعاه وقال أَيْشَ هذا الذي يبلغني عنك ١٠ فقال لا ادرى ولكن اعتقد في قلبك ما شيتَ قال الجنيد (٢) رحمه الله Af.147a عنقدتُ فقال الفتي اعتقدتَ (°)كذا وكذا فقال المجنيد (٢) رحمه الله لا فقال اعتقد مرّةً اخرى فقال المجنيد (١) رحمه الله اعتقدتُ فقال (٦) الشابّ (٧) هو كذى وكذى فقال اكجنيد (٢) رحمه الله لا قال (٨) فاعتقدْ ثالثًا فقال اكجنيد (١) رحمه الله اعتقدت فقال الشاب هو كذى (١) وكذى فقال الجنيد (١) رحمه ١٥ الله لا فقال الشاب (٢) هذا وإلله (١٠) عجيب انت عندى صادق وأنا اعرف قلبي وأنت تقول لا قال فتبسّم الجنيد (١) رحمه الله ثم قال صدقتَ يا اخي في الاوِّل وفي الثاني (١١) وفي الثالث وإنَّما كنت المَحْنُكُ هل نتغيَّر عمَّا انت عليه، وعن جعفر الخُلْدى (٢) رحمه الله قال سمعت جنيدًا (١) رحمه الله يقول دخل حارث المحاسبي (١) رحمه الله داري فلم يكن عندي شيء طيّب أُطعمه ٢٠ قال فمضيت الى دار عمَّى فاخرجت منها (١٢)شيئًا (١١)وحملت لقمةً ففتح فمه فجعلت في فمه فكان يجوّله من جانب الى جانب ولا (١٤) يبتلعه ثم قام وخرج

<sup>(</sup>۱) B (۱) . بدبخت B (۱) . بدبخت (۱) . انكا B (۱) . وكذى انكا B (۱) . وكذى الفتى B (۱) . وكذى الفتى B (۱) . وكذى . وجعلنه A (۱۱) . شى B (۱۲) . فى . (۱۱) B om. فى . (۱۲) A . ببلغه B (۱۲) . ببلغه B (۱۲) . ببلغه B (۱۲) .

لى الشيخ مُدّ فددتُها فركبَت الحايط من هاهنا ومن هاهنا، قال عمر وكنت عند خَيْر النسّاج (۱) رحمه الله فجآء، رجلٌ فقال ايّها (۱) الشيخ (۱) رأيتك يوم أمس وقد بعتَ الغَرْل بدرهمَيْن فجيتُ خلفك (٤) فعللتهما من طَرَف إزارك وقد صارت يدى منقبضةً على كفّى قال فضحك وأوْمَى بيك الى (٥) يدى ففخها ثم قال آمض وآشتر به شبئًا لعبالك ولا تَعُدْ لمثل ذلك،

# A£1466 الخصوص وأحوالهم التي لا تُعَدُّ من الكرامات وهي في معانيها اتمُّ والطفُ من الكرامات،

(۱) قال سمعت طلحة العصايدى البصرى بالبصرة يقول سمعت (٢) المقعى صاحب سهل بن عبد الله (١) رحمه الله يقول كان سهل بن عبد الله يصبر عن الطعام سبعين يومًا وكان اذا أكل ضعف وإذا جاع قوى، وعن (١) ابى الحرث الأولاسي (١) رحمه الله انه قال مكثتُ ثلثين سنة (١) ما (١) سمع (١) الساني الا من سرّى (١) ثم حالت المحال فمكثت بعد ذلك ثلثين سنة لا يسمع سرّى الا من لساني، وعن (١) ابى المحسن (١١) المزيّن قال كان ابو عُبَيْد البُسرك (١) رحمه الله اذا كان اول يوم من (١١) المزيّن قال كان ابو عُبيْد البُسرك (١) رحمه الله اذا كان اول يوم من (١١) رمضان يدخل البيت ويقول لامرأته المبنى على الباب وألقي (١١) لي كلّ ليلة رغيفًا في الكوّة فاذا كان يوم العيد (١١) رفس الباب ودخلت امرأته البيت فاذا بالثلثين رغيفًا (١٥) موضوعة في زاوية البيت فلا أكل ولا شرب ولا تهيّأ للصلاة ولا (٢١) فاته ركعة من زاوية البيت فلا أكل ولا شرب ولا تهيّأ للصلاة ولا (١١) فاته ركعة من (١٧) صلاة، (١١) وحُكى عن ابى بكر محمد بن عليّ الكتّاني (١) رحمه الله قال ما

رايت B om. (۲) B و المتحلم (۱۵) المرتم (۱۵) المرتم (۱۱) المرتم (۱۲) المرتم (۱۲) المرتم (۱۲) المرتم (۱۲) المرتم (۱۲) المرتم (۱۲) المرتم (۱۸) B om.

لك شيء من ذلك فقال له ابو حفص (١) رحمه الله نعالَ فجاً. به الى سوق الحدَّادين الى كور عظيم مُحمَّى فيه حديث عظيمة فأدخل ينه في الكور فأخذ اكدية المُحاة فأخرجها فبردت في ين فقال له يجزيك هذا، فسيل بعضهم عن معنى إظهار ذلك من نفسه فقال كان مُشْرِفًا على (١) حاله فحشى على حاله ه ان يتغيّر عليه ان لم يُظهر ذلك له فخصّه بذلك شفقةً عليه وصيانةً لحالــه Af.146a وزيادةً لايمانه، وحُكى عن ابرهيم بن شَيْبان انه كان في حداثته يصحب ابا عبد الله المغربي قال فبعثني يومًا الى موضع احمل له المآء قال فوافيت المآء وإذا انا بالسبع قد قصد المآء قال فالتقينا جميعًا في مضيق بيننا وبين المآء قال فكنت مرّةً ازاحمه ومرّةً يزاحمني حتى سبقتُهُ ووصلتُ الى المآء ١٠ قبله، وعن احمد بن محمّد الشّلمن قال دخلتُ على (١)ذي النون المصري (١) رحمه الله فرأيت بين يديه (٤) طشتًا من ذهب وحوله الندّ والعنبر (٥) يُسْجَرُ فقال لى انت ممّن يدخل على الملوكِ في اوقات بسُطهم ثم اعطاني درهمًا فأنفقتُ منه الى بَلْخ، وحُكى عن (٢)ذى النون (١)رحمه الله انه (٦)كان ربَّما ` يقضم الشعير قضمًا مثل الدوابّ، وعن ابي سعيد اكخرّاز (١) رحمه الله انه ١٠ قال كان حالى مع الله عزّ وجلّ ان يُطعمني في كلّ ثلثة ايّام قال فدخلتُ البادية فمضى على (١) ثلثُ ما طعمت شيئًا فلمَّا كان (١) اليوم الرابع وجدت ضعفًا فجلستُ مكاني فاذا انا بهاتف (١) يقول يأبا سعيد ايُّها احَبُّ البك سبُبُ او قُوًى قال فصحْتُ وقلتُ لا (١) إلاّ التُّوى فقمتُ من وقتى وقد استقللت فمشيت بعد ذلك اثنا عشر يومًا ما طعمت شيئًا ولا وجدت ألمًا ٢٠ لذلك ، وعن ابي عمر الأنماطي قال كنت مع استاذى في البادية فأخذنا المطر فدخلنا (١٠)مسجدًا نُكُنّ فيه من المطر وكان فيه خَسْفَ في سقفه فصعدت انا والشيخ لنُصلحه وكانت معنا خشبة فذهبنا لنجعالها على اكمايط فقصرتْ فقال

<sup>(</sup>۱) B om. (۲) B الله (۲) A اله (٤) B أله (٥) The commentator on Qushayri, 194, 18 gives علي as a variant. (٦) A الله (۲) B الله مسجد (١) الله الله مسجد (١) الله

(۱) باب في ذكر من كان له شيء من هذه الكرامات فأظهرها المرامات فأظهرها لأصحابه لصِدّقه وطهارته وسلامة قلبه وصحّته،

(٢)قال الشيخ رحمه الله اخبرني جعفر (٢)اكخُلْدي (٤) رحمه الله فيما قرأتُ عليه قال حدَّثني المُجنيد (٤) رحمه الله قال دخلتُ على سرى (٤) السَّقطي (٤) رحمه ه الله يومًا فقال لى أُعْجِبُك من عصفور يجيء فيسقط على هذا الرواق فآخُذُ (٥) لِمْهَ فَأَنْتُها في كُفّي فيسقط على أطراف اناملي فيأكل فلمّاكان (٦) في وقت من الاوقات سقط على الرواق ففتتُ الخُبْز في يدى فلم يسقط على يدى كَمَا كَانَ قَبَلَ ذَلِكَ فَفَكُرِتُ فِي سَبِبِ العَلَّةِ فِي وحشتِه (١) عَنَّى فَذَكَرَتُ أُنِّي أكلتُ مِلْحًا بأَبْزار فقلت (^) بسرّى انا تايبُ من اللح (١٩) المطيَّب فسقط على ١٠ يدى فأكل وإنصرف، وعن ابي محمَّد المُرْتَعش قال سمعت ابرهيم الخوَّاص (٤) رحمه الله يقول يَهْتُ في البادية (٤) ايّامًا فاذا (١٠) بشخص وإفاني فقال لي السلم عليك فقلت وعليك السلم فقال تهتّ (١١) فقلتُ نعم فقال لى أَلا اُدُلُّك على الطريق (١١) فقلت نعم (٤) قال فمشى بين يدى خطوات وغاب عن عيني (١٢)فاذا انا على المجادّة ومنذ فارقتُ الشخص ما تهتُ ولا اصابني المجوع ولا ١٥ العطش، وفي حكاية جعفر الخُلْدي عن الجُنيْد (٤)رحمه الله قال جآءني ابو حفص النيسابوري (٤) رحمه الله مرّةً ومعه عبد الله الرِّباطي (٤) رحمه الله وجماعة وكان فيهم رجلٌ اصلع قليل الكلام فقال يومًا لأبي حفص (٤)رحمه الله قد كان فيمن مضي لهم الآيات الظاهرة يعني به (۱۱) الكرامات (۱٤) وليس

<sup>.</sup> بن محمد (۲) B adds قال الشيخ رحمه الله . (۳) B om. فال الشيخ رحمه الله .

وليست A (١٤) . هذه الكرامات B (١١)

من ذلك الوَرَعُ لأن ذلك يتغيّر بعد سبعين سنة، وذُكر عن ابي حفص او عن غيره انه كان جالسًا وحَوْلَهُ اصحابه قال فنزل ظبَّي من الجبل وبرك عندهم قال فبكي ابو حفص (١) او الشيخ وسيَّب ذلك الظبي فسيَّل عن بكآيه فقال كنتم حولى فوقع في قلبي ان لوكان لي شاة لذبحتُ لكم فلمّا برك هذا ه الظبي عندنا <sup>(۱)</sup>شبّهتُ نفسي بفِرْعَوْن حين سأل الله <sup>(۱)</sup>نعالي ان يُجرى معه النيل (٤) فأجراه فبكيتُ وسألتُهُ الإقالة ممَّا تمنّيتُ وسيّبتُ الظبي، وقال بعض المشايخ لا تتعجّبول ممّن (٥) لم يضع في جَيبه شيئًا فيُدخل ينه فيُخرج من جيبه ما يريد ولكن نعجّبول ممّن وضع في جيبه شيئًا فيُدخل ين في جيبه فلا (٦) يجك فلا يتغيّر، (٧) قال (١/١ ابن عطآء سمعت ابا انحسين النوري يقول كان ١١ في (٢) نفسي من هذه الكرامات شيء فأخذتُ قَصَبةً من الصبيان وقمت بين زَوْرقين ثم قلت وعزّتك لَئِن لم تخرج لى سمكةٌ فيها ثلثة أرطال (أ)فلأُغرقنّ نفسي قال (١٠) فخرج لي سمكة فيها ثلثة أرطال قال فبلغ ذلك الخُنيْد (١) رحمه الله فقال (٢)كان حُكْمَهُ ان يخرج له أَفْعَى تلدغه يعنى انه لو (١١)لدغته حيَّةٌ كان انفعَ له في دينه من ذلك لأن في ذلك فتنةٌ وفي لدغ الحيّة تطهير ١٥ وَلَقَّارة، (٧) قال يجيى بن مُعاذ (٢) رحمه الله اذا رأيتَ الرجل يشير الى الآيات والكرامات فطريقه طريق الأبدال وإذا رأيته يشير الى الآلاء والنَّعْمَاء فطريقه طريق (١٢) اهل المحبّة وهو أَعْلَى من الذي قَبْلُ وإذا رأيته يشير الى الذِّكْر ويكون معَلَّقًا بالذكر الذي (١٢) ذَكَرَهُ فطريقه طريق العارفين وهو أَعْلَى (٢) درجةً من جميع الاحوال،

فاجرى معه B (۲) B om. (۶) B om. او الشيخ (۱) B om. (۱) النيل (۱) B om. (۱) النيل (۱) B om. (۱) B (۱) النيل (۱) B (۱) النيل (۱) B (۱) النيل (۱) B (۱) النيل (۱۲) A om. (۱۲) B (۱۲) دكر B (۱۲) دكر B (۱۲) النيل (۱۲) B دكر (

وعدلْنا فلم يبق معنا الا شابُّ نحيل فقال ابو تراب ليس فيهم اقوى ايمانًا من هذا قال فيسرْنا ايّامًا وإحنجْنا الى طعام نأكله قال فعدل ابو تراب عن الطريق ساعةً ثمّ جآء ومعه عِذْقٌ من المَوْز فوضع بين ايدينا ونحن في وسط الرمال قال فجهد ابو تراب بهذا الفتي ان يأكل من ذلك (١)الموز ه فلم يأكل فقلنا له لِمَ لا تأكل فقال الحال الذي اعتقدُهُ فيما بيني وبين الله (٢) نعالى ترْكُ المعلومات وأنت قد صرت معلوى فلا اصحبك من بعد ذلك، قال محمّد بن يوسف قلتُ لأبي تراب (١) رحمه الله ان شيَّبَ ٱعزمْ عليه وإن شيئة أتركه فقال له ابو تراب كُنْ مع ما وقع لك (٤) من ذلك او كما قال وإلله اعلم، سمعتُ (°) ابن سالم يقول لمّا مات اسحق بن احمد ١٠ دخل سهل بن عبد الله صومعته فوجد فيها سَفَطًا فيه (٦)قارورتان في (٧) واحدة منها شيء احمر وفي (٨) الأُخرى شيء (٩) اصفر ووجد (١٠) شوشقة ذهب (١١) وشوشقة فضة قال فأمر (١٦) أبي حتى رمى (١٢) بالشوشقتين في الدجلة وخلط ما في القارورتين (١٤) بالتراب وكان على اسحق بن احمد دَيْنُ قال (٥) ابن سالم قال ابي قلتُ لسهل (٢) رحمه الله أَيْشَ كان الذي في القارورتين ١٥ قال امَّا الاحمر فلو طُرح وزن درهم منه على مثاقيل من النحاس لصار ذهبًا وإمَّا (١٥)الاصفر فلو طُرح وزن درهم منه على مثاقيل من النحاس لصار فضّةً Af.145u والشوشقتان كانت تجربةً ، قال فقلت له ايش منعه من ان يعمل ذلك ويؤدّى دّيْنه قال يا دوست خاف على ايمانه قلت انا لابن سالم فلو ادّى من ذلك دَيْنه سهلُ بن عبد الله (١) رحمه الله (١١) ألم يكن أُولَى من إفساده فقال .٢ (٥) ابن سالم كان سهل (٢) رحمه الله أَخْوَفَ على ايمان نفسه منه ثم قال منعه

<sup>(</sup>۱) A om. from لا تأكل to الموز (۲) B om.

<sup>.</sup> واحد (۱) B om. فارورتين B (۱) ابن B (۱) من ذلك . (۲) واحد B om. فارورتين

<sup>(</sup>۱۱) A وسوسقه A (۱۱) . سوسقه (۱۰) . ايبض B (۱۲) . الاخر B .

<sup>.</sup> والسوسقتين A (١٦) مالابيض B (١٥) في التراب A (١٤) . بالسوسقتين A (١٢).

<sup>.</sup> لم A (۱۷) . والشوشقتين B

النِّعَم والتلذُّذ بالعطآء والسكون الى الكرامات، سمعت (١) ابن سالم يقول سمعت ابی یقول کان رجل بصحب سهل بن عبد الله (۲) رحمه الله یقال له عبد الرحمن بن احمد فقال يومًا لسهل يأبا محمّد ربّما اتوضّاً للصلاة فیسیل المآء من یدی فیصیر قُضبان ذهب وفضّة فقال له سهل یا حبیبی ه أما عامتَ ان الصبيان اذا بكوا يُناوَلُون خشخاشةً حتى (٢) يشتغلوا بها فانظرْ أَيْشَ هو <sup>(٤)</sup>ذا تعملُ، <sup>(°)</sup>وفيها حكاه جعفر الخُلْدى <sup>(۲)</sup>رحمه الله قال حدَّثنى ابو بكر الكتّاني قال قال لى ابو الأزْهر وغير واحد من إخواننا حكى عن ابي حمزة قال اجتمعوا على باب يفتحونه فلم ينفتح لهم (٢)قال ابو حمزة تنحّوا فأخذ (٦)الغلق (٧) بين فحرَّكه فقال بكذي إلاّ فتحتَّهُ فانفتح الغلق، (٨) وذُكر ١٠ عن النوري (٢) رحمه الله انه وإني ليلةً الى الدجلة قال فوجدتها وقد (١) التزق الشطّ بالشطّ قال فقلت وعزّتك لا (١٠)عبرتُها إلاّ في زَوْرق، (٨)وحُكِي عن ابي يزيد البسطامي (٢) رحمه الله انه قال دخل عليّ ابو عليّ السّنْدي (٢)رحمه الله وكان أُستاذه وكان معه جرابُ (١١)فصبّه بين يديّ فاذا هو Af.144b الوان انجواهر فقلت له من اين لك هذًا قال وافيتُ وإديًا هاهنا فاذا ١٥ (١٢) هي تُصيء كالسراج فحملتُ هذا منها قال (١٢) فقلت له كيف كان وقتُك وقت ورودك الوادي قال كان وقتي وقت فترة عن الحال الذي كنت فيه قبل ذلك وذكر الحكايةً، والمعنى في ذلك ان في وقت فترته (١٤) شغلوه بالجواهر، (٢) قال أَمْلَى علينا احمد بن عليّ الوجبهي بالرَّمْلة حكايةً عن (١٥) محمّد بن يوسف البنّاء قال كان ابو تُراب النَّخْشَبي (١) رحمه الله صاحب ٢٠ كرامات فسافرتُ معه سنةً فاجتمع معنا اربعون رجلاً وكان يظهر لهم من الإرفاق ما (١٦) شاء الله قال ثمّ دلّهم ابو تراب (٢) رحمه الله على الطريق

<sup>(</sup>۱) B نبی (۲) B om. (۲) A بن (۱) یشغلوا (۲) بن (۱) بن (1) بن (1

<sup>(</sup>٦) A (٦). (Y) In A غرغ is suppl. in marg. before وين (A) B فيرك .

<sup>(</sup>٩) B النصق. , هو يضي B (۱۲) B. فصبها B (۱۱) . اعبرها B

قلت B (۱۲) بيشا B (١٦) المعلوه B (١٥) الشعلوه B (١٤) الشعلوه

ركن الى ذلك ورضى به حالاً أنه من اهل الخصوص، ونحن نذكر في ذلك بابًا نبيِّن فيه ذلك ان شآء الله وإنَّما اردْنا بذكر ذلك جواز كونه وبطلان قول من زعم ان كون ذلك غير جايزٍ في الْأُمَّة،

باب في ذكر (١) مقامات اهل الخصوص في الكرامات وذِكْر من ظهر له شيء من (١) الكرامات (١) فكره ذلك وخشي من الفتنة ،

(٤) قال الشيخ رحمه الله ذُكر عند سهل بن عبد الله (٥) رحمه الله الكرامات فقال (<sup>٦)</sup>وماً الآيات (<sup>٧)</sup>وما الكرامات شيء (<sup>٨)</sup>تنقضي لوقتها ولكن أكبر Af.144a لكرامات أن تبدل خُلقًا مذمومًا من اخلاق نفسك مجُلق محمود، وعن ١٠ ابي يزيد البسطامي (٥) رحمه الله انه قال كان في (٩) بدايتي (١٠) يُريني الحقّ الآيات والكرامات فلا أَلتفتُ الْيها فلمَّا رآني كذلك جعل لي الي معرفت سبيلًا، وقيل لأبي (١١) يزيد (°) رحمه الله فلان يقال (°) انه يرّ في ليلة الي مكَّة فقال الشيطان يرّ في لحظة (٥) من المشرق الى المغرب وهو في لعنة الله، وقيل له (١٢) انّ فلانًا (١٢) يشي على المآء فقال الحيتان في المآء والطير في ١٥ الهوآ ، اعجبُ من ذلك ، سمعت طَيْفُور بر. عيسي يقول قال موسى بن عيسي قال ابي قال ابو يزيد (٥) رحمه الله لو ان رجلاً بسط مصلاه على المآء وتربّع فى <sup>(١٤)</sup>الهوآء فلا تغترّول به حتى تنظروا كيف <sup>(١٥)</sup>تجدونه فى الامر والنهى، (١٦) قال اكجنيد (٥) رحمه الله حجاب قلوب اكناصّة المختصّة (١٧) برؤية

قال B om. فكرهه وخشى R (۲) . ذلك B (۲) . مقالات B (۱) . ينفص (٨) B om. (٦) B ما B (٢) الشيخ رحمه الله . مشا B (۱۲) . يقال ان B (۱۲) . زيد B (۱۱) . يوريني B (۱۰) . بدايي B (۴) الروية B (۱۷) . . وقال B (۱٦) . تجدوه B (۱۰) . الهوى B (١٤)

ايُّوب (١) السختياني وحمَّاد بن زيد وسُفْين النَّوْري وغيره من الايمَّة والنقات ولم (١)ينكر ذلك وإحد منهم وهم ايهّنا في الدين وبرواياتهم صح عندنا علمُ المحدود والأحكام وعلمُ الحلال فأنحرام فكيف يجوز ان نصدَّقهم في بعض ما يروون ولا نصدَّةُهم في بعض ذلك، وقد رأيتُ جماعةً من اهل (١٠)العلم ه جمعول ما يشاكل هذا الذي ذكرْنا من كرامات الاولياً والاجابات والذي ظهر لهم في الوقت في هذا المعنى فذكروا انهم قد جمعوا في ذلك آكثر من Af.143b حكاية وألف خبر فكيف يجوز ان يقال (٤) ذلك كلّه كذب موضوع وإن صحّ من انجميع وإحد فقد صحّ الكلّ فانّ القليل والكثير في ذلك سوآء، والذي يجتج بانّ الذي كان قبل النبيّ صلعم من ذلك كان إكرامًا لنبيّ ١٠ ذلك الزمان الذي كان (°) ذلك في وقته والذي كان لأصحاب رسول الله صلعم كان ذلك إكرامًا للنبيّ صلعم فيقال له فالذي كان ايضًا للتابعين ولمن بعدهم وما يكون من مثل ذلك الى يوم القيامة ۞من الكرامات فكلِّ ذلك إكرامًا للنبيّ صلعم لأنه افضلُ الانبيآء (١)عليه السلم وأُمَّته خير اللَّهم وكما استحال ان يكون لنبيّ من الانبيآء (^)عليهم السلم شيء من المعجزات الله ١٥ وقد كان للنبيّ صلعم (^)من مثل ذلك (٩) او اتمُّ من ذلك وأكثرُ (١٠) فكذلك يستحيل ان يكون في اللهم السالفة لقوم منهم شيء من الكرامات إكرامًا (١١)لأنبيآيهم الا ويكون في أُمَّة محمَّد صلعم ايضًا لطايفة منهم آكثرُ من ذلك إكرامًا لمحبّد صلع مَعَما ان في أُمّة محبّد صلعم من لا يرى ذلك حالاً ولا مرتبةً ولا كرامةً ويرى ذلك اختبارًا (١٢) ومحنةً موضوعةً على طُرُق اصفيآيه ٠٠ والمخصوصين من اوليآيه فهم يخشون من ذلك اذا ظهر لهم سُقوطَ منزلتهم عند الله (١١) نعالى ونُكوصهم على عَقِبهم ونُزولهم عن درجتهم ولا يعُدُّون (١٤) مَنْ

فى A (°) . ان ذلك B (٤) . النقل B (١) . يذكر B (١) . الشخنبابي B (١) . الشخنبابي B (١) . ذلك فى وقته for ذلك الوقت (٢) B om. In A (٢) . و B (١) . فذلك A . عليه written over صحح الخن B om. (١٠) . عزوجل B (١٢) . او محمنة A (١٢) . النبيهم B (١١) . النبيهم B (١١)

قال انَّما يُسَلَّطُ على (١) ابن آدم من يخافه ولو ان ابن آدم لم يخف شيئًا Af.143aغير الله لم يسلُّط (<sup>١)</sup> الله عليه شيئًا يخافه غيره، ومثله في الاخبار (<sup>١)</sup>كثير، والصحيح عن رسول الله صلعم ما قال رُبَّ أَشْعَتْ أَغْبَرَ (٤) ذي طِمْرَيْن لو أَقْسَمَ على الله لأَبَرَّ قَسَمَهُ وإن البرآء بن ملك منهم، ولا يكون في الكرامات ه شيء اتمّ من ان يُقسم <sup>(٢)</sup>العبد على الله <sup>(٢)</sup>تعالى فيُبرّ قسمه وقد قال الله <sup>(٥)</sup>عزّ وجلّ (٦) أَدْعُونِي أَسْتُجِبُ لَكُمْ ولم يقل في شيء دون شيء، وقد رُوي ايضًا لجماعة من التابعين بالاسانيد (٧) الصحيحة كرامات (١) وإجابات يطول ذكرها (أ) إن ذكرْنا بعضها فكيف كلُّها، وقد صنَّف العلماَّهُ في ذكرها (١٠) وروايتها عنهم مصنّفات، وقد (١١) رُوى اشبآء في الحديث من الكرامات (١٢) كثيرة ١٠ من ذلك لعامر بن عبد (١١) القَيْس وللحسن بن ابي الحسن البصرى ولمُسلم ابن يسار ولثابت (١٤) البُناني ولصائح المُرّى ولبكر بن عبد الله المُزَنى ولْأُوَيْسِ القَرَني ولهَرِم بن حيّان ولأبي مُسلم اكخَوْلاني ولصِلة بن أَشْيَم وللربيع ابن خُنْيَم ولداود الطائي ولمُطَرّف بن عبد الله بن الشِخير ولسعيد بن المسيِّب ولعطآء (١٥) السُّلَمي ولغيرهم من التابعين قد (١٦) رووا عن كلُّ وإحد ١٥ من هؤلاً، وغير هؤلاً، كرامات كثيرة (١٧) وإجابات وأشياً، قد (١٨)ظهرت لهم لا يتهيَّأ لأحد ان يدفع ذلك (١١) الصحَّتها عند اهل الرواية، وكذلك الطبقة اخرى بعدهم مثل مُلك بن دينار وفَرْقَد السَّنجي وعُتْبة الغلام وحبيب العجمي ومحمَّد بن واسع ورابعة العدويَّة وعبد الواحد بن زَيْد وأيُّوبَ (٢٠)السخنياني وغير ذلك مُمَّن كان في عصرهم فاذا (٢١)روك عنهم العلمآء (٢٢)والايمَّة ٢٠ (٢٦) الذين كانوا في عصرهم وقد صح عنهم ذلك عندهم وقد حدَّثوا بها مثل

<sup>(°)</sup> B جبات (٦) Kor. 40, 62. (٧) B جبات (٨) B. جبات (٨) B. جبات (٩) الصحاح

<sup>.</sup> قيس B (۱۲) . كثيرا B (۱۲) . رويل B (۱۱) . ورياياتها B (۱۰) . يان B (۴)

<sup>.</sup> وإجبات B (۱۷) B روى B (۱۲) . السليمي A (۱۰) . بن السابي B (۱٤) .

رول B روول A (۱۹) B الشخنباني B (۲۰) B فابر B (۱۹). فابر

الذي B om. و. (٢٢) B om.

آواهم الليل الى غارِ اكحديث، وما رُوى (١)عنه صلعم بينا رجل يمشي ومعه بقرة فركبها فقالت (٢) يا عبد الله ما خُلقنا لهذا انّما خُلقنا للحرث فقال القوم سبحان الله فقال النبيّ صلعم آمنتُ به (٢)أنا وأبو بكر وعمر (٤)رضي الله عنهما وليس ها في القوم ولم يُذكر ان (°)الراكب (<sup>()</sup>اللبقرة كان نبيًّا، وكذلك ه حديث الذيب الذي كلُّم الراعي ولم يُذكر انه كان نبيًّا، وقد رُوي عن النبيّ صلعم انه قال ان في أُمّتي مكلّمون ومحدَّثون وإنّ عمر بن الخطّاب رضى الله عنه منهم ولمكلِّم والمحدّث اتمُّ في معناه من جميع الكرامات التي (٧) ذكر (٨) الله عزّ وجلّ (٩) على البُدلاء والاولياء والصائحين، وحديث عمر (٤) رضى الله عنه انه قال (١٠٠) في خطبته يا ساريةُ الجَبَلَ فسُمع صوتُهُ (١١) بالعسكر ١٠ على باب نهاوند، وقد رُوى في الحديث لعليّ بن ابي طالب ولفاطمة رضي الله عنهما كرامات (١٢) وإجابات كثيرة ، وقد رُوى عن جماعة من اصحاب رسول الله صلعم في مثل ذلك اشيآء مثل حديث أُسَيْد بن (١٢) حُضَيْر (١٤) وعتَّاب بن بشير انهما خرجا من عند رسول الله صلعم في ليلة مُظلمة فاضآء لهما رأس عصا احدها كالسراج على حسب ما رُوك في الخبر، ٥١ وحديث ابي الدَّرْدآء وسلمان الفارسي (٤) رضي الله عنهما انه كان بينهما قصعة فسبّحت حتى سمعا نسبيجها، وقصّة (١٥٠)العلاء بن الحضرمي حيث بعثه رسول الله صلعم في غزاة فحال بينهم وبين الموضع قطعة من البحر فدعا الله (٤) تعالى باسمه الاعظم ومشوا على المآء كما جآء في الخبر، وكذلك (١٦)دعاؤه لمَّا استقبله السبع، وحديث عبد الله بن عمر (٤) رضي الله عنه حين لقي الحماعة ٢٠ الذين وقفوا على الطريق (١٧)من خوف السبع فطرد السبعَ من طريقهم ثمّ

الرجل B (°) عن النبي B (۱) . يابا B (۲) . عن النبي B (۱) . البقرة B (۱) . الراكب الراكب (۲) . البقرة B (۱) . الراكب

<sup>.</sup> في خطبت B om. عن B (۱۱) . في خطبته . (۱۲) B من B (۴)

<sup>.</sup> من حوف السبع .m من حوف السبع .m (۱۷) . دعاه AB (۲۱)

لنفوسهم وتهذيبًا لها وزيادةً (۱) لهم ويكون في ذلك (۱) فرق بينهم وبين الانبياء (۱) عليهم السلم (٤) لأنهم يُعْطُون المعجزة للاحتجاج بها (٥) في الدعوة والدلالة على الله (۱) نعالى والاقرار (۱) بوحدانيته تعالى، والوجه الثالث في الفرق بينهم وبين الانبياء عليهم السلم (۱) لان الانبياء كلّها زيدت معجزاتهم وكثرت يكون اتمً ملعانيهم وأثبت لقلوبهم كما كان نبينا صلعم قد أعطى جميع ما أعطى الانبياء المعابهم السلم من المعجزات ثم (١) زيادة اشياء لم (١) يُعْطُ (١١) احد غيره مثل المعراج وانشقاق القمر ونبع الماء من بين اصابعه، وشرح ذلك يطول ومقصودنا من ذلك ان الانبياء عليهم السلم كلّها زيدت لهم من المعجزات يكون اتم لمعانيهم وفضلهم وهؤلاء الذين لهم الكرامات من الاولياء كلّها زيدت في المكر المحني (١) لهم والاستدراج وأن يكون ذلك من المكر المحني (١) لهم والاستدراج وأن يكون ذلك نصيبهم من الله عزّ وجلّ وسببًا لسقوط منزلتهم عند الله عزّ وجلّ ،

باب في الادلة على اثبات الكرامات للاوليا وعلَّة قول من قال لا يكون ذلك الله للانبيا عليهم السلم،

الله (١٤) قال الشيخ رحمه الله والدليل على جواز ذلك الكتاب والأثر قال الله (١٤) تعالى (١٥) وَهُرِّى إِلَيْكِ بِجِدْعِ ٱلنَّخْلَةِ تُسَاقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا ومَرْيَم الله (١٤) تعالى (١٠) وَهُرِّى إِلَيْكِ بِجِدْعِ ٱلنَّخْلَةِ تُسَاقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا ومَرْيَم الله (١٤) مَن نبيةً ، وحديث النبي صلعم في قصّة جُرَيْج الراهب وكلام الصبي وجريج لم يكن نبيًّا ، وقال النبي صلعم في قصّة الغار بينا ثلثة (١٦) يشون اذ

الرزق لأمها أمَّارَة بالسو جاحدة مشركة مجبولة على الشكّ ليس عندها يقين بما ضمن لها خالقها من الرزق وذِكْر القَسْم عليهًا، وقد سالت (١) ابن سالم عن ذلك فقلت له ما معنى الكرامات وهم قد أكرموا حتى تركوا الدنيا اختيارًا فكيف أكرموا بأن يجعل لهم الحجارة ذهبًا فا وجه ذلك فقال لا يعطيهم ه ذلك لقدرها ولكن يعطيهم ذلك حتى بجنجّوا بكون ذلك على انفسهم عند اضطرابها وجزعها من فوت الرزق الذي قسم الله لهم (٢)فيقولوا الذي يقدر على ان نصير (٢) تلك الحجارة ذهبًا كما هو (٤) ذا تنظر اليه أليس بقادر ان يسوق (٥) رزقك اليك من حيث لا (٦) نحسبه فيحتجّوا بذلك على (١) ضَّجيج نغوسهم عند فوت الرزق ويقطعوا (^)بذلك حُجَج انفسهم فيكون ذلك سببًا ١٠ لرياضة نفوسهم وتأديبًا لها، وقد حكى لنا (١) ابن سالم في معنى ذلك حكايةً Af.142a عن سهل بن عبد الله (١٠) رحمه الله انه قال كان رجل بالبصرة يقال له اسحق بن احمد وكان من ابناً. الدنيا فخرج من الدنيا اعني من جميع ما كان له وتاب وصحب سهلاً (١٠) رحمه الله فقال يومًا لسهل (١٠) رحمه الله يأبا محمَّد انَّ نفسي هذه (١١) ليس تترك الضجيج والصراخ من خوف فوت القُوت ١٥ والقوام فقال (١٠)له سهل (١٠)رحمه الله خُذْ ذلك المحجر وسلْ ربُّك ان (۱۲) يصيّره لك طعامًا نأكله ففال له ومن إمامي في ذلك حتى (۱۶)افعل (١٠) ذلك فقال سهل إمامك ابرهيم عليه السلم (١٠) حيث قال (١٤) رَبِّ أَرِني كَيْفَ نُحْيِي ٱلْمُوْتَى قَالَ أَوَلَمْ نُوْمِنْ قَالَ بَلَى وَلِكِنْ لِيَطْمَيِّنَّ قَلْبِي، فالمعنى في ذلك ان النفس لا تطميُّنّ الاّ برؤية العين لان من جبلَّتها َالشكّ فقال ٢٠ ابرهيم عليه السلم أريني كَيْفَ تطيئ نفسي فانَّي مؤمن بذلك والنفس لا تعلمينًا الا برؤية العين، فكذلك الاولياء يُظهر الله (١٠) نعالى لهم الكرامات تأديبًا

باب في حُجَّة من انكر (١)كون ذلك من اهل الظاهر واكحَجَّة عليهم في جواز ذلك للاوليا والفرق بينهم وبين الانبيا و (١)عليهم السلم في ذلك،

(۱) قال الشيخ رحمه الله قال اهل الظاهر لا يجوز كون هذه الكرامات الغير الانبياء عليهم السلم لان الانبياء مخصوصون بذلك والآيات (۱) والمع شجزات الم عجاز الخلق عن الاتيان بمثلها فن اثبت من ذلك شيئًا لغير الانبياء (۱) عليهم السلم فقد ساوى بينهم ولم يفرق بين الانبياء وبنيهم، (۱) قال الشيخ رحمه الله (۱) من انكر ذلك فاتها انكرها احترازًا من ان يقع وهن (۱) في معجزات الانبياء عليهم السلم وقد مناطقايل هذا القول لان بينهم وبين الانبياء عليهم السلم في ذلك (۱) فرقًا من جهات شتى فوجه منها ان الانبياء اللهم السلم مستعبدون باظهار ذلك الخلق والاحتجاج بها على (۱) من يدعوهم الى الله (۱) تعالى فتى ما كتموا ذلك فقد خالفو الله (۱) تعالى في كتانها والاولياء (۱۱) مستعبدون بكتمان ذلك عن الخلق واذا اظهروا من ذلك شيئًا الخلق لاتخاذ (۱۱) المجاه عنده وبين الانبياء عليهم السلم بحتجون بعجزاتهم على وبين الانبياء عليهم السلم ان (۱۱) الانبياء اللهركين لان قلوبهم قاسية لا يؤمنون بالله (۱) عز وجل والاولياء يحتجون بختون بذلك على نفوسهم حتى تطيئ وتوقن ولا تضطرب ولا (۱۱) عز عند فوت بذلك على نفوسهم حتى تطيئ وتوقن ولا تضطرب ولا (۱۱) عز عند فوت

<sup>(</sup>١) B om. (٢) B om. عليهم السلم (٢) B om. هال الشيخ رحمه الله om.

<sup>.</sup> فرق AB (٦) من A (٢) . ومن B (٦) . سمى A (٥) . واحد B (٤)

<sup>.</sup> في انجاه B (۱۱) . مستعبدين A (۱۱) . عز وجل B (۱۰) . ما B (۹)

تعرج A (۱۲) B. والانبيا B.

يأبًا عبد الله العفو في العلم، وكان عند جعفر الخُلْدے (١)رحمه الله فصُّ وكان يومًا من الايّام راكبًا في سارية في الدجلة فأراد ان يعطى الملاّح (٢) قطعته فحلّ (١) الشُّسْنَكَة وكان النصّ فيها فوقع النصّ في الدجلة وكان عنه دعاً يُو للضالَّة مجرَّبُ فكان يدعو (١) به فوجد النصَّ في وسط اوراق ه كان يَصفِها والدعآء اللهمّ يا جامع الناس ليَوْم لا رَيْب فيــه اجمعْ عليَّ ضالَّتي، قال ثم أُوراني ابو الطيّب العكّي (٤) جُزَّة قد جمع فيه ذِكْرَ كلُّ ضالّة ردّ الله الى من دعا بهذا الدعآء في مدّة قليلة فنظرتُ فيه (٥) وكان اوراقًا كثيرةً، وسمعت حمزة بن عبد الله العَلَوى يقول دخلت على ابى الخَيْر التیناتی وکنت قد اعتقدت فی سرّی فیما بینی وبین الله (۱) نعالی ان اسلّم ١٠ عليه وأخرج ولا اتناول عنه طعامًا ثمّ دخلت فسلَّمت عليه وودَّعتــهُ وخرجت من عنك فلمًّا تباعدت من القرية فاذا به وقد حمل (١)معه طعامًا فقال لى يا فتى كُلْ هذا فقد خرجتَ الساعةَ من اعتقادك او (٦) كلامًا هذا معناه، وهؤلاًء القوم مشهورون بالصدق والديانة وكلُّ وإحد منهم امام مُشار اليه في (١) ناحيته ومقتدًى (١) به في أحكام الدين (٩) فقد صدّقهم المسلمون في ١٥ احكام دينهم وقبلول (١٠)شهادتهم على رسول الله صلعم فيا رووا عنه وأسندول اليه من الاخبار والآثار (١١) ولا يجوز ان يكذِّبهم أحدٌ (١٢) ويتَّهمهم في هـ ف الحكايات وما يُشبه ذلك وإذا كانوا صادقين في وإحد ففي الجميع كذلك وبالله التوفيق،

<sup>.</sup> جزيا B (٤) . . السيسكة B (٦) . قطعه B (١) . قطعه B (١) . جزيا B (١) . وكان فيه B (٥) . كلام A (١) . وكان فيه B (٥) الدين او B (١) . فلا B (١١) . شهاداتهم B (١٠) . وقد B (٩) . الدين . يتهمهم

وما يتقلُّب (١) من يمينه على يساره فيكون بالمغرب يعنى تؤمن مجواز ذلك وكونه، والصحيم عن سهل بن عبد الله انه كان يقول لشابّ كان يصحبه ان (٢) كنتَ تخاف من السَّبُع بعد ذلك فلا تصحبني، (١) ودخلتُ (٤) مع جماعة (٥) بتُسْتَر (٦) قصر سهل بن عبد الله (٤) رحمه الله (٧) فدخلنا في القصر بيتًا · كان الناس (^) يسمُّونه بيت السَّبُع فسألناهم عن ذلك فقالوا كان تجيء السباع الى سهل بن عبد الله (٤) رحمه الله فكان (٩) يُدخلها هذا البيت (١٠) ويضيفها ويُطعمها اللم ثمّ (١١) يخلّيها وإنه اعلم بذلك وما رأيتُ احدًا من صالحي اهل نُسْتَر ينكر ذلك، وسمعت ابا (١١٠) الحسين البصري (٤) رحمه الله يقول كان بعبّادان رجل اسود فقير يأوى الخرابات فحملتُ معى (١٢) شيئًا وطلبته فلما ١٠ وقعت عينه عليٌّ تبسّم وأشار بيك الى الارض فرأيت يعنى الارض (١٤) كلّها ذهبًا (١٠) تلمعُ ثمّ قال لى هاتِ ما معك فناولته ما كان معى وهربت منه وهالني امرُهُ، وسمعت الحسين بن احمد الرازي (٤) رحمه الله يقول سمعت ابا سليمن الخوّاص (٤) رحمه الله يقول كنت راكبًا حمارًا (٤) لى يومًا وكان يؤذيه الذباب فيطأطئ رأْسَهُ (١٦) فكنت اضرب رأسه مخشبة كانت في ١٥ (١٧) يدى فرفع الحار رأسه (١٨) الى وقال اضرب فانَّك هو (١٩) ذا تضرب (٢٠) على رأسك (٢١) فقال ابو عبد الله فقلت لأبي سليمان يأبا سليمان وقع لك ذلك او سعتَه فقال سعتُه يقول كما تسمعني، وسمعت احمد بن عطآء الروذباري يقول كان لى مذهبُ في امر الطهارة (٢٦) فكنت ليلةً من الليالي Af.141a استنجى او قال كنت (٢٢) اتوضًا الى ان مضى من الليل رُبعه ولم يطب قلبي ٢٠ فضجرت وبكيت وقلت يا ربّ العنوَ فسمعت صونًا ولم (٢٤) ار احدًا يقول

<sup>.</sup> يعرف بتستر B (٥) . عن B (٤) . ودخلنا B (٦) . عدت B (٦) . عن B (١) ويضيغهم B (١٠) . يدخلهم B (٩) . يسموه B (٨) . فرايت B (٧) . في قصر B (٦) . كله B (١٤) . شي B (١٢) . الخير B app. الخير (١٢) . يخليهم B (١١) . ويطعمهم . ذی B (۱۹) . الیه B (۱۸) . یک B (۱۷) . فکان تضرب B (۱۲) . یلمع B (۱۵) ارا B (۲۶) ما توضی B (۲۲) . وکنت B (۲۲) . قال B (۲۲) . ارا B ارا B روکنت

# كتاب (١) اثبات الآيات والكرامات،

# باب في معانى الآيات والكرامات (١) وذكر من كان له شي من ذلك،

(۱) قال الشيخ رحمه الله حُكى عن سهل بن عبد الله (١) رحمه الله انه و قال الآبات (١) لله والمُعجزات للانبياء والكرامات للاولياء ولخيار المسلمين، وحُكى عن سهل بن عبد الله (١) رحمه الله انه كان يقول من زهد في الدنيا اربعين يومًا (١) صادقًا مُخلصا في ذلك نظهر له الكرامات من الله عزّ وجلّ ومن لم يظهر له ذلك فلما عدم في زهن من الصدق والاخلاص او كلامًا نحو ذلك، وعن المجنيد (١) رحمه الله انه قال من (١) يتكمّ في الكرامات ولا عنو له من ذلك شيء مثله مثلُ من يضغ التبن، قيل لسهل (١) رحمه الله في المكراية التي قبل هن فيمن زهد في الدنيا اربعين يومًا (٨) كيف يكون يقول الايمان اربعة اركان ركن منه الايمان بالقدر وركن منه الايمان بالقدرة وركن منه الايمان القدرة وركن منه الايمان القدرة وركن منه الايمان المنعن قولك والقوة وركن منه الاستعانة بالله عزّ وجلّ في الايمان بالقدرة فقال هو ان تؤمن ولا ينكر قلبك بأن يكون له عبد (١١) بالمشرق (١١) وبكون من كرامة الله (١١) تعالى (١) له ان يعطيه من القدرة (١١) بالمشرق (١١) وبكون من كرامة الله (١١) تعالى (١) له ان يعطيه من القدرة (١١) بالمشرق (١١) وبكون من كرامة الله (١١) تعالى (١) له ان يعطيه من القدرة (١١) بالمشرق (١١) وبكون من كرامة الله (١١) تعالى (١) له ان يعطيه من القدرة (١١) بالمشرق (١١) وبكون من كرامة الله (١١) تعالى (١١) له ان يعطيه من القدرة (١١) بالمشرق (١١) وبكون من كرامة الله (١١) تعالى (١١) له المعني قولك (١١) بالمشرق (١١) وبكون من كرامة الله (١١) تعالى (١١) اله المعلى من القدرة (١١) بالمشرق (١١) وبكون من كرامة الله (١١) تعالى (١١) المناه الله (١١) بالمه الله و المناه الله (١١) المناه الله و المناه و المناه و المناه الله و المناه 
يسأل عمًّا عليه فقد اخذ (١) الله على العلماء (١) ان لا يكتمول العلم اهله كما اخذ (١) الله على العلماء ان يصونوه عن غير اهله وقد قلنا ان اهله غير مرتابين (٤) فيسألول ولا شاكّين (٥) فيتعرّفول وبالله التوفيق، ولِما كانت هذه الاحوال (٦) ليس لها نهاية كان الكلام فيها (٦) ليس الله نهاية فقطعناه فلو Af.140a وصلناه لاتصل الى ما لا نهاية (٢)له لانهًا (١)ازديادات في المعارف (١) وليست من كسب الآدميين بل هي داخلة في قوله (١)عزّ وجلّ (١٠)وَلَدَيْنَا مَزيدٌ فهذا بعض عطاياه (١١) المعمومة لا نهاية لها ولا يُبائغُ وصفُها فكيف باختصاصه اوليآء، (١١) بما يُورد عليهم في كلّ وقت وزمان وطِرفة عين (١١) وأقلَّ من ذلك من الاحوال التي هي مذكورةٌ عندنا (٩)علماً ع (١٤) بفضله معلومةٌ (١٠)لاً ١٠ يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ دَرَّةٍ، وهذه وإن كانت ليست باكتساب الآدميين وإنَّما هي خصوص وبعضها مواريث الأعال فالطالب من عند الله المزيد قد (١٦) احكم الأصل الذي يوجب المزيد فن فرّط فيه فليس بأمون عليه ان يُسْلَبَ الاصل الذي معه (١٧) اذ لم (١٨) يَرْعَهُ حق رعايت لان التوقّف مع النفوس يقطع الهجوم والهجوم مع مفارقة العلوم خطأ بيّن فاذا قويت الرغبة ١٥ عن التوقُّف فالهجوم ربُّما اوصل، فامَّا (١٩) من كان مطالبًا (٢٠) بأصلِ فخطأٌ `` (٢١) يخطّيه الى الفرع قَبْلَ إحكام الاصل (٢٦)لا يؤمن عليه الزللُ وبالله التوفيق، فهذا ما (٢٦) اختصرته من كتاب الوجد لابن الاعرابي (٢٤) وبالله التوفيق،

<sup>(</sup>۱) B adds عنو عنو (۱) The words from العلماء are suppl. in marg. A. (۱) A om. (۱) A om. (۱) A أ. المديات B أ. المدين (۱) B om. (۱) B om. (۱) المغموضة B أ. المدين (۱) B om. (۱) B om. (۱) B أ. المغموضة B (۱۱) المغموضة B (۱۱) المغموضة B (۱۱) B om. (۱۱) B أ. (۱۲) A أ. (۱۲) B أ. (۱۲) A om. (۱۲) B أ. المغموضة B (۱۲) ما م (۱۲) A om. (۱۲) A om. المغموضة B (۱۲) المغموضة B (۱۲) المغموضة B (۱۲) ما م المغموضة المؤمن عليه الزلل المغموضة ا

الى (١)علمها لقيام الشاهد (٢)فيها وإنتفآء كلُّ وصف (٢)عنها (٤)لانَّها ممَّا تولَّى الله (°) كونها وإنفرد بعلم (٦) كُنْهها ومتّع اهل الايمان (٢) بها لما كاشفهم (٦) فيها فلم يبحثول عمًّا ورآء ذلك (١/الغناهم (١) بها عن غيرها لانّ ما ابدى لهم منه فهم له مشاهدون ظاهرًا وفيه مقيمون باطنًا وهو الغيب الذك وصف الله ه (١٠) المؤمنين (١١) فقال (١٢) ٱلَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ فهم في غيبه مغيَّبون وهو وإن (١٢)كان (١٤)غيبًا لا يلحقهم في ذلك شكّ ولا رَيْب، فان سأل سَايَلٌ عن الزيادة في وصف الوجد فهيهات دون ذلك فكيف يوصف من ليس له صفةٌ غيره ولا يقام عليه شاهدٌ غيره فهو شاهدُ نفسه وحقيقته كونه يعرفه من وجده وينكره من لم يعرفه ويعجز انجهيع (١٥)من عرفه ومن لم يعرف ١٠ (١٦) فهو بالذوق (١٧) محسوس وصاحبُهُ (١٨) بالمُراد مكاشَف وهو (١٩) عزيــز موجود منيع مفقود محتجب بأنواره عن نوره وبصفاته عن إدراكه وباسمآيه عن ذاته اعنى ذات الوجد واليقين والايمان والحقايق وكذلك الحبّة والشوق والقرب كلّ ذلك يدقّ وصفه ولا يُدْرِكُ كَنْهُ الاّ من ذاقه وتفضّل عليــه باريهِ (١٨) به (٢٠) فيخيَّلون فيه ولا يصفونه ولا يدركونه يُلبسهم إلباسًا (٢١) ويُذهب ١٥ عَنهم الوحشة ايناسًا فكلُّما ازدادول من صفته وصفًا (٢٦)كانول من حقيقته اشدَّ بُعْدًا فَحْرِسُهُم فيه ابلغُ من النطق فلن يعرف اهله منه الا ما عُرَّفوه واعترافهم بالتقصير فيها نهاية العلم بها فنطْقُهم عُنَّ وعيُّهم بلاغةٌ ولُكْنتهم فصاحةٌ فالسايل عن طعمه وذوقه يسألُ عن مُحالَ لانّ الطعم والذوق لا يُدْرك بالوصف دون التطعم والتذوّق والسايل عن كنهه فسؤاله دليلٌ على جهله بـ ولا ٢٠ سبيل للعالم الى جواب كلّ سايل اذكان بعضهم يسأل عمّا لــه وبعضهم

<sup>(</sup>م) B لغناهم with لغناهم in marg. as variant. . تعلى and so A in marg. الهومنين B (١١) الهومنين and so A in marg. (١٠) الهومنين B (٩) غريق B (۱۹) B om. (۱۸) . منسوبون B (۱۷) . فهم B (۱۲) . ومن عرفه . كان B (۲۱) . وتذهب B (۲۱) . فعلون B.

عن المحركة (١) وإلمَنَعة بالخلوة لانّ اللَّاس افناهم عن الوحشة والقُرْب عن رؤية المسافة فربّما بدا لهم (٢) بادٍ (٢) فيتغالون في وجودهم وربّما ردّهم الي صفاتهم (٤) مُقْيا عليهم لما (٥) افتُطروا عليه من الحاجـة الى الغذاء والنساء فيحشمهم ذلك (٦) فينزعجون من رؤيتهم ذلك (١١نزعاجًا يظنُّونها لعلَّةٍ وقــد ه خافوه زمانًا فيلحقهم عند ذلك الوله لطلب ما فقدوه فيحملهم على الاقتحام على كلّ ما توهّموه انه يوصلهم، غلبت (٨)رؤيتهم التمييز فبادرول مسرعين كلّما رأول سرابًا ظنُّوهِ مآء وكلُّما رأول مآء ظنُّوه سرابًا لغلبة الطمع فهم على وجوههم (٩) ذاهبون في كلّ وادٍ يهيمون ولكلّ بارق يتبعون ، سبق سَيْلُهم مَطَرَهم وذِكْرُهِم فِكْرَهِم، الى كلّ سبب (١٠) يُسْلمون وعليه لا يعوّلون والطبع يُطبح ١٠ أبصارهم واليأس يزجرهم فلا يأسهم يدوم (١١)فينصرفوا ولا طمعهم يصح (٦٢)فيأتلفوا أَشْبَهَ شَيْءٍ بِالْمِجَانِينِ قَدْ سَمِعَتْ أَنْفُسُهُم بِتَلْفَ مُهْجِتُهُم عند مَا يَطْلَبُونِ لُو توهُّموه في تيه سلكوه او (١٢) ورآء (٤١) بحر سبحوه او (١٦) ورآء (١٥) نار تأجُّجُ اقتحموها كالفَراش اذا (١٦) رأى ضوَّء النارُ لا يقصر عن تَقْعَمها أَوَما رأيتُهم مشرَّدين مهيَّمين بالمفاوز والمهالك والقفار لا يأوُون ولا (١٧)يُؤُوُون الَّا انهم ١٥ في ذلك محفوظون (١٨) من الزلل بصِدْقهم في قصدهم فهم من العلم على سَنَن، وامّا (١٩) من فارق العلوم الظاهرة فغير مأمون عليه الزلل ومن سلك غير المحجّة كان من السلامة على خَطَر، وكلّما (٢٠) ذكرنا من علوم الوجد ظاهرًا وما لحقته العبارة (٢١)او أَوْمَيْنا اليه بالاشارة او بدليل قام عليه او مثال (٢٦) قاربه ، فامَّا ما كان غير ذلك فانه عِلْمُهُ منه وشاهِدُهُ فيه وحقيقته كونه . ووصْنُهُ ذَوْقه لانّ حُجَج الله (٢١) تعالى على عباده (٢١) باهرَةٌ وأهلُهُ غير محتاجين

<sup>.</sup> الفيام B om. فيتعالون A (۲) . بادى AB (۲) . ولمنعة باكخلوق (۱) B om.

<sup>.</sup> ذاهبين B (۴) . رعم B (۸) . ازعاجًا B (۲) . فيزعجون B (٦) . فطرول B (٥)

را مل A (۱۲) منياتلغون AB (۱۲) فينصرفون AB (۱۱) بسمون A (۱۱)

<sup>.</sup> يوون B . يوون A (۱۷) . را B (۱۲) . نارًا AB (۱۰) . بجرًا A (۱۷)

قارنه  $(\Gamma^{(1)})$  . ما  $(\Gamma^{(1)})$  . ومن  $(\Gamma^{(1)})$  . ما  $(\Gamma^{(1)})$  . ومن  $(\Gamma^{(1)})$ 

قلب من ذلك ما اطاقه لطاشت عقولهم وذهلت نفوسهم ولكن لا حال معلومة ومناهل مورودة وذلك لا يدوم لحظةً او طرفةَ (١)عين رِفْقًا منــه باوليآبه حتى (٢) يُنْسَيِّهم فيما ارادكما يريد، وقال الوجد في الدُّنيُّ اللَّهِ فليس بكشف ولكن مشاهنة قلب وتوهم حقّ وظنّ يقين فيشاهد من رَوْح اليقين وصفاء الذكر لانّه منتبة فاذا افأق من غَمْرته فَقَدَ ما (١) وجد وبقى عليه عِلْمُهُ فَتَمَتُّع بذلك رُوحه مع ما زيد من اليقين بالمكاشفة وهذا من العبد على حسب قُرْبه وبُعْده وعلى ما يُشهن من ذلك خالقُهُ، ومنهم من (٤) ثبت في وجه وشاهد من ذلك بتمكينه فوصف بعضَ ما شاهد فيكون ذلك حُجّةً على غيرهم ولولا ذلك ما (°)خَبّروا به توقيًّا عليه وصيانةً (١)له وإشفاقًا ١٠ ان يضعوه (٦)غير موضعه (٧)فيُسْلَبوه وربُّما وقع بهم الوجد من المسموع قَبْلَ تدبّره ومن المنظور اليه قبل الفكر فيه ولا يأمنون ان يكون ذلك من الطبع واستحسان النفس مع ما يجدون فيه من الرقّة ويشهدون بعد من الزيادة فيلتبس عليهم تمييز الحقّ من الباطل (١/ ولا يجب لمن يدّعي معرفة خالقه ان يسكن الى سواه (١) او يشغل خاطره بناقص او يقع وهمه على زايل وهذا ١٥ وإن كان مشكلاً عليه لتشابهه فانه عند اهل النظر والتحصيل (١٠)ميّز بالتفضيل اذ ليس ما تلقّته القلوب بمشاهدتها كما توهّمته بظنونها ولا من كان متروكًا مُهْمَلًا كمن كان محفوظًا ولا (١)ما ٱستُجلب كونه كما فاض عن معدنه ولا ما نتج عن الفكركما (١١) رشح عن الذكر وربَّما يختلط ذلك على اهل التمييز لعلَّةٍ وينكشف لهم بعد زوال العلَّة لانَّ المتميّز بالفكر ليس كالمستهتّر ٢٠ بالذكر ولا المخيّر المختار كمن غلب عليه الوجد والاستهتار وليس هذا صفة كلُّ واجد لاختلاف احوالهم فمنهم من وجُّنه عن العلم ومنهم من وجُّنه بالعلم ££1.130م من وجُّنه علم ، فامَّا الوجد الذي يكون لأهل الثبات (١٢) من السكون

<sup>(</sup>۱۱) B غ. (۱۲) B غ.

# باب جامع مختصر من كتاب الوجد الذى (١) ألَّفه ابو سعيد بن (١) الأعرابي،

قال ابو سعيد (١) بن الاعرابي الوجد ما يكون عند ذِكْرِ مُزْعِجِ او خوفٍ (١) مُثْلِقِ او توبيخ على زلَّه او محادثة بلطيفة او اشارة الى فأيَّلة او شُوق ه الى غايب او اسف على فايت او ندم على ماض او استجلاب الى حال او (°) داع الى واجب او مناجاة بسرّ وهي مقابلة الظاهر بالظاهر والباطن بالباطن والغيب بالغيب والسِرّ بالسرّ واستخراج ما لك بما عليك ممّا سبق (٦) لك (١) لتسعى فيه فيكْتَبَ لك بعد (٨) كونه منك فيثبت لك قَدَمْ بلا قدم وذِكْر بلا ذكر (٦) اذكان هو المبتدئ بالنِّعَم والمتولَّى لها (٩) ومُهم الشُّكر عليها ١٠ والدُضيف اليك كشبها فيثبت لك بها درجة عاجلة وإليه يرجع الأمركلُّه فهذا (١٠) جُهْلةً ظاهرُ علم الوجود، (١١) قال ابو سعيد (٦) رحمه الله الوجـــد مباشرة رَوْح ومطالعة مَزيد لا يُصْبَرُ عن قليله ولا يُقْدَرُ على كثيره (١٢) التخييل منه متدارك والاستحثاث منه اليه متواتر فلذلك يقع (١١)اللهف وربُّها كان دونه التلف فامَّا البكاَّء والشهيق فلِقُرْبه ما يزداد (١٦٠)ذكان لم يُعْرَف قَبْلَ ١٥ وروده ولا أُنْسَ به مع سرعة (١٤) تقضّيه مع وقوعه حتى (١٥) كأنهما جميعًا والغشبه وزوال الاعضآء والغلبة على العقل فلعِظَم قدر الوارد وقوّة سطونه وكذلك كلّ وارد مستغرب او مُفزع مهوّل فني سرعة وروده مع سرعــة A£1386 تَقَضَّيه حَكَمَةٌ بالغة (١٦) ونعمَّةٌ ظاهرة ولولا انه امسك اولياَّءه وألقى على كلّ

<sup>. (</sup>١) B مقلقل B (٢) . بن الاعرابي B om. رحمه الله (٢) B adds . النها

<sup>(°)</sup> A داعی . (۱) B om. (۲) السعی السعی السعی السعی . (۸) السعی السعی . (۸) A خنك .

B app. ملم, but the last letter is obliterated. (٩) B om. ملم. (١٠) AB ملم.

<sup>.</sup> كانها B (١٥) . مضيه A (١٤) . التلهف B (١٢) . التخبيل A (١٢) . وقال B (١١)

<sup>.</sup>وحكمة B (١٦)

لانه (١) يشير اليه (٢) بما قد عرفه فمن شرّف اهلَ السكون انّها شرّفهم بفضل عقولهم وشدّة تمكّنهم (٢) ومن فضّل المتحرّكين فضّلهم بقوّة الوارد من الذكر الذي (٤) ينخنس دون فهم العقل فكان افضل (٤) لِفضل الوارد وإذا كان العقلان (٥) مستوبين ليس احدها افضل فالساكن اتم وهذا ما لا احسبه م یکون ان یستوی رجلان او عقلان او واردان وقد أبی ذلك (٦) اهل العلم وإذا بطل التساوي رجعْنا الى ما (١) قلنا في اوّل المسئلة (١) ان لا معني لتفضيل الساكن على المتحرّك ولا المتحرّك على الساكن لاختلاف اكحال الواردة التي توجب (أ) الحركة وإكال التي توجب السكون (١٠) لأنّ الواجدين لا يستوون فيما كوشفوا به ولا ما شاهدوه من حالة الذكر الموجبة احد ١٠ الحالَيْن من الحركة والسكون (١١) وفي الواردات التي توجب السكون ما هو اعلى من الواردات التي توجب الحركة (١١) وفي الواردات التي توجب الحركة ما هو افضل من الواردات التي توجب السكون فليس الفضل هاهنا بالحركة ولا بالسكون حتى نعلم الحال (١٢) المهاردة على المتحرّكين وعلى الساكنين (١٤) فان كانت اكحال توجب سكونًا فلم تُسكن صاحبها فهو ناقصٌ عن غيره وإن Af.138a كانت توجب حركةً فلم نُحرّكه دلّ (٤) ذلك على نقص وارده والمشاهدات الواردات على قدر (١٥) صفاء القلوب وتخلّيها عن الحجُب المانعة لإدراك الواردات فهذه صفة الأذكار لأهل الاحوال وقيامهم بها من حيث ما يوجبه العلم فامَّا اهل الغلبات والشُّكر فلا يجوز عليهم (١٦) شيء من هذا (١١)الكلام،

<sup>.</sup> مستوین B (۱) . بشیر به B (۱) . من B (۱) . میا B (۱) . بشیر به B (۱) . بران B (۱) . بازه B (۱) . بران B (۱) . بروجب to الحركة from . وكذلك في B (۱۱) . في B (۱۱) . بولان A (۱۱) . بروجب to الحركة بران B (۱۱) . بشیا B (۱۲) . الصفا B (۱۵) . الحركة (۱۲) . الحركة (۱

<sup>(</sup>IV) B adds else (IV).

### ٢٠٨ كتاب اللُّمَع، باب في الواجد الساكن والواجد المتحرّك ابَّهما اتمّ،

عثمهٰن (١) المزيّن رحمه الله انه كان يقول، (١) فَسُكُرُ الوَجْدِ فَي الوصال، (١) فَسُكُرُ الوَجْدِ في مَعْناهُ صَعْنُ \* وَصَعْوُ الوَجْدِ سُكْرُ في الوصال،

باب في الواجد الساكن والواجد المتعرَّك ١٠٠ أيّهما اتمّ،

(أ) قال الشيخ رحمه الله قال ابو سعيد بن الأعرابي (أ) رحمه الله في الوجد ان (أ) سايلاً سأل (أ) فقال ايّما افضلُ عاتمُ المحركة في الوجد ام السكون فيه وقد قال قوم ان السكون والتمكّن (أ) افضلُ عالمي من المحركة والانزعاج، قال (أ) ابو سعيد فألجواب في ذلك والله اعلم ان الواردات من الأذكار منها ما يوجب السكون فالسكون فيها افضل من المحركة ومنها ما يوجب المحركة (أ) فيها اتم اذ حكمها القهر لأهلها فاذا لم (أ) يَمُ ما يوجب المحركة والموردة ولو ورد (اأ) بحقيقته لأوجب ضرورة المحركة والواردات من العلوم والأذكار الكاين عنها الوجد والاستهتار على القلوب (أأ) فيشاهدها، ورأيت جماعة يفضلون اهل السكون لكبر عقولهم وقويم (إنها (أأ) فيه وهذا لَعَمْرى كذلك ولكن ربّها (أ) أورد ما لا (أ) يلاوم العقول المخلوقة فيكون نوره اقوى وبرهانه ربّها (أأ) في فيقوم شاهك منه ويعجز العقل عن إدراكه فيكون الوارد اقوى من العقل العقل العقل من الواردات ما يكون العقل العقل العقل المحركة المحركة المحركة المحركة المحركة المحركة المحركة العقل العقل عن المحركة المحركة المحركة المحركة العقل المعلون على من العقل العقل المحافة فلا يظهر مع ذلك حركة المحكن العقل العقل العقل المحركة المحكن العقل العقل العقل المحافة فلا يظهر مع ذلك حركة المحكن العقل المحركة المحكن العقل المحافة فلا يظهر مع ذلك حركة المحكن العقل المحافة المحركة المحركة المحركة المحركة المحركة المحركة المحرفة والمحرفة المحرفة 
<sup>(</sup>۱) B om. المنزيّن رحمه الله (۲) مسكر B om. (۱) المنزيّن رحمه الله B om. قال الشيخ رحمه الله قال الشيخ رحمه الله (۷) الشيخ رحمه الله (۱) المشيخ رحمه الله (۱) المشيخ رحمه الله (۱) المشيخ رحمه الله (۱۱) المشيخ رحمه الله (۱۲) المنظمة الله الم (۱۲) المقل B المنشاهدها B المنشاهدا 
محمولاً يعني ساكنًا بعد غلبات الوجود وقوّة الوارد يكون اتم في معناه ممّن يغلبه حتى يظهر على ظاهر صفاته والغلبةُ اسلطان الوجد من قوّة الوارد عليه والمصادفةِ لقلبه تكون اتمَّ من حال الساكن الذي لا يقدح فيه القادح ولا (١) ينجع (٢) فيه الوارد، سمعت (١) ابن سالم يقول عن ابيه ان سهل بن · عبد الله كان يقوى (٤)عليه الوجد حتى يبقى خمسة وعشرين يومًا (°)او اربعة وعشرين يومًا لا يأكل فيه طعامًا وكان يعرق عند البرد الشديد في الشتآء وعليه قميص وإحد وكانوا اذا سألوه عن شيء من العلم يقول لا تسألونی فانكم لا (٦) تنتفعون فی هذا الموقت بكلامی، (٧)سمعت اباً عمرو بن Af.137aعلوان يقول سمعت الجُنيْد (^) رحمه الله يقول الشبْلي (^) رحمه الله سكران ولو ١٠ افاق من سُكره لجآء منه (٩) امام يُنتَّفَع به، وحُكى عن الجنيد (٨) رحمه الله انه كان يقول ذكرتُ المحبّة بين يدى سَرىّ السَّقَطي (١)رحمه الله فضرب ين على جلْد ذراعه فدّها ثمّ قال لو قلتُ انّها جفّ هذا على هذا من الحبّة لصدفتُ قال ثمَّ أُغمى عليه حتى غاب ثمَّ تورّد وجهه حتى صار مثل دارة القمر فا استطعنا ان ننظر اليه من حُسنه حتى غطّينا وجهه، وقال عمرو بن ١٥ عثمن المكَّى (^) رحمه الله الذي بحلُّ بالقلوب من الامتلاء والوجد حتى لم (١٠) يبق فيه فضلٌ لوجود حال كان (١١) يعرفها قبل ذلك انَّما هي (١٢) زيادة (١٢) للنفوس في معرفتها (١٤) لعِظَم قدر اكحقّ وقدر ما يستحقّ حتى (١٥) يتبيّن لها عن الحال (١٦) التي يكون هو (١٧) منفردًا بها عن كلُّ شيء حتى لا تجد غيره فعند ذلك انقطع عنها (١١٨)حشُّ كلَّ محسوس وانّها أُدركت انقطاعه (١٩)عن ٢٠ المحسوسات بما اوقعه الحقّ عليه منه فلم يكن فيه فضلٌ الغيره، وعن الى

<sup>(</sup>١) AB بنجح but A gives بنجع as a variant. (٢) A om. فيه الوارد.

<sup>(</sup>۱) AB و (۱) . على AB (۱) . ابا انحسين بن B و (۱) . ابا انحسين بن

يفرقها B (۱۱) B ميكن A) B om. (۱) B ماما B (۱) B وسمعت (۱) B) وسمعت

<sup>.</sup> تبين B (١٥) لعظيم B (١٤) النفوس B (١٢). زيادات B (١٢).

<sup>.</sup> من A (۱۹) . . حسن B . حس (۱۸) . منفرد B (۱۲) . الذي B (۱۲) .

#### ٣.٦ كتابَ اللُّهُع، باب في قوّة سلطان الوجد وهيجانه وغلباته،

حُكى عنه انه رأى رجلاً قد نواجد فقال (١)له ان كنت صادقًا فقد اظهرت كنانه وإن كنت كاذبًا فقد اشركت، وإنه اعلم بقصده من (١)ذاك ويُشَبَّهُ انه اراد بذلك شفقةً عليه وحذرًا من النتنة والآفة وإنه اعلم،

#### باب في قوّة سلطان الوجد وهيمانه (١)وغلباته،

(۱) قال اخبرنى جعفر بن محبد المخلّدى (۱) رحمه الله (غ) فيما قرأت عليه المدينة المجت المجنيّد (۱) رحمه الله يقول (۱) قال ذُكر يومًا عند سَرى السَقَطَى (۱) رحمه الله تعالى المواجيد (۱) المحادة في الأذكار القوية وما جانس هذا مبّا (۱) يقوى (۱) على العبد فقال سرى (۱) رحمه الله وقد سالته فيه فقال نعم فيضرّب وجهه بالسيف وهو ولا يحسّه قال ابو القسم (۱) رحمه الله كان عندى الحضرب بالسيف ولا يحسّ انكارًا منى لذلك فقال نعم يضرب بالسيف ولا يحسّ انكارًا منى لذلك فقال نعم يضرب بالسيف قوى (۱) الوجد يكون اتم على ذلك، وعن المجنيد (۱) رحمه الله انه كان يقول اذا قوى (۱) الوجد يكون اتم ممّن يستأثر العلم، وذكر عنه ايضًا انه قال لا وي وي (۱) يضرّ نقصان (۱) الوجد مع (۱) فضل العلم وفضل العلم اتم من فضل الوجد، وقد ذكر (۱۱) عنه جعفر الخُدى (۱۲) رحمه الله انه قال المحمول من الوجد بعد الغلبة اتم من حال الغلبة في الوجد والغلبة في الوجد اتم من نفس المحمول قبّل الغلبة فقبل له كيف نزّلت هذا التنزيل فقال المحمول عن طال علم اتم، (۱۵) قال الشيخ رحمه الله ويبان ما قال والله اعلم ان من يكون حشاهد وشاهده اتم، (۱۵) قال الشيخ رحمه الله ويبان ما قال والله اعلم ان من يكون وشاهده اتم، (۱۵) قال الشيخ رحمه الله ويبان ما قال والله اعلم ان من يكون وشاهده اتم، (۱۵) قال الشيخ رحمه الله ويبان ما قال والله اعلم ان من يكون وشاهده اتم، (۱۵) قال الشيخ رحمه الله ويبان ما قال والله اعلم ان من يكون وشاهده اتم، (۱۵) قال الشيخ رحمه الله ويبان ما قال والله اعلم ان من يكون وشاهده اتم، (۱۵) قال الشيخ رحمه الله ويبان ما قال والله اعلم ان من يكون

<sup>(</sup>۱) B om. (۲) B ذلك (۲) B ما B فليانه (۲) B فليانه (۲) ايجاده

<sup>.</sup> يضرب B (۱) B app. بوجد (۸) B (۷) عبول B (۱) بوجد (۹) عبول B (۱) بوجد (۱) عبول B (۱) بوجد (۱) عبول (۱) بوجد (۱) عبول (

رحمه الله for الوحيد A (۱۱) من B om. (۱۱) من الوحيد (۱۰) الوحيد A ...

قال الشيخ رحمه الله .m في الغلوبات B om. قال الشيخ رحمه الله .

فى دعوة فجرى بينهم مسئلة فى العلم وأبو اكسين النورى (١) رحمه الله ساكت قال ثمّ رفع رأسه فأنشدهم هذه الابيات،

رُبُّ وَرُقَاءَ هَتُوفٍ فَى الضُّحَى \* ذاتِ شَجُو (١)صَدَحَتْ فى فَنَنِ فَبُكُو مَبُكَا أَرَّقَنَى وَبُكَا أَرَّقَنَى وَبُكَا أَرَّقَنَى وَبُكَا أَرَّقَنَى وَبُكَا أَرَّقَنَى وَبُكَا أَرَّقَنَى وَبُكَا أَنْهُمُها \* وإذا أَشكو فَلا تَنْهَمُنى غَيْرَ أَنِّي إِلْجَوَى أَعْرِفُها \* وَهْيَ أَيْضًا بِالْجَوَى نَعْرِفُنى ، غَيْرَ أَنِّي بِالْجَوَى نَعْرِفُها \* وَهْيَ أَيْضًا بِالْجَوَى نَعْرِفُنى ،

قال فا بقى فى القوم احد الا قام وتواجد لما انشد النورى (٤) هذه الابيات، (٥) وقال بعض الصوفية هو ذى (١) اشتهى منذ سنين ان اسمع كلمةً فى الحبة من رجل واجد يتكلّم بها عن وجه، ويقال ان ابا سعيد الخرّاز (١) رحمه الله كان كثير التواجد عند ذكر الموت فسيل عن ذلك الجُنيد (١) رحمه الله فقال (١) العارف قد ايقن ان (١) الله لم ينعل به شيئًا من المكاره بغضًا له ولا عقوبة ويشاهد فى صنايع الله (١) تعالى الحالة به من المكاره صفو المحبّة بينه وبين الله (١) عزّ وجل وانّها يُنزل به هذه النوازل (١) ليرد روحه اليه اصطفاء له واصطفاء له واصطفاء له واصطفاء الله فاذا كوشف العارف بهذا وما اشبهه لم يكن المعجب ان تطير روحه اليه اشنياقًا وتنقلب من وطنها (١) اشتياقًا فلذلك ما رأيت من التواجد عند ذكر الموت وربّها اتى ذلك على قرب (١١) مُنْيته والله ينعل بوليّه ما يشاء وما يُحبّ، وسيل بعض المشايخ عن الفرق بين الوجود والتواجد فقال الوجود بوادى (١) الغيبة وإرسالات المحقيقة والتواجد داخلٌ فى الاكتساب راجع الى اوصاف العبد من حيث العبد والذى كره داكر الموجد عن ابى عثمن المجرى المواعظ،

Af.136a

<sup>(</sup>١) B om. (١) B صدقت with عله حت written above. (١) A هو. (١) A om. هذه الابيات written above. (١) A om. (١) A om. (١) The words from كلمة are suppl. in marg. A. The copyist states that they were omitted in the original MS. A om. (١) A om. (١) B adds جل ذكره (١) A om. (١) B منيّة (١١) A منيّة (١١) B الموجده (١٥) . الموجده (١٥) A منيّة (١٥) A مهمه (١٥) . بشاهده (١٥) .

ان قال حَسْبُ (١) الواجد إفراد الواحد قال وما سمع احد من المشايخ (١) الذين كانول ببغداد هذا الا استحسنول منه (٢) هذه الكلمة، وسيل ابو يعقوب (٤) النهرجوري (٥) رحمه الله عن صحّة وجد (٦) الواجد وسقمه فقال صحّته قبول قلوب الهاجدين له وكذلك سقمه انكار قلوب الهاجدين له وتبرّم جلسآيه ه (۱) اذ كانول (۱) أشكالاً غير أضداد وليس ذلك لغير ابناء جنسهم،

# باب (١) في ذكر تواجد المشايخ الصادقين،

(١٠) قال الشيخ رحمه الله حُكى عن الشِبْلي (٥) رحمه الله انه تواجد يومًا فی مجلسه فقال (۱۱) آه لیس یدری ما بقلبی سِواهُ فقیل له (۱۱) آه من ای شیء فقال (١٦)من كلّ شيء، وذُكر عنه ايضًا انه تواجد يومًا فضرب يه على ١٠ اكايط (١١) حتى عَمِلَت عليه ين قال فعمد لى الى بعض الاطبّاء فلمّا اناه (١٤) قال للطبيب وَيْلك بايّ شاهد جَيْنني قال جبيُّتُ حتى اعائج يدك (١٥)فلعلمه الشِبْلي (١٦) رحمه الله وطرده قال فعمدوا الى طبيب آخر أَلْطَفَ منه فلمًا اتاه قال (°)له ويلك بائ شاهد جيّتني قال (١١) بشاهك قال فأعطاه ين (١٨) فبطَّها وهو ساكت فلمًّا اخرج الدوآء يجعله عليها صاح وتواجد وترك ١٥ إصبعه على موضع الدآء (١٩) وهو يقول،

أَنْبَتَتْ صَبابَتُكُمْ \* قَرْحةً عَلَى كَبِدك بِتُ مِنْ تَفَجُّعِكُمْ \* كَالْأَسِيرِ فِي الصَّفَدِ،

وذُكر عن ابي اكسين النورى (°)رحمه الله انه اجتمع مع جماعة من المشايخ

اسحق بن B (٤) . ذلك الكلام B (٢) . الذي B (١) . المتواجد B (١) اذا B (۲) B om. (۲) B الواجدين B (۵) . محمد بن ايوب النهرجورى . قال فلطمه B (۱۰) B . فقال B (۱۲) B . فعملت B (۱۲) B . من B . . وإنشا وهو B (۱۹) . فبسطها B (۱۸) . بشاهدك B (۱۷) . رحمه الله for العلمة B (۱۲)

وَجْدُهِ مُصْعُوبِهِم الاّ انّه يعارضهم في الاحابين دواعي النفوس والاخلاق البشريَّة ومزاج (١) الطبع (٢) فيكدر عليهم الوقت ويتغيَّر عليهم اكحال، والصنف الثاني وَجْدُهم مصحوبهم الا انه اذا (١)طرى عليهم ما يشاكل وجْدهم من طوارق السمع تنعموا بذلك وعاشوا وانتعشوا ثم يتغيّر عليهم الوجد، والصنف · الثالث وَجْدُهم مُصحوبهم على الدوام وقد افناهم ذلك الوجد لانّ كلّ واجد قد فني بما وجد (٤) فليست (٥) فيهم فضلة عن موجودهم لانّ كلّ شيء عندهم كالمنقود عند وجدِهم بموجودهم بذهاب رؤية وجدهم، (٦) فامَّا المتواجدِون فهم ايضًا على ثلثة أصناف في تواجدهم فصنفت منهم المتكَّلفون والمتشبَّهون وأهل الدعابة ومن لا وزن له، وصنفٌ منهم الذين يستدعون الاحوال ١٠ الشزيفة (٧) بالتعرّض بعد قطع العلايق المشغلة والاسباب القاطعة فذلك التواجد يجمل منهم وإن كان غيرُ ذلك أَوْلَى بهم لانبّهم نبذوا الدنيا ورآء ظهورهم فتواجدهم مطايبةً (١) وتسلّيًا وفرحًا وسرورًا بما قد عانقوا من خُلْع الراحات وَنَرْكُ المعلومات، قال (٩)الشيخ رحمه الله فمن انكر ذلك ويقول (۱۱) ایس هذا فی العلم فیقال له قد (۱۱) رُوی عن رسول الله صلعم انه قال ١٥ اذا دخلتم على هؤلاء المعدِّين فأبكوا فان لم تبكوا فتباكوا، فالتواجد من الوجد بمنزلة التباكي من البكآء وإله اعلم، (١١) وصنف ثالث (١١) اهل الضعف من ابناً - الاحوال وأرباب القاوب والمتحقّقين بالارادات فاذا عجزوا عن Af.135a خيارحهم وكتان ما بهم تواجدوا ونقضوا ما لا طاقة لهم بحمله ولا سبيل لهم الى دفعه عنهم وردِّهِ فيكون تواجدهم طلبًا (١٤) للتنرِّج والتسلَّى فهم ٢٠ اهل الضعف من اهل الحقايق ، (١٠) قال سمعت عيسى (١٦) القصار يقول رأيت اكحسين بن منصور حين أُخرج من الحبس ليقتل فكان آخر (١٧)كلامه

<sup>.</sup> وليست B (٤) . وليست A (٤) . فيتكدر B (١) . فيتكدر B (١) . طبع A (١) . المنفخ for المنفخ for الو نصر B (١) . ورما B (١) . ورد B (١١) . هذا ليس B (١٠) . رحمه الله الناك B om. المنفرح A (١٤) . اهل الضعف (١٦) B om. المتفرح A (١٤) . اهل الضعف (١٢) B om. دالمه A (١٢) . القصار (١٢) . القصار

بشر بن زياد بن الاعرابي (۱) رحمه الله اوّل الوجد رفع الحجاب ومشاهة الرقيب وحضور الفهم وملاحظة الغيب ومحادثة السرّ وإيناس المفقود وهو فناوّك انت من حيث انت، (۱) قال ابو سعيد (۱) رحمه الله الوجد اوّل درجات المخصوص وهو ميراث التصديق بالغيت فلمّا ذاقوها وسطع في قلويهم نورها زال عنهم كلّ شكّ ورّيْب، وقال ايضًا الذي يحجب عن الوجد روئية آثار النفس والتعلّق بالعلايق والاسباب لانّ النفس محجوبة باسبابها فاذا انقطعت الاسباب وخلص الذكر وصحا القلب ورق وصفا باسبابها فاذا انقطعت الاسباب وخلص الذكر وصحا القلب ورق وصفا وسمع الخطاب بأذن واعية وقلب شاهد وسرّ (۱) طاهر (۱) فشاهد ما كان منه وسمع الخطاب بأذن واعية وقلب شاهد وسرّ (۱) طاهر (۱) فشاهد ما كان منه وحلياً فذلك هو (۱) الوجد لانه وجد ما كان عنه (۱) عدمًا معدومًا،

#### باب في صفات الواجدين،

(أ) قال الشيخ رحمه الله قال الله (١١) عزّ وجلّ (١١) مَثَا فِي تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ اللهِ مَثَا تَلْمِنُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ هن صفة من صفات صفات الواجدين، وقوله (١١) نعالى (١١) وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ فالوجل صفة من صفات الواجدين، وفي المحديث ان النبيّ صلعم قرأ (١٤) فَكَيْفَ إِذَا جِيْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ مِن صفات الواجدين، وفي المحديث من النبيّ صلعم قرأ (١٤) فَكَيْفَ إِذَا جِيْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ الوجل صفة من صفات الواجدين، والمخبار تكثر من مثل الزفير والشّهيق والبكاء والغشية والأنين والصعقة (١٥) والصحقة (١٥) والصحقة فكلّ ذلك من صفات الواجدين، وهم على طبقتين واجد ومتواجد فامّا الواجدون فهم على ثلثة اصناف فصنف منهم

<sup>(</sup>۱) B om. (۲) B وفعت with وفعت witten above. B وفال B om. (۲) الله ونجعت witten above. B وفعت (٤) اللهه (٤) اللهه (٤) اللهه (٦) اللهه (٦) اللهه (١) الله (١) اللهه (١

<sup>.</sup> تعلى B (١٠) . قال الشيخ رحمه الله . B om . (٩) . عدم معدوم AB (٨) . . الوجود B (٧)

<sup>(</sup>۱۱) Kor. 39, 24. (۱۲) B جل ذکره.

<sup>. (</sup>۱۲) Kor. 22, 36. B ماج.

<sup>(</sup>اف) Kor. 4, 45. (۱۰) B رالصوارح.

الله (١) تعالى عند المؤمنين الموقنين، وذُكر عن المُجنّيْد (١) رحمه الله انّه قال (١) كما اظنُّ ان الوجد هو المصادفة بقوله عزّ وجلّ (١) وَوَجَدُول مَا عَمِلُوا حَاضِرًا يعني صادفوا، وقال (٤) وَمَا (٥) تَقَدَّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ مِنْ خَيْرٍ تَجِدُوهُ عِنْدَ ٱللهِ َاى نُصادفوا، وقال (٦) حَتَّى إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدْهُ (٧) شَيْئًا يعنيَّ لَم يصادفه، · وكلّ ما صادف القلبُ من غم او فرح فهو وجدٌ (١/)وقد اخبر الله (١) تعالى عن القلوب انتها تنظر وتبصر وهو وجدٌ لها قال الله تعالى (أ) فَإِنَّهَا لاَ تَعْمَى ٱلْأَبْصَارُ وَلِكِنْ نَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصُّدُورِ اي عن وجدها ففرّق بين التي تجد (١٠) وبين التي لا تجد، وقد قيل ايضًا ان الوجد مكاشفات من الحق ألا ترى ان احدهم يكون ساكنًا فيتحرّك ويظهر منه الزفير والشهيق ١٠ وقد يكون من هو (١١)أَ قُوَى منه (١٢) ساكنًا في وجه لا يظهر منه شيء من ذلك قال الله تعالى (١٢) ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ ، قال بعض المشايخ من المتقدِّمين الوجد وجدان وجدُ مُلْكٍ ووجد لقاء لقول الله (١٤)عزّ وجلُّ (١٥) فَهَنْ لَمْ يَعِدْ يعني (١٦) من لم يملك وقوله نعالي (١٧) وَوَجَدُول مَا عَمِلُوا Af.1346 حَاضِرًا (١٨) يعني (١٩) لقوا، وقال بعضهم كلّ وجدٍ يجدك فيملكك فذاك وجدُ ١٠ مُلكَ وكلُّ وجدٍ تجن فذاك وجدُ اللقاء (٢٠) تلقى بقلبك (٢١) شيئًا ولا يثبت، وسمعت (١) ابا اكسن (٢٦) اكمُصْرى (١) رحمه الله يقول الناس اربعة (٢٦) مُدَّع مكشوف ومعترضُ تارةً (٢٤)له وتارةً عليه ومتحقّقٌ قد آكتني مجقيقته وواجدً قد فنی بما <sup>(۲۰)</sup> یجد، وحُکی عن سهل بن عبد الله <sup>(۱)</sup>رحمه الله انه قال کلّ وجد لا يشهد (٢٦)له الكتاب والسنّة فهو باطل، وقال ابو سعيد احمد بن

<sup>(</sup>۱) B om. (۲) B خال طران الوجد المخ (۲) Kor. 18, 47. (٤) Kor. 2, 104. (٥) A بال عنده (٦) Kor. 24, 39. (٧) B adds من خير المخ (٨) B مان خير المخ (٩) Kor. 22, 45. (١٠) B om. اقدر (١١) B مان دين (١١) القدر (١١) القدر (١١) القدر (١١) المنابع 
<sup>(</sup>۱۲) B فن (۱۲) Kor. 18, 47. (۱۸) B ای از (۱۲) ای از (۱

<sup>.</sup> وجد B (۲۱) B مدعی AB (۲۲) مدعی (۲۲) مدعی (۲۲) مدعی (۲۲) مدعی (۲۲) البصری

<sup>(「</sup>T) B 出.

ذلك طلبًا للسلامة لاقباله على شأنه ومعرفته بأهل زمانه، وطاينة اخرى كرهت ذلك لقول النبيّ صلعم فيما رُوى عنه انه قال من حُسن اسلام المرء ترْكُهُ ما لا يعنيه فقالوا هذا ما لا يعنينا لانًا ما أمرنا بذلك وليس هو من زاد (١) القبر ولا ممَّا يُطلب به النجاة في الآخرة فكرهوا ذلك لهذا المعني، · وطايفة اخرى <sup>(٢)</sup>من اهل المعرفة وإلكال كرهوا ذلك لانّ احوالهم مستقيمة وأوقاتهم معمورة وأذكارهم صافية وأسرارهم طاهرة وقلوبهم حاضرة وهمومهم Af.134a مجتمعة لم يخطر ببالهم خاطرٌ ولا يجرى في أفكارهم عارضُ الا وهم مُشْرِفون (۱) عليه يعلمون من اين (٤) مَوْرده وإلى اين (٥) مَصْدره ليس فيهم فضلة لطوارق سمع الظاهر من معارضة طوارق سمع الباطن من دوام المناجاة ١٠ ولطايف الاشارات وخفيّ المعاتبات والمخاطبات (٦) والمجاوبات (١) فينكره جليسه (^) ولا يعرفه انيسه فهم مع الله (<sup>†)</sup> تعالى ببواطنهم وإن كانوا مع الخلق بظها هره (١١) ذٰلِكَ فَضْلُ ٱللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءَ، (١١) فهذا ممّا (١٢) حضرني في هذا الوقت وبالله التوفيق،

#### كتاب الوجد،

# باب في ذكر اختلافهم في ماهية الوجد،

(١٢) قال الشيخ رحمه الله اختلف اهل التصوّف في الوجد ما (١٤) هو فقال عمرو بن عثمن المكنّي (أ) رحمه الله لا يقع على كيفية الموجد عبارة لانبّها سِرُّ

<sup>.</sup> موردها B (٤) عليها B (٢) من اهل المعرفة والكال . (٢) B om العبد B (١) .

<sup>.</sup> فيذكره B (٧) عالمجاوبات A (٦) مصدرها B (٥). .ويعرفه B (۸)

<sup>(</sup>۱) B om. (۱۰) Kor. 57, 21. (۱۱) B الله عني . .حضرنا B (۱۲)

<sup>(</sup>۱۲) B om. قال الشيخ رحمه الله (۱۲).

حظوظهم فتنحلّ عند ذلك عفودهم (١) وتنفسخ عزيتهم (١) ويركنوا الى (١) شهواتهم (٤) ويتعرّضوا للفتنة ويقعوا في البليّة، وطايفة اخرى كرهت ذلك وزعمت ان الذى يتعرّض لاستماع هذه الرُّباعيات لا يخلو من احد وجهَيْن إمّا هم قوم (°) متلهّون من اهل (ً الدُّعابة والفتنة او هم قوم (<sup>۷)</sup> وصلوا الى الاحوال (^) الشريفة وعانقول المقامات الرضيّة وأماتول نفوسهم بالرياضات والمجاهدات Af.1336 وطرحوا الدنيا ورآء ظهورهم وإنقطعوا الى الله (<sup>٩)</sup>عزّ وجلّ في جميع معانيهم قالول ولسنا نحن من هؤلاً - ولا من هؤلاً - فلا معنى لاشتغالنا بذلك وترْكُ ذلك اولى بنا والاشتغال بالطاعات وإداء المفترضات واجتناب المحرّمات يشغلنا عن ذلك، (١٠)قال سمعت (١١)احمد بن على الوجيهي يقول سمعت ١٠ ابا عليّ الروذباري (١٠)رحمه الله يقول (١٠)قد بلغْنا في هذا الأمر الى مكان مثل حدّ السيف فان (۱۲) مِلْنا (۱۲) كذى ففي النار، (۱٤) قال وأخبرني جعفر الخُلْدى فما قرأت عليه قال سمعت الجُنيَّد (١٠) رحمه الله يقول جيَّتُ الى سَرى السَّقَطي (١٠) رحمه الله يومًا فقال لي أَيْشَ (١٥) خَبَرُ اصحابك يقولون (١٦) قصايد قلت نعم قال يقولون عاشقٌ دَنِفُ لو شيّت ان اقول هذا الذي (١٧) بي من ١٥ هذا اللون لقلتُ قال الجنيد (١٠)رحمه الله وكان معه هذا (١٨)كثيرًا كان يستره وكان معوَّلَهُ الخوف، وكرهت طايفة اخرى ذلك من جهة ان العامّة لا تعرف مقاصد القوم فيما يسمعون فربّها غلطوا في مقاصدهم وزلقوا فكرهوا ذلك شفقةً على العامّة وصيانةً للخاصّة وغيرةً على الوقت الذي اذا فات لا يُدْرَك، وطايفة اخرى كرهت ذلك لِما قد فقد من اخوانه وعدم من ٢٠ أشكاله وقرنآيه ومن كان يصلح لذلك ولما قد بُلي من (١٩) الاختلاط بغير ابناً عجنسه ولما قد دُفع الى مجالسة الاضداد ومخالطة اهل العناد فقد ترك

<sup>.</sup> وينعرضون B (٤) . هواي م (٢) B . ويركبون B . ويسخ B . (١) . ويسخ B . (١) . وينعرضون B . (١) . متلهين B . (١) . متلهين AB . (١) . متلهين AB . (١) . متلهين B . (١) . عز وجل for تعلى B . (١) B om. (١١) A . خير A (١٥) . قال و . (١٤) B om. (١٤) . ابن احمد B . (١٥) . كثير B . (١١) . في B . (١٧) . قصا بدا B . (١٩) . حمر B .

قَدْ مقصد القايل في قوله لاستيلاً المحقايق عليه وإمتلاًبه بوجه، وقد حُكي في هذا المعنى ايضًا عن الشبلي (١) رحمه الله انه سيل عن معنى قوله (١) وَمَكَرُوا وَمَكَرُوا وَمَكَرُ اللهُ (١) مَا للهُ خَيْرُ ٱللهُ خَيْرُ ٱلْمَاكِرِينَ فقيل له قد علمتُ موضع مكرهم فيا موضع مكر الله بهم فقال تركهم على ما هم فيه ولو شآء ان يغير لغير قال فشهد والشبلي (١) رحمه الله في السائل انه لم (٤) يُعْنِه جوابُهُ فقال (٥) أما سمعت بفلانة (آ) الطُّنْبُرانية في ذلك المجانب (٧) تقول ،

وَيَقْبُحُ مِنْ سِواكَ الفِعْلُ عِنْدَى \* (^) وَتَفْعَلُهُ فَيَحْسُنُ مِنْكَ (^) ذاكا ، (^) قال الشّخ رحمه الله فانظر (!) ابن تقع اشارته من قصدها، وجميع ذلك داخل في الذي قيل ان انحكمة ضالّة المؤمن وصاحب المسئلة (!) والسؤال ، ابو (١٦) عبد الله بن (١٦) خفيف (٤١) رحمه الله كما بلغني والله علم ،

باب فيمن كره الساع والذى كره المحضور في المواضع (١٠) التي يقرُّ ون (١٦) فيها القرآن بالاكحان ويقولون القصايد ويتواجدون ويرقصون،

فقد كُره ذلك من جهات شتّى (١٧) فقوم كرهوا ذلك لأخبار رُويت الله عن بعض الايبّة المتقدمين والعلماء والتابعين انهم كرهوا ذلك، فكره من كره ذلك اقتداء بهم ومتابعة لهم اذكانوا هم الايبّة في احكام الدين (١٨) والمقدّمين في عصرهم على جماعة المسلمين، وقوم كرهوا ذلك للمريدين والقاصدين والتايبين لعظم ما فيه من الخطر إن استلدّوا ذلك وتابعوا

<sup>.</sup> ان A الله for عبد الله for بكر A (۱۱) ان A ان A (۱۱) .

<sup>(</sup>۱۲) B om. from والذي B (۱۲) . والله اعلم ot رحمه (۱۲) B om. (۱۲) مفيغة (۱۲) الذي B (۱۲) الذي

<sup>.</sup> والمقدمون AB (۱۸) . وقوم B (۱۷)

(۱) ولتشاكل الوقتان وتتجانس الارادتان فيكون (۱) القادح أقوى والوقت أصفى والعلان ولتشاكل الوقتان وتتجانس الارادتان فيكون (۱) القادح أقوى والوقت أصفى والعلل أخفى (۱) ولقال أخفى (۱) وإذا شملتهم العناية وصحبهم التوفيق فهم محفوظون عن الزلل ومُجرَّمُون من العال في جميع احوالهم، وبيان ما ذكرتُ في هنه (۱) كمكايات والتي اذكرها ان شاء الله، ذكر عن محمد بن مسروق البغدادي انه قال خرجتُ ليلةً في ايّام جاهليّتي وأنا نشوان وكنت أغيّي (۱) بهدا البيت، (۱) بطيرزنا باذكرها مرزَّتُ بِهِ \* إِلا تَعَجَّبْتُ مِمَّنْ يَشْرَبُ الماءا، قال (۱) فسمعت قابلاً (۱) يقول،

<sup>(</sup>۱) B الفلاح (۲) A الفلاح (۱) الفلاح (۲) A وتشاكل with المحكاية as variant. (۵) B هذا (۶) مليات الله (۵) المحكايات (۲) المحت (۱۱) B om. (۱۱) المحت (۱۲) المحت (

ونضادّت ضعفت الا لأهل الاستقامة والصدق والكال فانهم قد جاوزوا ذلك (۱) وسقطت عنهم روية التمييز فلا يتغيّرون ولكن ربّها (۱) تُجدّد لهم أذكارهم بما يسمعون وتصفو لهم المشاهدات وقتاً بعد وقت (۱) وذلك زيادات الصفاء (۱) تجدّد لهم عند ساع الحكمة والإصغاء الى (۱) طرايف (۱) الحكمة، والمراد فيما ذكرت أن مقصود القوم في السماع (۱) الذي يسمعون من القرآن والقصايد والذكر (۱) وغير ذلك من انواع المحكم ليس كله لحسن النغية والمقصايد والذكر (۱) والحيب الصوت والتنعّم والتلذّذ بذلك لان الرقة والهيجان والوجد كامن (۱) فيهم ايضاً عند فقدان الاصوات والنغات، فعلمنا أن المقصود في جميع ما (۱) فيهم عند وجدان الاصوات والنغات، فعلمنا أن المقصود في جميع ما فيقوى الوجد بما تصادف قلوبهم من جنس ما في قلوبهم من المواجيد والأذكار فيقوى الوجد بما تصادف الوجد السمون المواجيد والأذكار فيقوى الوجد بما تصادف الوجد بما تصادف الوجد بما تصادف الوجد بما تصادفه (۱۱) بمشاكلته،

#### باب آخر في السماع،

(۱۱) قال الشيخ رحمه الله قد ذكرنا ان المعوّل والمقصود في ذلك على مقاصد المستمعين فيا يسمعون وعلى حسب مصادفات اسرارهم من ذلك ومن احيث اوقاتهم وما يكون الغالب على قلوبهم فاذا سمعوا شيئًا يوافق ما هم به في الوقت تَقْوَى (۱۱) بذلك مُكْمَنات سرايرهم وما (۱۱) انضمّت عليه ضايرهم فينطقون من حيث وجُدهم ويشيرون من حيث قصدهم وصدقهم وإلى ما يليق بحالهم ولا بخطر ببالهم قصدُ الشاعر (۱۱) في شعره ومراد القابل بقوله وكذلك لا (۱۱) تصطلمهم غفلة القارئ عند قرآءته اذا كانول منتبهين ولا

<sup>(</sup>۱) . وسقط B (۱) . وخاك B om. كدد B (۱) . وسقط B (۱) . وسقط B (۱) . وسقط B (۱) . منهم B (۱) . ولطيبة B (۱) . وله كمكم وغير ذلك ليس الح B (۱) . الذين A (۱۰) . وبالله التوفيق B adds (۱۱) . كاين B .كان A (۱۰) . وشعره B (۱۱) . ذلك B (۱۲) . دلك B (۱۲) . رحمه الله . وشعره B (۱۰) . انطوت B . انظمت A (۱۶) . ذلك B (۱۲) . تستطلمهم A (۱۲)

## باب في سماع الذِكْر والمواعظ والمحكمة وغير ذلك،

(١) قال سمعت ابا بكر محمّد بن داود الدينوري الدُّقي يقول (٢) سمعت ابا بكر الزقّاق يقول سمعت من الجُنيُّد (١) رحمه الله نعالى كلمةً في التوحيد (١) هيّمتني اربعين سنةً وأنا بعدُ في غِار ذلك، وقال جعفر الخُلْدي (١) رحمه الله دخل رجل من اهل خراسان على الجنيد (١) رحمه الله وعنك جماعة من المشايخ (٤) فقال يأبا القسم متى يستوى على العبد حامه وذامُّه فقال بعض اوَلَيْكُ المشايخ اذا (°)أُدخُل المارستان وقُيّد بقيدَيْن فقال (١)له المجنيد (١)رحمه الله ليس هذا من شأنك ثمّ اقبل على الرجل فقال يا حبيبي اذا علم وتيقّن انه مخلوق (٦) فشهق الرجل شهقةً وخرج، وقال يحيي بن (٧) مُعاذ (١) رحمه ١٠ الله اكتكمة جُنْدُ من جنود الله (١) نعالى يقوّى بها قلوب اولياًيه، ويقال ان الكلام اذا خرج من القاب يقع على القلب وإذا خرج من اللسان لم (^) يجاوز الأذنين، قال (٩) الشيخ (١) رحمه الله ومثل هذا (١٠) في الاخبار كثير (١١) من ذَكُر من سمع كلمةً او ذكْرًا او موعظةً او حكمةً حسنةً (١٢) راقه ذلك وثار (١٢) من ذلكَ في سرّه وجدًا او في قلبه احتراقًا، ويقال كلّ من (١٤) لا يزهّدك £4f.132 لَحْظُهُ (١٠)عن لَفْظِهِ لم (١٦) يُغْنَك وَعْظُهُ (١٥)عن لَفْظِهِ، وقال ابو عثمهٰن فعلُّ من حكيم في أَلْف رجل انفعُ من (١٧)موعظة الف رجل في (١٨)رجل، وإنَّما هي مصادفات (١٩) للقلوب من حيث صفاء القلوب عند ما (٢٠) يطرقها من وإردات الغيوب من المسموعات وللنظورات فاذا اتَّققت قويت وإذا اختلفت

<sup>.</sup> يطرقه B (۲۰)

ارجعوا الى ما كنتم فيه فلو (١) جُمعتْ ملاهي الدنيا في أُذني ما (١) شغلتْ همَّى ولا (٢) شفت بعض ما بي، قال (٤) الشيخ رحمه الله وهذا (١٥) ايضًا من. صفات اهل الكال (٦) لا يكون فيهم فضلة اطارق يطرقهم ولوارد يَرِدُ عليهم ولم يبق من طبايعهم ونفوسهم وبشريتهم حاسّة الاّ وهي مبدلة ومهذَّبة لا ه (<sup>()</sup> تأخذ (<sup>()</sup>من النغات حظوظها ولا تتلذّذ بالاصوات الطيّبة ولا <sup>(/)</sup> تتنعّم بها لانّ همومهم مفردة وأسرارهم (٩)طاهرة وصفاتهم لا يعارضها كدورة اكحسوس وظلات النفوس ونغيير البشرية ومقارنة الانسانية (١١)ذٰلِكَ فَصْلُ ٱللهِ يُؤْرِيِّهِ مَنْ يَشَاءَ، وبلغني عن (١١) ابي القَسم الجُنيَّد (٥) رحمه الله انه قيل له كنتَ تسمع هذه القصايد وتحضر مع اصحابك في اوقات السماع وكنت تتحرّلُ ١٠ والآن فأنت هكذى ساكن الصفة فقرأ عليهم (١٠)كبنيد هذه الآية (١٢) وَتَرَى ٱلْجِبَالَ نَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِيَ نَهُرٌ مَرَّ ٱلسَّحَابِ صُنْعَ ٱللَّهِ ٱلَّذِي أَتَقَنَ كُلَّ شَيْء فكأنه يشير بذلك وإله اعلم يعنى انكم تنظرون الى سكون جوارحى وهُدوَّ Af.1316ظاهرى ولا تدرون اين انا بقلبي، وهذه ايضًا صفة من صفات اهل الكمال في السماع، قال (٤) الشيخ رحمه الله وهؤلاء ربَّما يحضرون في هذه المواضع ١٥ التي فيها السماع لأحوال شتّى وجهات مختلفة فربَّها يجتمعون معهم من جهة مساعلة (١١) اخ من إخوانهم وربُّما يحضرون لعِلْمهم (١٤) وثباتهم وكِبَر عقولهم حتى يعرَّفوهم ما لهم وما عليهم من شرايط السماع وآدابه وربما يجتمعون مع (٥)غير ابناء جنسهم من سعة اخلاقهم وتحمُّلهم فيكونون معهم (١٥) باينين منهم (١٦) ومنفردين عنهم ببواطنهم وإن كانوا مع جلساًيهم (١١) بظوا هرهم،

<sup>(</sup>١) B مجع (٦) الشيخ رحمه الله ه. (١) B الشغا (١) الشغخ رحمه الله ه. (١) B م. الشغخ رحمه الله ه. (١) B م. الشغ (١) الشغخ (٩) الله ه. (١) B م. المخذ (١) B م. النع القسم الله القسم (١١) B م. (١٠) النع القسم الله النعون (١٥) النعون (١٥) B متفردون (١٤) B مطلع (١٥) النعون (١٥) B مطلع (١٢) B مطلع النعونيق (١٧) B adds . (١٧) B adds . (١٧) B adds . (١٩) الله التوفيق (١٧) B.

يَوْمَئِذٍ ٱلْحِقُ لِلرَّحْمٰنِ اضطرب وكاد ان يسقط قال فسألته (١)عن ذلك لانه لم يكن عهدى به ذلك فقال قد ضعفتُ، وسمعت (١) ابن سالم يقول قلت لسهل بن عبد الله (٢) رحمه الله كلامًا (٤) هذا معناه وللهُ اعلمُ ان الذي ذكرت انه ضعفت حالك (٥) تعني تغيُّرك وإضطرابك فا الذي يوجب ه قوّة الحال فقال لا يَرِدُ عليه واردُ الا وهو يبتلعه بقوّة حاله فمن اجْل ذلك لا تُغيّره الهاردات وأن كانت قويّةً، قال (٦) الشيخ رحمه الله (٧) وكذلك اصلٌ في العلم وهو قول ابي بكر الصدّيق رضي الله عنه حين سمع رجلاً وهو يبكي عند قراءة القرآن فقال لهكذا كنّا حتى قَسَت (٨)القلوب يعني اشتدّت وثبتت، فلا يتغيّر اذا (أ)طرقه ضربُ من السماع لانّ حاله قبل السماع Af.131a (١٠) وبعن سوآم، ومعنَّى آخر وذلك ان سهل بن عبد الله (٢) رحمه الله قد حُكِي عنه انه قال حالى في الصلاة وقبل الدخول في الصلاة شيء وإحد وذلك انه (١١) يراعى قلبه ويراقب الله (٢) تعالى بسرّه قبل دخوله في الصلاة ثمّ يقوم الى الصلاة بحضور قلبه وجمْع همّة فيدخل في الصلاة بالمعنى الذي كان به قبل الصلاة فيكون حاله في الصلاة وقبل الصلاة (١١) وإحدًا وكذلك ١٠ حاله قبل السماع وبعده بمعنَّى وإحد فيكون سماعه متَّصلاً ووجْده متَّصلاً وشِرْبه دايمًا وعطشه دايمًا وكلُّما ازداد (١٢) شرُّبه ازداد (١٤) عطشه وكلُّما ازداد (١٤)عطشه ازداد (١٢)شرْبه فلا ينقطع (١٥)ابدًا، وسمعت احمد بن عليّ (١٦) الكرجي المعروف بالوجيهي يقول كان جماعة من الصوفية مستجمعين في بيت حسن القرَّاز (١٧) وعندهم قوَّالون يقولون وهم يتواجدون فأشرف عليهم ٢٠ (١٨) مِمْشاذ فالمّا نظر في اليه (١١) سكتوا جميعًا فقال لهم ممشاذ (٢٠) ما لكم قد سكنتم

<sup>.</sup> معناه هذا B (٤) . من ذلك . (٢) B om. (٤) . عن ذلك . (١٥) . معناه هذا B (١٥) . ولذلك . (٩) . الشيخ رحمه الله . (٩) B om. مطرقها B (٩) . ولذلك . (١٦) . راعي B (١١) . وبعد السماع B (١٠) . طرقها B (١١) . وبعد الله وصلى الله على سيدنا B adds . (١٥) B adds . . شربه B (١٤) . عطشه B (١١) . ومعهم B (١١) . الكرخي B (١٦) . يحبد للس (سيّد البشر) وسلم تسلما . ما لكم قد سكنتم . (١٩) B adds . (١٩) . الدينوري B adds . الدينوري (١٩) . الدينوري (١٩)

#### ٢٩٢ كتاب اللُّهُع، باب في وصف خصوص الخصوص في السماع،

Af.1306 القيامة بهذين البيتين، قال وكان الشِبْلي (١)رحمه الله (١) يتواجد كثيرًا اذا سمع هذا البيت،

وداُدكُمُ هَجْرٌ وَحُبْكُمُ قِلَى \* وَوَصْلَكُمُ صَرْمٌ وَسِلْمُكُمُ حَرْبُ، وقام الدُّقِّ ليلةً الى شطر الليل وهو بتخبّط ويسقط على رأسه ويقوم واكخلق و يبكون (٢) والقوّالون يقولون هذا البيت،

بِاللهِ فَأَرْدُدْ فُؤَادَ مُكْتَيِّبٍ \* لَيْسَ لَهُ مِنْ حَبيبِهِ خَلَفُ، وأَشباه (أُ ذَلك كثير ولا يخنى على العاقل اذا تأمَّل فى مقاصدهم وإختلاف شِرْبهم وأماكنهم فى السماع اذا تأمَّل فى هذا القليل الذى ذكرت ويقف على مُرادى من ذلك ان شاء الله (أ) وبالله التوفيق،

#### ١٠ باب في وصف خصوص الخصوص واهل الكال في السماع،

(۱) قال الشيخ رحمه الله سمعت ابا الحسن محمّد بن احمد بالبصرة قال سمعت ابي يقول خدمتُ سهل بن عبد الله ستين سنةً فا رأيته تغيّر عند شيء كان (۱) يسمعه من الذِكْر والقرآن او غير ذلك فلمّا كان في آخر عمره قرأ رجل بين يديه ها الآية (۱) فَالْيُوْمَ لاَ يُؤْخَذُ مِنْكُمْ فِدْيَةٌ الآية فرأيته الله قد ارتعد وكاد ان يسقط (۱) فلمّا رجع الي (۱۱) حال صحوه سألته عن ذلك (۱۱) فقال نَعَمْ يا حبيبي قد ضعنْنا، وحكي (۱۱) ابن سالم ايضًا (۱۱) عن ابيه قال (۱۱) وألم سرةً اخرى وكنت (۱۱) أصطلى بين يديه (۱۱) بالنار فقرأ رجل من تلامذته سورة الذُرْقان قال فلمّا بلغ الى قوله نعالى (۱۱) ألمُلكُ

<sup>(</sup>۱) B om. (۱) B مين المنوال (۱) كثيراً ما يتواجد (۱) B om. مذا الله التوفيق (۱) B om. مذا الله (۱) B om. (۱) B om. الله التوفيق (۱) A om. (۱) الله المنوفية (۱) من يستط (۱) A om. الله (۱۲) B om. الله (۱۲) ا

ادبه (۱) انه يتكلّم حتى بجتنب بذلك عن التساكن والذهاب لانّه من احوال المريدين والمبتديين، حكى لى بعض اخواني عن ابي الحسين الدرّاج انه قال قصدت بوسف بن (۱) الحسين من بغداد للزيارة والسلم عليه قال فلمّا دخلت الرّيّ سألت عن منزله فكلّ من (۱) اسألُ عنه يقول أيش تعلُ بذلك الزنديق فضيقها صدرى حتى عزمت على الانصراف فبتُ تلك الليلة في بعض المساجد فلمّا اصبحت قلت في نفسي قد جيئتُ (۱) هذا الطريق كلّه لا أوَّلٌ من ان أراه فلم ازل (۱) اسأل عنه حتى دفعت الى مسجى ف فدخلت عليه وهو قاعد في المحراب وبين يديه (۱) رجل وفي حيْره مصحف (۱) وهو يقرأ وإذا شيخ بهي حسن الوجه واللحية فدنوت (۱) اليه وسلمت عليه (۱) فرد يقرأ وإذا شيخ بهي حسن الوجه واللحية فدنوت (۱) اليه وسلمت عليه (۱) فرد بغداد فقال وما الذي جاء بك فقلت قصدت الشيخ للسلام عليه فقال لى بغداد فقال وما الذي جاء بك فقلت قصدت الشيخ للسلام عليه فقال لى دارًا وجارية أو كما قال كان يُقعدك عن هذا المجيء قال فقلت ما امتحنى الله بشيء من ذلك ولو المتحنى ما كنت ادرى كيف آكون ثمّ قال تُحسن النه بشيء من ذلك ولو المتحنى ما كنت ادرى كيف آكون ثمّ قال تُحسن النه بشيء من ذلك ولو المتحنى ما كنت ادرى كيف آكون ثمّ قال تُحسن النه بشيء من ذلك ولو المتحنى ما كنت ادرى كيف آكون ثمّ قال تُحسن النه بشيء من ذلك ولو المتحنى ما كنت ادرى كيف آكون ثمّ قال تُحسن النه بشيء من ذلك ولو المتحنى ما كنت ادرى كيف آكون ثمّ قال تُحسن النه بنيء من ذلك ولو المتحنى ما كنت ادرى كيف آكون ثمّ قال تُحسن النه بنيء من ذلك ولو المتحنى ما كنت ادرى كيف آكون ثمّ قال تُحسن النه بنيء من ذلك ولو المتحنى ما كنت ادرى كيف آكون ثمّ قال تُحسن

(۱۲) رَأَيْتُكَ تَبْنِي دَايِبًا فِي قَطِيعتِي \* وَلَوْ كُنْتَ ذَا (۱۲) حَزْم لَهَدَّمْتَ مَا تَبْنَى كَأَ نِي رَكُمْ وَاللَّيْتُ الْمَيْتُ الْمِيْتُ الْمِيْتُ الْمِيْتُ الْمَيْتُ الْمِيْتُ وَلَاكُمْ \* أَلَا أَيْتَنَا كُنَّا إِذِ اللَّيْتُ (۱۱) كُونَى اللَّهُ وَالكُمْ \* أَلَا أَيْتَنَا كُنَّا إِذِ اللَّيْتُ (۱۱) لَا الْمَيْتُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى البَلِّ لَحِيتِه وَثُوبِه حتى رحمْتُهُ (۱۱) ممّا بني تلوم اهل الريّ يقولون يوسف زنديق من صلاة بني ثم قال (۱۱) في يا بنيّ تلوم اهل الريّ يقولون يوسف زنديق من صلاة الغداة هو (۱۲) ذا اقرأ في المصعف لم تقطر من عيني قطرة وقد قامت عليّ

<sup>(</sup>۱) B om. (۲) B adds الرازى (٢) B om. (٤) B om. (٥) B الرازى الر

من الصوفية ومعهم قوّال فاستأذنوه في ان يقول شيئًا فأذن له في ذلك فأنشأ يقول، صَغيرُ هَواكَ عَذَّبَى \* فَكَيْفَ بِهِ إِذا (١) اَحْتَنَكا وَأَنْتَ جَمَعْتَ (١) في قُلْبي \* هَوَّى قَدْ كانَ مُشْتَرَكا أَمْا تَرْثَى لِهُكَتَيْبٍ \* إِذا ضَحِكَ الْخَلَيُّ (١) بَكَي،

و قال فقام (٤) ذو النون (٥) رحمه الله ثمّ سقط على وجهه ثمّ قام رجل آخر فقال ذو النون (٥) رحمه الله (٦) الّذِي يَرَاكَ حِينَ تَقُومُ قال فجلس ذلك الرجل، (٧) قال الشيخ رحمه الله ولمعنى في قوله الّذِي يَرَاكَ حِينَ تَقُومُ الله الى قيامه ومزاحمته لغيره بالتكلّف فعرّفه بانّ الخصم في دعواك بقيامك ليس (٨) غير الله (٩) ولو كان الرجل صادقًا في قيامه لم يجلس، وذلك ان المشايخ امنهم مُشْرِفون على احوال من هو دونهم بفضل معرفتهم ولا يجوز لهم ان يسامحوهم اذا (١٠) جاوزوا حدودهم وادّعوا حال غيرهم، وعن ابي الحسين النوري (٥) رحمه الله انه حضر مجلسًا فيه سماع فسمع هذا البيت،

ما زِلْتُ أَنْزِلُ مِنْ وِدادِكَ مَنْزِلاً \* (١١) تَحَيَّرُ الأَلْبابُ عِنْدَ نُرُولِهِ ، قال فقام ونواجد وهام على وجهه فوقع فى أجهة قَصَب قد (١٦) كُسحت ووقى والله على وجهه فوقع فى أجهة قَصَب قد (١٦) كُسحت ووقى والدم بخرج من رجليه ثمّ (١٠) ورمت قدماه وساقاه وعاش بعد ذلك ايّامًا قلايل (١٦) ومات ، وحُكى عن ابى سعيد الخرّاز (٥) رحمه الله انه قال رأيت قلايل (١٦) ومات ، وحُكى عن ابى سعيد الخرّاز (٥) رحمه الله انه قال رأيت سمع شيئًا فقال اقيمونى فاقاموه وتواجد ثمّ قال فى تواجده انا الشيخ (١١) الزّقان ، من اجله والمعنى فى ذلك (١١) والله اعلم انه يريد ان يغطى بذلك حاله على جلسايه وقرنايه يقول انا الشيخ (١٦) الزفّان ومن حُسْنِ يغطى بذلك حاله على جلسايه وقرنايه يقول انا الشيخ (١٦) الزفّان ومن حُسْنِ

<sup>(</sup>١) B om. ذا A (٤) A أختبكا (٦) احتبكا (٩) B om. فلو B (٦) فلو B (٢) قال الشخ رحمه الله مصل (١) الموله B (١٠) كسم (١٢) B ميتير (١١) B مجازوا B (١٠) الموله B (١٠) المدقاق B (١٧) مرحمه الله (١٦) B adds المواقع (١٧) المدقاق B (١٠) فله الله (١٦) B om. ورم B (١٠) مرحمه الله (١٦) B om. المدقاق B (٢٠) مرحمه الله

وَاقِفْ فِي الْمَاءِ عَطْشَانَ وَلِكِنْ لَيْسَ يُسْفَى،

(۱) قال فكان اصحابنا يقومون ويتواجدون فلمّا سكتوا سأل كلَّ وإحد منهم عن معنى ما وقع له في هذا البيت فكان اكثرُه (۱) يقولون على معنى التعطش الى الاحوال وأن يكون العبد ممنوعًا عن الحال (۱) الذي يتعطّش (۱) اليه و فكان لا يُقنعه منهم ذلك فسألناه (۱) وقلنا هات ما عندك فقال يكون في وسط الاحوال ويُكْرَم بجميع الكرامات ولا (۱) يعطيهم الله منه ذرّة اوكا قال كلامًا هذا معناه وإلله اعلم، وسمعت يحيى بن الرضا العلوك ببغداد يقول وكتب لى هذه الحكاية بخطه قال سمع ابو حُلمان الصوفي رجلاً يطوف وينادي (۱) يا سَعْتَرًا بَرِي فسقط وغُشي عليه فلمّا افاق (۱) سيل عن ذلك وينادي (۱) وقال سمعته يقول (۱۱) اسع تركي بري، (۱۱) قال الشيخ رحمه الله (۱۱) فكذلك (۱۱) قال المشايخ الذين هم العلمآء بهذا (۱۱) الشأن وأهل النهم بهذه القصة ان (۱۱) قال المشاع على حسب ما (۱۱) يقرُ في القلوب من حيث شُغْله ووقته وحضوره الا ترى ان صوت الصايت حيث (۱۱) أدّي الى ابى حلمان سَمِعه من حيث ألا ترى ان صوت الصايت حيث (۱۱) أدّي الى ابى حلمان سَمِعه من حيث وقته وقته وقته وقته والعهاء بهذا بذلك على ما (۱۱) أنها ها علم حكاية حكيت وقته واعن عن عُتْبة الغلام (۱) رحمه الله انه سمع رجلاً يقول ،

السُبْحانَ جَبَّارُ السَّمَا \* إِنَّ المُحِبَّ لَفِي عَنا،

Af.1290 عتبة (۱) رحمه الله صدقت (۱۹) وسمّعه رجّل آخر فقال كذبت فقال بعض من هو عارف بهذا الشأن كلاها اصابا امّا عتبة (۱) رحمه الله صدّقه لوجود نعبه في محبّته وإمّا الآخر فكذّبه لوجود راحته وأُنسه في محبّته، وعن ١٠ احمد بن مُقاتل ان ذا النون المصرى (۱) رحمه الله دخل بغداد فاجتمع اليه قوم

قلبه، فان لم يكن كذلك بجب عليه ترْكُ ذلك والاجتناب والتباءد عن (۱) المواضع التي يحضر (۱) فيها ذلك ولا يحضر السماع الآفي مواضع يجرى ذِكْر ما يحته على المعاملة ويجدّد عليه ذِكْرَ الله (۱) تعالى والفناء على الله وما فيه رضا (۱) الله وإن كان مبتديًّا لا يعلم شرايط السماع فيقصد من يعلم ذلك من المشايخ حتى يتعلم منه ذلك حتى لا يكون سماعه لهوًّا ولعبًا ولا يضيف الى الله (۱) تعالى ما هو منزَّه عنه فيكفر ولا يدرى ولا تدعوه نفسه وهواه الى اتباع المحظوظ ويخيل اليه (٤) الهوى والشيطان انه من المحقوق فيهلك عند ذلك وإلله (٥) ولئ التوفيق ،

# باب في وصف المشايخ في السماع وهم (١) المتوسَّطون العارفون،

را (۱) قال الشيخ رحمه الله سمعت الوجيهى يقول سمعت (۱) الطيالسي الرازى المردية ولد دخلت على إسرافيل استاد (۱) ذى النون (۱) رحمهما الله وهو جالس ينكت بإصبعه على الارض ويترنم مع نفسه بشيء فلمّا رآني قال اتحسن (۱) تقول شيئًا قلت لا قال انت بلا قلب، سمعت ابا المحسن عليّ بن محمد الصّيرفي قال سمعت رُويْهمًا وقد سيل عن المشايخ الذين لقيهم كيف كان عبدهم في وفت السماع فقال مثل قطيع الغنم اذا وقع في وسطه (۱۱) الذياب، (۱) قال وسمعت قيس بن عمر الحمم عي قول ورد علينا ابو القسم بن (۱۱) مروان (۱) النهاوندي وكان قد صحب أبا سعيد الخرّاز (۱) رحمه الله وكان قد ترك المحضور عند السماع سنين كثيرة فحضر معنا في دعوة فيها انسان يقول ابياتًا فيها هذا البيت ،

اللهو B المول A (١) B om. (٤) A الموضع الذي B (١).

<sup>.</sup>قال الشيخ رحمه الله .m م (٧) المنطوسون B (٦) . الموفق للصواب B (٥)

<sup>(</sup>ان تقول B (۱۰) . ذا A (۹) A . (۹) . العلاسي B . العلاسي العلاسي A . العلاس ال

<sup>(</sup>۱۱) B مردان and so A as a variant.

كَبْرَتْ هِمَّةُ عَبْدٍ طَمِعَتْ في أَن تُراكا،

(١) وزعق زعقةً ومات، وممَّا حكى الدُّقِّي قال سمعت ابا عبد الله بن الجُلَّاء يقول رأيت بالمغرب شيئيْن عجيبين رأيت في جامع قَيْرُولن رجلاً يتخطُّو \_ الصُّفوف ويسأل الناس ويقول ايَّها الناس نصدَّقوا عليّ فانَّى كنىت رجلاً · صوفيًّا فضعفتُ، والآخَر أنَّى رأيت شيِّين (١) اسم احدها جَبَلة (١) والآخــر ££1.128 زُرَيْق ولكلّ وإحد منهما تلامذة ومريدون فزار يومًا من الايّام جبلةَ (<sup>٤)</sup>زريقُ مع اصحابه فقرأ رجل من اصحاب زريق شيئًا من القرآن فصاح من اصحاب جبلة رجل صيحةً فإت فلمّا كان غداة يوميذ قال جبلة لزريق ابن صاحبك الذى قرأ بالامس فدعاه وقال له اقرأ فقرأ شيئًا فصاح جبلة صححة فات ١٠ القارئ في مكانه فقال واحدُ بواحدٍ والبادئُ أَظْلَمُ (٥) او كلامًا هذا معناه، (٦) وحكى محمّد بن يعقوب (١)عن جعفر (١/المبرقع وكان من الأجِلّة انه حضر في موضع فيه سماع فقام وتواجد وقال في قيامه <sup>(١)</sup>ختم بنا <sup>(١)</sup>المريدين، قال (١١) الشيخ رحمه الله ولا يصحّ السماع للمريد حتى يعرف اسماً. الله تعالى وصفاته حتى يضيف الى الله ما هو اولى به ولا يكون قلبه ملوَّنًا مُحُبِّ الدنيا ١٥ وحبّ الثناء والمحمدة ولا يكون في قلبه طمُّع في الناس ولا (١١٠)نشوّفُ الى المخلوقين مراعيًا لقلبه حافظًا لحدوده متعاهدًا لوقته فاذا كان كذلك يسمع ما يكون داخلاً في صفة (١٢) التابين والقاصدين والطالبين والمنيبين (١٤) والخاشعين وإكنايفين ويسمع ما يحنَّه على المعاملة والمجاهدة ولا يسمع على الجُمْلة ولا يتكنَّف ولا يسمع للاستطابة والتلذّذ لكيلا يصير عادته فيشغله عن عبادته ورعاية

Af.128a يقول (السمعت الدرّاج يقول كنت أنا (الوَّاول النُّوَطَى مارَّيْن على الدجلة بين البصرة والأُبلَّة وإذا بقصر حسن له مَنْظَر وعليه رجل بين يديه جارية تغنَّى وتقول ،

تغنّی وتقول،

(٢) كُلَّ يَوْمٍ لَتَلَوَّنْ غَيْرُ هٰذا بِكَ أَجْمَلْ

في سَبِيلِ اللهِ (٤) وُدُّ كَانَ (٥) مِنّى لك (٦) يُبْذَلْ،

قال وإذا شابّ تحت المنظر بيك ركوة وعليه مرقّعة (١) يتسمع فقال (١) يا جارية بالله وبحياة مولاك الله أَعَدْتِ على هذا البيت (١) قال فأقبلت الجارية عليه وهي تقول هذا البيت ،

كُلَّ يَوْمٍ نَتَلَوَّنْ غَيْرُ هٰذَا بِكَ أَجْمَلْ،

ا وكان الشاب يقول هذا والله تاوّنى مع (١١) المحق في حالى، (١١) قال (١١) فشهق شهقة وحبد فتأملناه قاذا هو مبت قال (١١) فقلنا قد استقبلنا فرض فوقننا فقال صاحب القصر اللجارية انت حُرّة لوجه الله (١١) نعالى قال ثم خرج اهل البصرة وصلَّوا عليه فلمّا فرغوا من دفنه قام صاحب القصر وقال اليس تعرفونى انا فلان بن فلان أشهدكم ان كلّ شيء لى في سبيل الله ما (١١) نعالى وكلّ جوارئ أحرار وهذا القصر للسبيل، قال ثمّ رفى بنيابه وانزر بازار وارتدى (١٤) بالآخر ومرّ على وجهه والناس ينظرون اليه حتى غاب عن أعْينهم وهم يبكون فا رآه احد بعد ذلك ولا سُمع له خَبَر وما رأيت يومًا احسن من ذلك اليوم او كلامًا هذا (١٥) معناه وإله اعلم، (١١) قال وسمعت الوجيهى يقول سمعت (١١) ابا على الروذبارى يقول دخلت مِصْر وسمعت الوجيهى يقول سمعت (١١) ابا على الروذبارى يقول دخلت مِصْر عرارة فتًى سمع قايلًا يقول،

<sup>(</sup>۱) B om. وبن الغوطى (۱) . سمعت الدراج يقول (۱) In B these verses are transposed. (٤) B اودا B (٥) . ودا B (٤) . مثلى A gives مثلى as a variant in marg. (١) A . تبدل A (١) . تبدل A (١) B om. (١٦) B وشهق B (١٦) . اكحال A (١٠) . فقالت كل يوم تناون الح B (١٩) . مجتمعون B (١٦) . او نحوه B adds . باخر B (١٤) . فقهنا الح B (١٢) .

فقالوا ما دامت البشرية باقيةً ونحن بصفاتنا وحُظوظنا وارواحُنا متنعّبة بالنغات الشجية والاصوات الطيّبة فانبساطنا بمشاهدة بقاً عذه المحظوظ الى القصايد أوْلَى من انبساطنا بذلك الى كلام الله (۱) عزّ وجلّ الذى هو صفته وكلامه الذى منه بدا واليه يعود، وقد كره جماعة من العلماء القراءة بالنطريب ووَضعُ الأكان الموضوعة على القرآن غيرُ جايز عنده قال الله نعالى (۱) رَبِّلِ ٱلْفُرْآنَ تَرْيَيلاً وإنّها فعل من فعل ذلك لانّ الطبايع البشرية متنافرة (۱) عن سماع القرآن وتلاوته لانّه حق (۱) فعالقوا على تلاوتهم هذه الاصوات المصوغة ليجتذبوا بذلك (۱) طبايع العامّة الى الاستماع ولوكانت القلوب حاضرة والاوقات معمورة والاسرار طاهرة والنفوس مؤدّبة وطبايع البشرية (۱) منخنسة لما احتيج الى ذلك وبالله التوفيق ،

#### باب في وصف سماع المريدين والمبتدبين،

(۱) قال الشخ رحمه الله سمعت ابا عمرو عبد الواحد بن علوان بالرَّحْبة (١) رحمه الله سمع شبطًا من الذكر يزعق فقال كان شابُّ يصحب الجُنيد (١) رحمه الله فكان اذا سمع شبطًا من الذكر يزعق فقال له الجنيد يومًا ان فعلت ذلك مرّة أخرى لم تصحبني قال فرسّها كان يتكمّ الجنيد (١) رحمه الله في شيء من العلم فيتغيّر ويضبط عند ذلك نفسه حتى يقطر عن كلّ شعرة من بدنه قطرة من الماء ، وحكى (١) لي (١) ابو عمرو انه صاح يومًا من الايّام صحية فانشق وتلفت نفسه، ورأيت ابا الحسين السيرواني صاحب المخوّاص (١) بدِمْياط وكان يحكى عن المجنيد (١) رحمه الله انه قال رأيت رجلاً (١١) قد سمع الساع ورأيت رجلاً سمع الذكر حتى مات او كما قال ، وسمعت الدُقيّ

<sup>(</sup>۱) B مند (۲) Kor. 73, 4. (۲) B عند (۱) A معلمها (۱) الطبايع (۱) الطبايع (۱) (۲) الطبايع (۱) معلمها (۱) (۱) عند (۱) B om. (۱) B om. (۱) B om. (۱) B om. (۱۱) B om. (۱۱) B om. (۱۱) B om. (۱۱)

ذرّة من التعظيم والهيبة عند تلاوته لتصدّعت وذهلت (١) ودهشت وتحيّرت ولمَّا رأول في المتعارف (٢) بين الخلق ان احدهم ربَّما بختم القرآن ختماتٍ (٢) ولا يجد رقّةً في قلبه عند التلاوة فاذا كان مع القرآءة صوتُ حسنُ او نغمة (٤)طيّبة شجيّة وجد الرقّة وتلذّذ بالاستماع ثمّ انه اذاكان ذلك الصوت ه الحسن والنغمة الطيّبة على شيء غير القرآن أيضًا فوجد تلُّك الرقّة (°) وذاك التلذُّذ (٦) والتنعّم علموا ان الذي هو ذا يظنّون من الرقّة والصفآء والتلذّذ والوجد انه من القرآن لوكان كذلك (١)لكان في حين الثلاوة ووقت القرآءة غير منقطع منهم على الدوام، والنغات الطيّبة موافقة للطبايع (١) ونِسْبته نسبة الحظوظ لا نسبة اكحقوق والقرآن كلام الله ونسبته نسبـــة المحقوق لا ١٠ نسبة المحظوظ وهذه الابيات (٩) والقصايد ايضًا (٤) نسبتها نسبة المحظوظ لا نسبة الحقوق وهذا السماع وإن كان اهله (١٠) متفاوتين في درجاتهم وتخصيصهم فان فيه موافقةً للطبع (١١) وحظًّا للنفس (١٢) وتنعَّمًا للروح لتشاكُلِهِ بتلكَ اللطيفة التي جُعلت في الاصوات الحسنة والنغات الطيّبة وكذلك الاشعار فيها (١٢) معان دقيقة ورقّة (١٤) وفصاحة ولطافة وإشارات فاذا (١٠) عُلّقت ١٥ هذه الاصوات والنغات على هذه القصايد والابيات يشاكل بعضها بعضاً بموافقتها ومجانستها ويكون اقرب الى الحظوظ واخفَّ محملًا على السراير والقلوب واقلَّ خطرًا (١٦) لتشاكُلِ المخلوق بالمخلوق، فمن اختار استماع القصايد على استماع القرآن اختار لحُرْمة القرآن وتعظيم ما فيه من الخطر لانّه حقٌّ (١٧) والنفوس تخنس عندها وتموث عن حركاتها وتفني عن حظوظها وتنعَّمها Af.127b ذا (١٨) اشرقت عليها انوار (١٩) الحقوق (١٠) بتشعشعها وأَبْدت بها عن معانيها،

ونسبته الله (۱) من (۱) الله (۱) وذهبت (۱) ورد الله ورد الله (۱۱) ورد الله الله الله الله (۱۱) ورد الله الله الله الله (۱۱) ورد الله الله الله (۱۱) ورد الله الله الله (۱۱) ورد الله الله الله الله (۱۱) ورد الله الله الله (۱۱) ورد الله الله الله (۱۱) ورد الله (۱۱) و

(١) يردّد ذلك مِرارًا، فمن اختار سماع القرآن اختاره لِما ذكرْنا من هذه الآيات (٢) والأخبار والمعوّل عند استماع الفرآن حضور القلب (٢) والتدبّر والتفكّر والتذكّر وعلى ما يصادف (٤) قَلْبَهُ (٥) عليه من قرآء ته (٦) فيكون الغالبَ على وقته في وقت استماعه القرآنَ فاذا لم يكن له حالٌ ولم يكن في قلبه وجدُّ ه يطرقه (١)ما سَيِعَه من القرآن ويوافقه ويُزعجه فيهَلُه (١)كَيَثَلِ ٱلَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لا يَسْمَعُ (٩) الآية،

## باب (١٠) ذِكْر من اختار سماع القصايد والابيات من الشعر،

(١١) قال الشيخ رحمه الله فاما الطبقة التي اختارت السماع سماع القصايد وهذه الابيات من الشعر فخُجّتهم من الظاهر في ذلك قول النبيّ صلعم انّ Af.127aمن الشعر (١٢) حِكْمةً وقوله الحِكْمة ضالّة المؤمن، وزعمت هذه الطايفة ان القرآن كلام الله (١٢) وكلامه صِفَته وهو حقّ لا (١٤) يُطيقه البَشَر اذا بدا (١٠)لانّه غير مخلوق لا تطيقه الصفات المخلوقة ولا يجوز ان يكون بعضه احسنَ من بعض ولا يزيَّن بالنغات المخلوقة بل به تزيَّنُ الاشيآء وهو احسنُ الاشيآء ومع حُسنه لا تُستَحْسَن المستحسنات، قال الله (١٦) تعالى (١٧) وَلَقَدْ يَسَّرْنَا ٱلْقُرْآنَ ١٥ لِلذِّكْرِ (١٨)فَهَلْ مِنْ مُذَكِّرِ وقال (١٩)لَوْ أَنْزَلْنَا هَٰذَا ٱلْقُرْآنَ عَلَى جَبَلِ (٢٠)لاَية ، (٢١) فَكُذلك لو (٢٦) أنزله (٢٦) الله نعالى على القلوب مجقايقه (٢٤) وكُشفَت للقلوب

<sup>(</sup>۱) B om. والتدبير (۲) موالقران (۲) A adds و التدبير (۱) و التدبير (۱) التدبير (۱) و القران (۱) القران (۱) و التدبير (°) B om. (۱) B ويكون (۲) B om. ما سمعه . (۸) Kor. 2, 166. . (۱۱) B om. في ذكر B (۱۰) . الا دعا وندا صم بكم عبى فهم لا يعقلون B (۴) . تطبقه البشرية B (١٤) . وكلام الله B (١٢) . لحكمة B (١٢) . قال الشيخ رحمه الله (۱۰) A ولانه (۱۲) . جل ذكره (۱۲) . ولانه (۱۷) . ولانه (۱۰) . ولانه (۱۰) . ولانه (۱۰) . ولانه (۱۰) . لرايته خاشعًا متصدعًا من خشية الله (۲۱) . (۲۱) . الله تعالى . (۲۲) B om. انزل (۲۲) . الذلك (۲۲) . الذلك (۲۲) . انزل (۲۲) . الذلك (۲۲) .

كتاب الله (١) نعالى فتُحذّرني على ترك الاشباء والاعراض عن الدنيا ثم ارجعُ الى احوالى وإلى الناس ثمّ لا أَبْقَى على هذا (٢) وأُدْفَعُ الى (٢) الوطن الْأُولَى (٤) فقال ما طرق (٥) مَسامِعَك من القرآن فاجْتَذَبَك (١) به اليه فذاك عطف منه عليك ولطف منه بك وما رُدِدْتَ الى نفسك فهو شفقةً منه عليك ه لانَّه لم يصحَّ لك التبرّئ من الحول والفوَّة في التوجَّه اليه، وقد حُكي عن احمد بن ابي الحوارى عن ابي سليمن الداراني (١) رحمهما الله انه قال ربّما ابقى في الآية خمس ليالِ ولولا أنى انرك الفكر فيها ما جُزْتُهَا ابدًا وربَّما جآءت الآية من القرآن فيطير فيها العقل فسجان الذي يرُدُّه بعد ذلك، Af.126b وقد حُكى عن المُجنيّد (١) رحمه الله انه قال دخلتُ على سَرِيّ السَّقَطي (١) رحمه ١٠ الله فرأيتُ بين يديه رجلاً قد غشي عليه فقال (١)لى هذا رجل سمع آيةً من كتاب الله (١)عرّ وجلّ فغُشي عليه (٦) فقلت اقْرُوْ عليه (١) هنه الآية التي قُرئَتْ عليه فقرأ فأفاق فقال لى من اين لك هذا فقلت رأيتُ يعقوب عليه السلم كان عاهُ من اجْل مخلوق فبمخلوق أَبْصَرَ ولوكان عاه من اجْل الحق (Y) ما ابصر بمخلوق فاستحسن منّى ذلك ، (A) وحُكى عن بعض الصوفية ١٥ انه قال كنت اقرأ ليلةً هذه الآية (٩)كُلُّ نَفْسِ ذَايَّقَةُ ٱلْمَوْتِ فجعلتُ أُردَّدُها وإذا انا بهاتف بهتف اليّ كم تُردّدُ هذه الآية (١٠) وقد قتلتَ اربعةً من الجنّ لم يرفعوا رُمُوسهم الى السمآء منذ خُلقوا، سمعت ابا الطيّب احمد بن مُقاتِل العكَّى يقول كنت مع الشِّبلي (١) رحمه الله في مسجد ليلةً (١١) في شهر رمضان وهو يصلَّى خَلْفَ إمام له وأنا بجنبه فقرأ الامام هذه الآيــة (١٢) وَلَيِنْ شِيْنَا ٢٠ لَنَذْهَبَنَّ بِٱلَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ الآية فزعق زعقة (١١)قلتُ (١)قد طارت روحه (١٤) ورأيته قد اخضر وهو يرنعد وكان يقول بمثل هذا تُخاطب الأحباب

p. 735, note 1. (۲۲) B وحكى (۲۲) A أبا A (۲۲) A أبا الله (۲۰) B om. (۲) B وحكى (۲۲) B om. (۲) B om. (۲) B وحكى الرجع (۲) B om.

<sup>.</sup> وقد حكى A (١) B فطال A (١) B فطال (١) عنال A (١) عنال (٤) عنال A (١) عنال (٤) عنا

<sup>(</sup>۱۱) Kor. 3, 182. (۱۰) B قد (۱۱) هن (۱۱) اقد (۱۲) Kor. 17, 88.

<sup>.</sup> ورایت وجهه B (۱۲) . فقلت B (۱۲)

كُلُّ أُمَّةٍ بِشَمْيدٍ فصعق، (١) وأنه قرأ (١) إِنْ نُعَذِّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ فبكي، وأنه عليه السلم كان اذا مرّ بآية (١)رحمة دعا واستبشر وإذا مرّ بآية عذاب دعا وإستعاذ، والأخبار في (٤) ذلك (°) كثيرة فمن اختار استماع القرآن فقد Af.126aرُوى عن النبيّ صلعم انه قال لا خير في قرآءة ليس فيها <sup>(٦)</sup>تدبّر، وقد ذكر الله تعالى الستمعين القرآن في مواضع من كتابه على وجهَيْن فوجه (١)منها قوله (٨) عزّ وجلّ (٩) وَمِ نُهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ حَتَّى إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِنْدِكَ (١٠) إلى قوله عَلَى قُانُوبِهِمْ، فهؤلاً كانول يستمعون القرآن بآذانهم ولم مجضرول بقلوبهم فذمَّهم الله (١١) عَرّ وجلّ بذلك وطبع على قلوبهم (١٢) وهُم الذين قال الله (١١)عزّ وجلّ (١٤) وَلاَ تَكُونُوا كَا لَّذِينَ قَالُوا سَمِعْنَا وَهُمْ لاَ يَسْمَعُونَ، والوجه ١٠ الثاني هم الذين وصنهم الله (^)عرّ وجلّ فقال (١٠) وَإِذَا سَمِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَى ٱلرَّسُولِ (١٦) الآية فهؤلاً • (١٧) هم (١٨) الذين سمعول القرآن لانهم حضروا بقلوبهم عند استماعهم القرآن فحد حهم (١١) الله (١١) تعالى بذلك ومثل ذلك في القرآن كثير، ولو ذكرتُ ما يدخل في هذا الباب ممَّن سمع القرآن فصعق وبكي ومن مات ومن انفصل بعض اعضآيه ومن غُشي عليه من الصحابة والتابعين ١٥ وبعد التابعين الى وقتنا هذا لطال به الكتاب وخرج عن حدّ الاختصار إن لو ذكرْنا مثل زُرارة بن أَوْفَى من الصحابة أمّ بالناس فقرأ آيةً من كتاب الله (١١)تعالى فصعق ومات، (٢٠)ومثل (٢١)ابي جهير من التابعين قرأ عليه صامح المرّى فشهق ومات، (٢٦) وقد حكى عن الشِّبْلي (١١) رحمه الله انه (٢٦) سأله (٢٤) ابو عليّ المغازلي (١١) رحمه الله (٢٥) فقال ربّما نطرق سمعي آيةٌ من

#### باب في ذكر طبقات المستمعين،

(۱) قال الشيخ رحمه الله اختلف المستمعون في السماع على طبقات فطبقة منهم اختارها (۱) سماع التُوران ولم يَرُوْا غير ذلك واحتجّوا بقوله نعالى (۲) وَرَبّلِ الْقُرْانَ تَوْرِيلًا (٤) وقوله (١) أَلا بِذِكْرِ اللهِ نَطْمَيْنُ الْقُلُوبُ، وقوله (۱) مَنَا فِي تَقْشَعُوْ وَمُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ وقوله ومنه حُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ وقوله (١) اللهِ عَلَى اللهُ وَحِلَتْ قُلُوبُهُمْ (٨) وقوله (١) الوّ أَنْرَلْنَا هَلَمَا اللّهُوْانَ عَلَى جَبّلٍ (١١) اللّهَية وقوله (١١) وَنَنزل مِنَ الْقُرْانِ مَا هُو (١١) شَنَا لا وقوله (١١) اللّهَية وقوله (١١) أَنْزل مِنَ الْقُرْانِ مَا هُو (١١) شَنَا لا وقوله (١١) أَنْدِينَ يَسْتَمْ وَنُ اللّهُ وَحِلَتْ فُلُوبُهُمْ (٨) وقول النبيّ صلع لابن مسعود يَسْفُ اللهُ وَلَى اللهُ عَنه اقرأ فقال انا اقرأ وعليك أُنْزِلَ قال انا أحبُّ ان اسمع من غيرى، وقول البَراء سمعت رسول الله صلعم يقرأ (١٧) بالتين والزّيْتون فا رأيت احسن من قرآء ته، وقوله عليه السلم شيّبتني هُودٌ وأخوانها، وقوله عين فا رأيت احسن من قرآء ته، وقوله عليه السلم شيّبتني هُودٌ وأخوانها، وقوله حين فا رأيت احسن قرآء قال من اذا قرأ رأيت انه بخشي الله (١٦) وقوله حين سبل مَن احسنُ قرآء قال من اذا قرأ رأيت انه بخشي الله (١٦) وقوله حين اللهُ أَن النبيِّ صلعم مرّ على عصابة من اهل الصُّنة يستر بعضهم بعضًا من العُور النبي النبي وقارى النبيّ (١٦) وقارى لا يقرأ لهم، وأن النبيّ (١٦) صلعم قرأ (١٦) فَكَيْفَ إِذَا يَجِينًا مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ مَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى النبيّ (١٦) وقارى لا يقرأ لهم، وأن النبيّ (١٦) صلعم قرأ (١٦) فَكَيْفَ إِذَا يَجِينًا مِنْ اللهُ عَلَى اللهُ السُعْمَ قرأ (١٦) فَكَيْفَ إِذَا يَجِينًا مِنْ اللهُ الْعُولِي النبيّ اللهُ السُعْمَ قرأ (١٦) فَكَيْفَ إِذَا يَجِينًا مِنْ النبيّ وقارى النبيّ اللهُ المُنْ النبيّ النبيّ النبيّ وقرأ المَا المُنْ النبيّ المَا الصَّعُ قرأ (١٦) وقارى لا إلى النبيّ الله الله المُنْ المِنْ النبيّ وقوله الله المُنْ المُنْ النبيّ الله المُنْ النبيّ المَنْ النبيّ المَنْ النبيّ المَنْ المَنْ النبيّ الله المُنْ المُنْ المُنْ المَنْ المَ

<sup>(</sup>١) B om. قال الشيخ رحمه الله (١) B om. وقوله تعلى B (١) (١) Kor. 73, 4. (٤) B وقوله تعلى (٥) Kor. 13, 28. (١) Kor. 39, 24. (٧) Kor. 22, 36. (٨) A الموقال الم (١١) Kor. 59, 21. (١٠) B adds متصدعا من خشية الله المه (١٥) المرايته خاشعا متصدعا من خشية الله المه (١٥) المورد (١٥) B adds كثير B om. (١٥) Kor. 39, 19. (١٤) B om. (١٩) B om. (١٩) Kor. 95, 1. B المين B om. (١٩) المتد اوتى المداود B om. (١٩) المين المداود 
قادحه ِ فتشتعل نارُ (١) ترمى بشَرَرها فيُبين ذلك على الجوارح ويظهر على ظاهر صفاته التغيير واكحركة والاضطراب والتهيج فعلى قدر طاقته يضبط وعلى قدر قوّة واردِهِ يعجز عن الضبْط فسبجان من يتولّى سياستهم وحنْظهم ولولا فضْل الله (٢) عليهم ورحمته (٢) ورِفْقه بهم لطارت عُقولهم وتلفت نفوسهم وذهبت ه ارواحهم، ومن ﴿٤)يسمع باكحقّ ومن الحقّ فانّه لا (٥) يترسّم بهن الرسوم ولا يلتفت الى هنه الاحوال ولا يشهد هنه الافعال لانبًا وإن كانت شريفةً فهى ممزوجة بجظوظ البشرية مرتبطة بجدود الانسانية وهى مُنتَّاة مع العِاَل ولا يُؤْمَنُ عليها الزِلَلَ حتى يكون ساعُهُ بالله ولله ومن الله وإلى الله وَهُمُ الذين وصلوا الى اكتقايق وعبروا الاحوال وفَنُوا عن الافعال والاقوال ١٠ ووصلول الى محض الإخلاص وصفاً - التوحيــــد فخمدت بشريتهم وفنيت حُظوظهم وبقيت حُقوقهم فشهدول مَواردَ اكحقّ بالحقّ بلا علَّه ولا حظّ للبشرية ولا تنعُم الروح بالنعمة فشهدوا من موارد الساع على أسرارهم إظهار حكمته وَآثَارَ قُدْرَتُهُ وَعَجَايِبِ (٦) لُطْفُهُ وغرابِبِ عِلْمُهُ، (٧) دَٰلِكَ فَضْلُ ٱللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ ذُو ٱلْفَصْلِ ٱلْعَظِيمِ، وقال (١/ بعضهم اهل الساع في الساع على ١٥ (٩) ثلثة ضروب فضربُ (١٠)منهم ابناء الحقايق وهم الذين يرجعون (١١) في ساعهم الى مخاطبة (٢)اكحقّ لهم فيما يسمعون وضربُ منهم (١٢) يرجعون فيما يسمعون الحي مخاطبات احوالهم وإوقاتهم ومقاماتهم وهم مرتبطون بالعلم (١٢) ومطالَبون بالصدق فيا يشيرون اليه من ذلك والضرب الثالث هم الفقرآء (١٤) المجرَّدون الذين قطعوا العلايق ولم تتلوَّث قلوبهم بمحبَّة الدنيا ٢٠ والاشتغال بالمجمع والمنع فهم يسمعون بطيبة قلوبهم ويليق بهم السماع وهم Af.1256 قربُ الناس الى السلامة وأسلمُهم من الفتنه والله اعلم،

<sup>.</sup> برسم B (۱) B om. (۲) B om. (۶) ورافته B (۲) . ترفی B (۱)

<sup>(</sup>۱) A النظه (۲) Kor. 57, 21. (۱) B بعض (۹) النظه (۱۰) النظه النظم (۱۰) عنها (۱۰) النظم 
المجردين A (١٤) . . ومطالبين A (١٢) . يرجعون المحق B (١١) . فيها B (١١)

ويسمعون من ذلك ما يوافق احوالهم وأوقاتهم، والوجمه الثالث لأهل الاستقامة من العارفين فهم لا يعترضُون ولا يتأبُّون على الله فيما يَرِدُ على قلوبهم فى حين الساع من الحركة والسكون اوكا (١)قال، وحكى عن ابي يعقوب اسحق بن محمّد (٢) بن ايّوب النهرجوري انه قال اهل السماع على ثلث طبقات فطبقة منهم (١) مُطَّرَح بحكم الوقت في سكونه وحركته وطبقة منهم (٤) صامت (°) ساكن الصفة وطبقة منهم (٦) متخبَّط عند ذوقه فهو الضعيف منهم، وعن بُنْدار بن (١١٠ كسين انه قال الساع على ثلثة اوجه ثمنهم من يسمع بالطبع ومنهم من يسمع باكحال ومنهم من يسمع باكحقّ، (٨)قال الشيخ رحمه الله فمن يسمع بطبعه اشترك فيه الخاص والعام وكلّ ذى رُوح يستطيب الصوت ١٠ (٩) الطيّب لانّه من جنْس الروح روحانيٌّ وقد تقدّم ذكر ذلك ومن يسمع بحاله فانَّه يتأمَّل اذا سمع حتى يَرِدُّ عليه معنَّى من ذَكْرُ عتاب او خطاب او ذِكْر وَصْل او هَجْر او قُرْب او بُعْد او تأسُّف على فايت او تعطُّشِ الى ما هو آتٍ او ذِكْر طَهَع او بأس او بسط او استيناس (١٠٠)او خوف الافتراق او وفاً وبالعهد او تصديق بالوعد او نقض للعهد او ذِكْر قلق (١١) وإشتياق او ١٥ فَرَح الاتَّصال او تَرَح الانفصال او النحسّر على ما لم ينل (١٢) او القنوط على الذَّى أَمَل او ذِكْر صَفاء المحبَّة او التمكُّن من المودّة او ذِكْر اعتراض الصبوة بعد تمكَّنه من الحظوة او ذِكْر محافظة الرقيب عند ملاحظة الحبيب او (١١) تباريح الشجون (١٤) وفُنون (١٠) الفُنون وإهال الجُفون وسُكوب العَبَرات ونردُّد الزَّفَرات ونجدُّد الحَسَرات فاذا طرق سَمْعَهُ من ذلك (١٦) حالٌ ممَّا Af.125a على قدر صفاً وقتِه وقيّة مرد على قدر صفاً وقتِه وقيّة

مطرحة يعنى B متطرح A (١٠) . بن ابوب .. (١٥ B om. والله اعلم B adds مطرحة يعنى الله علم الضعيفة (١٥ B om. منخبطة عند ذوقها فهى الضعيفة (٦٥ B om. (١٠) B adds (١٠) .. وال الشيخ رحمه الله .. (١٠) B om. (١٠) B om. والتنوط A (١١) .. او خوف الافتراق B adds .. وفنور B .. وفنور B .. (١١) .. تارع B (١١١) .. العيون B .. العيون B .. (١١) .. حالا A (١١) .. خالا A (١١) .. حالا A (١١)

عمر (۱) رضى الله عنه (۲) وعن غيرها من الصحابة والتابعين، وقد اجاز الشافعى (۲) رحمة الله عليه ايضًا السماع والترنّم بالشعر ما لم يكن فيه إسقاط المرقّة، وقد ذُكر عن (۲) ابن جُرَيْج مع جلالته انه قال ما كان سبب قُدومى من اليمن ومُقامى بكّة الا بيتَيْن من الشعر سمعتهما يومًا وها،

و بالله قولى آمه من غير مَعْتَب ه ما ذا أَرَدْتَ بِطُولِ المَكْثِ بِاليَمنِ الله قَوْلَ المَكْثِ بِاليَمنِ الله قَوْلَ كُنْتَ أَلْمَهْتَ ذَنْبًا أَوْ هَمْتَ بِهِ \* فَما وَجَدْتَ بَتَرْكِ الْجَجِّ مِنْ نَهَنِ، وقد ذُكر عن (أابن جُريج ايضاً انه كان يرخص فَى الساع فقيل له إذا (أأنِي بك يوم القيلة (آ) وَتُوثِي بجسنانك وسيّبأنك ففي ايّ الجنبتين (ا) يكون ساعك قال (البنيات ولا في السيّبات لانه شبية ساعك قال (البنيات ولا في السيّبات قال الله تعالى (الله أيوًا خِذُكُمُ الله باللغو لا يدخل في الحسنات ولا في السيّبات قال الله تعالى (الله بُوْرَة في المُورَة في الله باللغو فصول مختصرة في الله بالله بالله و في المحتجم في ذلك مَقاصدُ فاسنة ودخولٌ في نهي المحجم من في ذلك مَقاصدُ فاسنة ودخولٌ في نهي رسول الله صلعم ساع الأونار (أ) والمزامير والمعازف والكُوبة والطبل لانّ ذلك ساع اهل الباطل وهو المحظور المنهي عنه بالأخبار الصحاح المروبة عن السول الله صلعم،

## باب في وصف سماع المخاصّة وتفاضلهم في ذلك،

سمعت ابا عمرو اسمعيل بن نُجَيْد قال سمعت ابا عثمن سعيد بن المريدين الرازى (۱)الواعظ يقول الساع على ثلثة أَوْجُه فوجهُ منها للمُريدين والمبتديين يستدعون بذلك الاحوال الشريفة (۱۰) ويُخشَى عليهم في ذلك الفتنة والمُراياة، والوجه الثاني (۱۱)للصديقين (۱۲) يطلبون الزيادة في احوالهم

<sup>(</sup>۱) B om. (۲) B من (۲) B om. (۲) B من (۱) B om. (۱) B om.

<sup>.</sup> قال الشيخ رحمه الله . B om. هال الشيخ رحمه الله . (٧) Kor. 2, 225.

<sup>.</sup> يطلبون بذلك B (١٢) . المصادقين B (١١) . ومحي B (١٠) . والمعازف والمزامير B (٩)

وَلا تُمَسَّكُ بِالوَصْلِ الَّذِي رَعَمَتْ \* إِلاّ كَمَا يُمْسِكُ المَاءَ الغَرابِيلُ (١) فلا يَغَرَّنْكَ مَا مَنَت وَمَا وَعَدَتْ \* إِنَّ الْأَمَانِيَّ وَالْأَحْلامَ نَصْلِيلُ أَمْسَتْ سُعادُ بِأَرْضِ لَنْ يَبِلِّغَهَا \* إِلاّ العِتَاقُ النَّجِيباتُ المَراسِيلُ وَلَنِ يُبَلِّغُها أَيْنِ (٢) عَذَا فِرَةٌ \* فَيها (٢) عَلَى الأَيْنِ (٤) إِرْقَالَ وَبَيْغِيلُ وَلَى يُبَعِيبُ وَخَمْمٌ مُقَلَّدُها فَعْمُ مُقَلَّدُها فَعْمُ مُقَلَّدُها فَعْمُ مُقَلَّدُها عَنْ بَنَاتِ الفَحْلِ نَفْضِيلُ وَخَمْمٌ مُقَلَّدُها مِنْ مُهَجَّنَةٍ \* وَعَبَّها خَالُها قَوْداَ هَ شِمْلِيلُ ، وَخَمْهَ خَلُقها عَنْ بَنَاتِ الفَحْلِ نَفْضِيلُ وَفَد رُوى عن النبي صلّع انه قال ان من الشعر (٥) حكمة وقد قبل ان المحكمة ضالة المؤمن ، ولما صح جواز (١) الإنشاد للشعر فسوآ ع كان (١) انشاده بالنغمة الطيّبة والصوت الحسن او يكون انشاده (٨) بالحَدُو (١) والحَدْر والنَّصْب النغمة الطيّبة والصوت الحسن او يكون انشاده (٨) بالحَدُو (١) والحَدْر والنَّصْب الله ومجاوزة باطلة ومجاوزة من الله والرّبَ ومخالفة ومعانة ، (١١) واستجازه جماعة من البه العلماء والفقهاء منهم ملك بن رخص في الساع (١١) واستجازه جماعة من البه العلماء والفقهاء منهم ملك بن أنس (١٤) ذكر عنه انه سمع رجلاً في وقت الهاجرة مجتازًا بباب داره وهو بغيّل (١٠) ويقول ،

كُلُّ ٱمْرِى ﴿ مُصَبَّحُ فِي أَهْلِهِ ﴿ وَالْمَوْتُ أَدْنَى مِنْ شِراكِ نَعْلِهِ ، ومثل بِلالِ كَان يرفع حَنْجَرَته اذا اشتدٌ به الوعك ويقول، (١) أَلا لَيْتَ شِعْرِى هَلْ أَبِيتَنَّ لَيْلةً \* (٢) بِهادٍ وَحَوْلى (٢) إِذْرِخْرُ وَجَليلُ (٤) وَهَلْ أَرِدَنْ يَوْمًا مِياهَ مَجَنَّةً \* وَهَلْ يَبْدُونْ لِي (٥) شامةُ وَطَفيلُ ، ه وكذلك عايشة رضى الله عنها كانت تقول شعر لَبيدٍ، ذَهَبَ الَّذِينَ يُعاشُ فِي أَكْنَافِهِمْ \* وَبِقيتُ فِي خَلْفٍ كَجِلْدِ الْأَجْرِبِ، ثم قالت (٦) رحمة الله على لبيد كيف لو أُدرك زمانَنا هذا، وقد انشــد Af.1230 الشِعْرَ جماعة اصحاب رسول الله صلعم (١) وذِكْره (١) يطول، انشدني ابو عبد الله الحسين بن خالوَّيْه النَّحْوى قالَ انشدني (٩) ابن الأنباري بإنشاد رفعه ١٠ قال (١١) انشد كعب بن زُهَيْر بين بدى رسول الله صلعم (١١) هذه الابيات، بانَتْ سُعادُ فَقَلْمِي اليَوْمَ مَتْبُولُ \* مُتَكِمْ إِنْرَها لَمْ (١٢) يُفْدَ مَكْبُولُ وَما سُعادُ عَداةَ البِّن إِذْ ظَعَنُوا \* إِلا (١١٦) أَعَنُّ غَضيضُ الطَّرْفِ مَكْحُولُ (المُ) شُجَّتُ بِذِي شَبَرٍ مِنْ مَآءِ (١٠) مُعْنِيةٍ \* (١٦) صافٍ بِأَبْطَحَ أَضْعَى وَهُوَ مَشْهُولُ نَّنْفِي الرِّياحُ الْقَذَّى عَنْهُ وَأَفْرَطَهُ \* مِنْ صَوْبِ ساريةٍ بِيضٌ (١٧) يَعالِيلُ أَكْرِمْ بِهِ خُلَّةً لَوْ أَنَّهَا صَدَّقَتْ \* مَوْعُودَها أَوْ لَوَ ٱنَّ النَّصْحَ مَقْبُولُ لِكُنَّهَا خُلَّةٌ قَدْ (١٨) سِيطَ مِنْ دَمِها \* فَجْعٌ وَوَلْعٌ وَإِعْرَاضٌ وَنَبْدِيلُ كَأْنَتْ مَواعِيدُ عُرْقُوبِ لَهَا مَثَلًا \* وَمَا مَواعِيدُهُ إِلَّا الْأَباطِيلُ (١١) أَرْجُو كَامَلُ أَنْ (٢٠) يَعْجَلْنَ فِي أَبَدٍ \* وَمَا لَهُنَّ (٢١) إِخَالُ الدَّهْرَ نَعْجِيلُ

<sup>(1)</sup> Both verses are cited in Lisan 13, 127 penult., and the second verse ibid., 429, 16. (٢) Lisan has بنج". (٢) B ادحر وخليل. . وسمع هذه B (۱۱) . انشدني B (۱۰) . بن B (۴) . بُطوُّله A (۸) . وذكره B (۷) A سجت B سجت (۱۰) A معنه written above. (۱۱) A صافی corr. in marg. (۱۷) A تعالیل (۱۸) منط (۱۸) In B this and the following verse are transposed. (۱۰) A عول B . العجلني في المد A . العجلني في المد B . العجلني في الع

المنكرة محملةُ للاصوات (١) الحسنة ولا ييَّز بينهما الاّ بالساع (٢) وهو الإِصْغاء (٢) والاستماع بحضور القلب وإدراك الفهم وإزالة الوهم، فصل آخر، (٤) قال الشيخ رحمه الله وذلك ان الله تعالى وصف ما أعدُّ لأهل الجنَّة من النعيم فذكر ما ذكر في كتابه من السِدْر المخضود والطَّلْح المنضود والفاكهة الكثيرة ه (°) وذَكر لحم الطير والحُور (<sup>٦)</sup> العين والشُّندُس والإسْتَبْرَق والرَّحيق (<sup>٧)</sup> المختوم والأرابك (أ) والقُصور والغُرَف (أ) والأشجار والأنهار وغير ذلك وذكر انهم (١٠) في (١٠) رَوْضَةٍ يُحْبَرُونَ، قال مُجاهِد وهو السماع الذي يسمعون في الجنَّة بأصوات شجيّة ونغات شهيّة من (١١١) مجوارى انحسان واكحور العين يقُلْن بأصواتهنّ نحن اكخالدات فلا نموت (١١٠ ابدًا ونحن الناعات فلا نبؤس ابدًا ١٠ كما جآء في اكحديث، وقد ذكر الله (٧) تعالى تحريم الخمر من جميع ذلك. فقال النبيِّ صلعم من شَرِبَها في الدنيا لم بشربها في الآخرة الاّ ان يتوب فقد دخل الساع في جملة ما اباح الله (٧) تعالى للمؤمنين في الدنيا من جميع ما ذكر من نعيم اهل الجنّة وصار الخمر مخصوصًا من جميع ذلك بالتحريم بنصّ الكتاب والأَثْر وظاهر (١١) الحَبْر، فصل آخر، وهو ان النبيّ صلعم دخل بيت ١٠ عايشة رضى الله عنها فوجد فيه جاريتَيْن تغنّيان وتضربان بالدُفّ فلم يُنْهَهما عن ذلك وقال لعمر (١٤) بن الخطَّاب رضى الله عنه حين (١٠)غضب وقال أَمِرْمار الشيطان في بيت رسول الله صعلم (١٦) فقال (١٧) دَعْهما يا عمر فان لكلِّ قوم عيدٌ، ولوكان محظورًا لكان سوآء في العيد وغير العيد، والأخبار في مثل ذلك تكثر ومثل ما رُوى عن ابي بكر الصدّيق رضي الله عنه ۲۰ حین (۱۸) دخل علی عایشة رضی الله عنها وقد وعك وكان يقول،

<sup>.</sup> وإذالة الوهم to والاستماع B om. from و (١) B om. from الطيبة B (١).

<sup>(</sup>٤) B om. والعين A (٦) . وتحوم الطير B (٥) . قال الشيخ رحمه الله . (٩) B om.

<sup>(</sup>١١) B om. وض B (١١) (١) Kor. 30, 14. (١٠) B وض المنجار والانجار والانجار والانجار والانجار والانجار

<sup>.</sup>عنه to بن to هن الله التوفيق B om. from وبالله التوفيق (۱۲) A om.

<sup>(</sup>١٥) B مغضب عليم B (١٦) B فقال النبي صلى الله عليه B (١٦) عضب عليم (١٥).

دخلت عايشة رضى الله عنها وقد وعكت فكانت تقول B (١٨).

# A£.1226 باب في وصف سماع العامّة واباحة ذلك لهم اذا سمعوا ذِكْر الترغيب والترهيب بالاصوات الطّيبة ويحتّم (!)ذلك على طلب الآخرة ،

قال بُنْدار بن الحسين (١) رحمه الله كلّ من لم يحبّ السماع الطيّب من الاَدميين فلنفْص في حاسّنه لان كلّ نمتّع يتمتع به الانسان فيه تكلّف وإن كانت من المُباحات الاّ السماع (١) فانّه اذا (٤) خلص من المفاصد الفاسة الباحة لا تحتاج الى التكلّف وكل من سمع السماع من طريق (٤) الطيبة والتلدّذ بالنغمة واستحسان الصوت فليس ذلك (٥) محرّمًا عليهم ولا محظورًا ان لم يكن قصدهم في ذلك الفساد والمخالفة واللهو وترك المحدود ان شآء الله (١) تعالى، وفصل، (١) قال الشيخ رحمه الله وممّا يُستدلّ بذلك على اباحة السماع قوله نعالى (١) وفي أنفُسكُم أفكر نُبُومرُونَ وقوله تعالى (١) سَنريهِم آياتِنا في الافاق وفي أنفُسهم ، (٩) وما أرانا (١٠) الله في انفسنا (١١) وأبُصرُنا ذلك في المحولس المحسن والفبيح (١١) والمنفر بين الشيء وضد (١١) كالعين تُهيز بالنظر بين المحسن والفبيح (١١) والأنف يميّز بين الشيء وضد (١١) كالعين تُهيّز بالنظر بين المحسن والفبيح (١١) والمنفق والمرارة (١٥) واليد نميّز باللمس بين اللين والخشن (١١) وكذلك الأدن تميّز بين الاصوات الطبّية وغير الطبّية والمُنكرة، قال (١١) ولك نعالى مذمّته (١١) اللاصوات العبية وغير العبّية والمُنكرة، قال الله تعالى (١٠) إن أنكر الأصوات الصوت الطبّية وغير العبّية والمُنكرة، قال الله تعالى (١٠) إن أنه أنكر الأصوات الصوت الطبّية وغير العبّية والمُنكرة، قال الله تعالى (١٠) إن أنه أنكر الأصوات الصوت الطبّية وغير العبّية وغير العبّية والمُنكرة، قال الله تعالى (٢٠) إن أن أنكر الأصوات الصوت الطبّية وغير العبّية وغير العبّية والمُنكرة، قال

<sup>(</sup>١) A على ذلك . (٢) B om. (١) B om. (١) B om. (١) على ذلك . (١) الطبع الله . (١) B om. (١) الطبع (حمه الله . (١) B om. على ذلك . (١) B om. على (١٠) الله وما الله الشيخ رحمه الله . (١١) B om. عبير for ميز B ميز B ميز B . (١١) الشيخ تين الرايحة A (١١) الشيخ تين الرايحة A (١٥) . والشم B (١٦) . العين B (١٦) . العين A om. (١٨) B وهكذا السماع B (١٩) . واللمس بيز بين المخشونة والليونة B (١٨) . قال الله تعلى المخالف ا

الشِبْلي (١) رحمه الله كما بلغني عن السماع فقال السماع ظاهره فِتْنَةٌ وباطنه عِبْرَةٌ فِن عرف الاشارة حَلَّ له استماع (١) العبرة والله فقد استدعى الفتنة ونعرَّض للبليَّة، وحُكى عن الجُنيْد (١) رحمه الله انه (١)كان يقول من سمع السماع يحتاج الى ثلثة اشيآء والا فلا يسمعْ قيل (١)له وما (٤)تلك الثلثة قال · الزمان وللمكان والإِخْوان، ويقال ان كلّ من (°)لا يُحبّ الساع الطيّب من الآدميين فلنقْص فيه واشتغال قد ورد على خاطره فأذهله، وحُكى عن جعفر عن الجُنيْد (أ)رحمه الله انه قال تنزل الرحمة على الفقرآء في ثلثة مواطن عند السماع فانبَّم لا يسمعون اللَّ عن حقَّ ولا يقومون اللَّ (٦) عن وَجْد (٢) وعند مجاراً العلم فانَّهم لا يتكلُّمون الَّا في احوال الصدَّيقين والاواياً -١٠ وعند أكلهم الطعام فانتُّهم لا يأكلون الاّ عن فاقة، قال وسيل ابو على " الروذباري (١)رحمه الله عن السماع فقال ليتنا (٨)خلصنا منه رأسًا برأس، وسيّل ابو الحسين النورى (١) رحمه الله عن الصوفى فقال الصوفى (٩) الذى سمع السماع وآثر (١) على الاسباب، وسمعت ابا الطيّب احمد بن (١٠) مُقاتل العكّي يقول قال جعفركان ابو اكحسين بن (١١)زيرى من اصحاب الجُنيُّد ١٥ وكان (١٢)شيخًا فاضلاً فربّها كان بحضر (١١) في موضع يكون فيه السماع فان استطابه فرش إزاره وجلس وقال الفقير مع قلبه اين ما وجد (١)قلبه جلس وإن لم يستطب قال السماع لأرباب القلوب وأخذ نعله وإنصرف، وسمعت الحُصْرَى (١) رحمه الله يقول في بعض كلامه أَيْشَ اعملُ بالسماع ينقطع اذا انقطع من يسمع منه ينبغى ان يكون ساعك (١٤) متصلاً غير منقطع، وسيل ٢٠ عن السماع فقال ينبغي ان يكون ظمأ "دايم وشراب دايم فكلُّما ازداد شُرْبُهُ ازداد ظهأه،

<sup>.</sup> ذلك B (٤) كان يقول for قال for الغنا B الغيرة (٤) B. الغنا على (١) B om.

<sup>(</sup>٥) B كم. (٦) A بوجد A (٢) . بوجد to وعند مجاراة (٣) A om. from الله عن فافة to

<sup>(</sup>۱) B مقادل (۱۰) مقادل (۱۰) AB مقادل (۱۰) من (۱۲) من (۱۲) مقادل (۱۲) مقادل (۱۲) مناصل (۱۲) مقاصل (۱۲) مقصل (۱۲) مقص

انا على وجهى وما اظنَّ انّى (۱) قطَّ سمعتُ صوتًا أَطْيبَ (۱) من (۲) صوته وكان مولاه يصبح ويقول يا رجل أَيْشَ تريد منّى قد افسدْتَ عليّ جَمَلى اذهبْ عنّى، حكاه الدُّقَى على هذا المعنى او كما قال وإنه اعلم، سمعت احمد بن محمد (۱) الطلّى بأَ نظاكية يقول سمعت ابى يقول سمعت (۱) بِشْرًا يقول سألت ما اسمحق بن ابرهيم المَوْصِلى من اكحاذقُ فى القول يعنى فى الغِنا و فقال من تكنّ من أنفاسه وتفرّغ فى إحباسه ولطف فى اختلاسه،

## باب (١) في السماع وإختلاف اقاويلهم في معناه،

(۱) قال الشيخ رحمه الله بلغنى انه سيل (۱) ذو (۱) النون (۱) رحمه الله عن السماع فقال وارد حقّ بُزعج القلوب الى المحقّ فهن أصْغَى البه بحقّ تحقّق السماع فقال وارد حقّ بُزعج القلوب الى المحقّ فهن أصْغَى البه بحقّ تحقّق الله ومن اصغى البه بنفس تزندق ، وعن احمد بن ابى المحوارى (۱) رحمه الله انه قال سالت اب سليمن الدارانى (۱) رحمه الله عن السماع (۱) واستماع (۱۱) القصايد التى تُنشد بالالمحان فقال من اثنين أحبُ الى (۱۱) منه من واحد، وسيل ابو يعقوب النهرجورى (۱۱) رحمه الله عن السماع فقال حال يُبدك الرجوع الى الأسرار من حيث الاحتراق ، (۱۱) وقال بعضهم (۱۱) السماع اُعفف ويُدرَكُ برقة الطبع لرقته ويدرك بصفاء السرّ لصفاً به ولطفه عند اهله ، وعن ويُدرَكُ برقة الطبع لرقته ويدرك بصفاء السرّ اصفاً به ولطفه عند اهله ، وعن البهاء فأوجدنى (۱۱) في وجود الحقّ عند العطاء فاسقانى بكأس الصفاء فأدركتُ به منازل الرضا وأخرجنى الى (۱۱) رياض النزهة (۱۱) والفضاء ، وسيل فأدركتُ به منازل الرضا وأخرجنى الى (۱۱) رياض النزهة (۱۱) والفضاء ، وسيل

<sup>(</sup>۱) B om. (٤) B om. (١) الطلح with الطلح as variant. (٥) B عيسى (٦) B om. (١) B om. أقال الشيخ رحمه الله B om. (١) B om. عيسى (١) A om. (١) A om. هذه القصايد (١٠) B adds . (١٠) A om. والصفا (١٢) . الرضا (١٢) B وقال بعضهم . (١١) B الرضا (١٢) .

حمْلها (١) وسرعة (٢) سيرها بعد ما (١) كانت لا يُحسُّ بذلك من إصغابها الى حدُّو حاديها واستماعها الى حُسن (٤) نغمته وطيب صوت حاديها، (٥) قال الشيخ رحمه الله وقد حكى (١)لى في هذا المعنى (٦)الدُّقّ بدمشق (١)وقد كان سيل عن ذلك فقال كنتُ في البادية فوافيت قبيلةً من قبايل العرب فأضافني ه رجل منهم وأدخلني خِبآءه فرأيت في الخبآء عبدًا اسود (١)مقيَّدًا بقَيْد ورأيت جِمالاً قد مانت بين يدى البيت ورأيت جَمَلاً قد نحل وهو (†) ذابلٌ كانّه (١٠) هو ذا ينزع روحه قال فقال لى الغلام المقيّد انت الليلةَ ضيف ١١١) لمولاى وأنت عنه كريم (١١) فتشفع فيَّ حتى يَحُلُّ عنَّى هذا القيد فانه لا يردّك قال فلمّا قدّموا فرا١) لى الطعام أبيْتُ ان آكل فاشتدّ ذلك ١٠ على صاحبي فقال لى ما لك فقلت لا آكل طعامًا الا بعد ان تَهبَ لى جناية هذا الغلام وتحلُّ عنه قيك فقال يا هذا انَّ هذا الغلام قد افقرني وأهلك جميع مالى وأضرّ بي وبعيالى فقلت له ما فعل قال ان هذا الغلام له صوت طيّب وكنت اعيش من ظهر هذه انجمال (١٤) مُحمّلهم أحمالاً (١٠) ثقيلة Af.1210 وحدا لهم حتى قطعوا مسيرة (١١) ثلثة (١١) إيَّام في ليلة (١) وإحدا من ١٥ طيب نغمته في (١٨) حدُّق لهم فلمَّا (١٩) وإفَوْنَا وحطُّوا أحمالهم (٢٠) ماتوا كلِّهم اللَّ هذا الجمل الماحد (٢١) وأنت ضيفي ولكرامتك قد (٢٢) وهبتُهُ الك قالُ فحلٌ عنه قين وأكلنا الطعام فلمّا اصبحْنا احببتُ ان اسمع صوته قال فسألته ان يُسْمِعني صوتَهُ قال فأمره ان يجدو على جمل كان (٢٢) يُسْنَى (٢٤) عليه المآء من بير هناك قال فتقدّم هذا الغلام وجعل يسوق ذلك ٢٠ انجمل ويحدو قال فلمّا رفع صوته هام ذلك انجمل وقطع حباله ووقعتُ

<sup>(</sup>۱) B om. (۲) وسيره B om. وسيره B om. وسيره B om. وسيره B om. (۱) B om. (۱) B om. (۱) B om. (۱) ابو بكر محمد بن داود الدينورى الدقى B (۱) . قال الشيخ رحمه الله . (۱) B om. (۱) . مقيد B (۱) . مقيد B (۱۱) . مقيد B (۱۲) . فيجملم B (۱۲) . الى A (۱۲) . فاشفع B (۱۲) . فاتوا B (۱۲) . فاتوا B (۱۲) . وافوا B (۱۲) . حدوته A (۱۲) . ثلث B (۱۲) . انت . على A (۲۲) . ايستقى B (۲۲) . اوهبته B (۲۲) . انت

لَصَوْتُ ٱلْحُمِيرِ (١) وفي ذمّه الاصوات المنكرة محمدة (٦) للاصوات الطبّبة، وقد تَكُلُّم الْحُكُماء في معنى الاصوات الحسنة والنغات الطيُّبة وأكثروا في ذلك فقال (٢) ذو (٤) النون (٥) رحمه الله وقد سيل عن الصوت الحسن فقال مخاطبات وإشارات الى الحق أُودَعَها كلَّ طيَّب وطيَّبة، وعن يحيى بن مُعاذ · الرازي (°)رحمه الله انه قال الصوت الحسن (٦) رَوْحة من الله (°) تعالى لقلب فيه حُبّ الله (°)نعالى، وقال آخَر النغمة الطيّبة رَوْحُ من الله (°)نعالى يروّح بها قُلُوبًا محترقةً بنار الله (°) تعالى، وسمعتُ احمد بن عليّ الوجيهي يقول سمعت ابا على الروذباري (٥) رحمه الله (٥) يقول ان ابا عبد الله الحرث بن أَسد المحاسبي (٥) رحمه الله كان (١) يقول ثلثُ اذا وُجِدْنَ (٨) مُتِعَ بهنّ وقد £4f.121a فقدْناهن أُجْهَعَ حُسْنُ (<sup>†</sup>)الصوت مع الديانة وحسْن الوجه مع الصيانة وحسْن الاخآء مع الوفآء، وعن بُنْدار بن الحسين (٥) رحمه الله انه كان يقول الصوت الطيّب حكمة مجيبةٌ وآلة سلمةٌ بصوت رخيم ولسان لطيف (١٠) ذلك تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ، ومن اللطيفة التي جعل الله في الاصوات (٥) الطيّبة ان الطفلُ في المهد يبكي لوجود ألم فيُسْمَعُ الصوتَ الطيّب فيسكت وينام، ١٥ ومشهور (١١) إن الأوايل كانول يعالجون من به العلَّة من السُّودا عبالصوت الطيّب فيرجع الى حال صحته، (١٦) قال الشيخ رحمه الله ومن السِرّ الذب جعل الله في الاصوات الطيّبة التي فيها إِنْدا آلا ترى في البوادي اذا عَبِيت المجِمال وقصّرت عن السَّيْر بجدو لها المحادك فتستمع ونمدّ أعناقهم وْنُصْغَى بَآذانها نحو الحادى وتجود (١١)في السير حتى تتزعزع مَعامِلُها من ٢٠ شدّة سيرها وربّها تُتلف انفسها اذا انقطع عنها حدّو اكحادى من ثِقَل

<sup>(</sup>۱) The words from وفى are suppl. in marg. A. (۲) A المصوات الطيبة وفى are suppl. in marg. A. (۱) A المصوات الطيبة والماد (۱) المصوات المصوات المصوات (۱) المصوات المصوات (۱) المصرى (۱) المصوات (۱) المصرات المصوات (۱) المصرات المص

<sup>(</sup>۲) A متعن به A gives متع بهن as a variant. (۹) A القول (۲) القول القول (۸) AB متعن به

<sup>(</sup>۱۰) Kor. 6, 96. (۱۱) B فيل عند الله ع

<sup>(17)</sup> AB om.

صلعم انه قال ما أَذِنَ الله (١) نعالى لشيْءَ كأَذَنه لنبيّ حَسَنِ الصوت اكحديث، وقال (١) النبيّ صلَّع (١) اللهُ أَشَدُّ أَذانًا (٢) بالرجل الحَسَن الصوت بالقُرآن من صاحب القَيْنة بقينته، وفي اكديث ان داود عليه السلم (٤)قد أُعْطِيَ من حُسْن الصوت حتى كان يستمع لقرآء ته اذا قرأ الزَّبور انجنّ والإنْس والوحش Af.1206 وكان بنو اسرآبيل مجتمعون فيستمعون (°) وكان يُحْمَل من مجلسه اربعاية جنازة مبّن قد مات كما رُوى في الحديث، (٦) ورُوى عن النبيّ صلعم انه قال (١)لقد أُعْطِيَ ابو موسى مِزْمارًا من مزامير (١)آل داود لِما أُعطَى من حُسن الصوت، وفي الحديث ان النبيّ صلعم قرأ يوم الفتح (١) فهدّ مدًّا وأنه كان يرجّع، وعن مُعاذ بن جَبّل انه قال لرسول الله صلعم لو علمتُ ١٠ انَّكَ هو ذي تسمع لحَبَّرْتُهُ (١) تحبيرًا، وقد رُوي عن النبيِّ صلعم انه قال زيَّنول القرآن بأصواتكم، (١٠) قال الشيخ رحمه الله (١١) يحتمل هذا معنيَّدن (١٢) ولله اعلم احدها أنه اراد (١) بذلك أن يزيّن قرآءته للقرآن وهو رفْعُ صوته (١٢) بقرآءة القرآن فيحسّن الصوت عند قرآءته ويطيّب النغمة لانّ القرآن كلام الله غير مخلوق فلا يزيَّن ذلك بصوت مخلوق ونغمةٍ مكتسبةٍ، ١٠ والمعنى الآخر بحتمل (١٤) انه اراد بذلك (١٤) اى زيّنوا اصواتكم بالقرآن فيكون (١٥) مَقَدَّمًا ومؤخَّرًا (١٦) في المعني (١٧) كقوله (١١) الْحَمَّدُ لِلهِ ٱلَّذِي أَنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِنَابَ وَلَمْ يَجْعَلْ لَهُ عِوَجًا قَيْهًا معناه مقدّم ومؤخّر (١٩)على معنى أنزل الكتابَ على عبن فيّمًا ولم يجعل له عوجًا ومثل ذلك في الفرآن كثير، وقد ذمّ الله (١) نعالى الاصوات المُنْكَرة بقوله (١) عزّ وجلّ (٢٠) إِنَّ أَنْكَرَ ٱلْأَصْوَاتِ

<sup>(1)</sup> B om. (7) A & B & Y with & Y suppl, in marg. after Y.

<sup>. (</sup>ع) . الرجل B (ع) . كان قد B (غ) . الرجل B (۲) . الرجل B (۲) . الرجل B (۲)

<sup>.</sup> ان B (۱۲) B om. يقرأ B . نفراه A (۱۲) . ولاية اعلم . (۱۲) B om. ويحتمل B (۱۱)

<sup>(</sup>۱۹) B om. from عوجًا to عوجًا. (۲۰) Kor. 31, 18.

وإن (١) تأتك نايبة (٢) الدهر فتحمَّلُها مجُسن الصبر وٱرْم ِ بآمالك نحو الدام الخبير تَجِدْه بَآمالك قايمًا واغتنمْ مواصلة الله (٢) تعالى فان لله عبادًا ألِفوه فاستأنسوا به وعرفوه فأمَلوه عَلَى معرفته وواصلوه على عَيْن يقين فسَـمَتْ أبصارهم نحو عظيم جليل <sup>(٤)</sup> قُدْرتُهُ فسقاهم من <sup>(٥)</sup>حلاوة <sup>(٤)</sup>مواصلته وألعقهم ه من (٦)لذاذة (٤)مخالصته فلبُكاَبهم حَوْلَ العرش دويٌّ ولدُعا بهم حنينٌ تنقعقع ابولبُ السمآء لسرعة تفتُّحها لإجابة دعآيهم، (٧) وللجُنيْد في بعض وصاياه يقول يا أخى فاعملْ ثمَّ اعجِلْ قَبْلَ أن يعجل الموت بك وبادرْ ثمَّ بادرْ قبل ان يُبادَرَ اليك (٨) وقد وعظك الله (٩) تعالى في الماضين من اخوانك والمنقولين من الدنيا من أقرانك (١٠) وأخدانك فذاك حظَّك الباقي عليك ۱۰ والنافع لك وكلُّ ما سوى ذلك فعليك لا لك وهـ نه موعظتي (۲)لك ووصيّتي ايّاك فاقبَلْها تَحْمَد الأمر بقبولها وتفوز باستعالها (١١)والسلام، فهذا طرفٌ من وصاياهم وتخصيص مقاصدهم في ذلك وبالله التوفيق،

#### (١٢) كتاب السماع،

باب في حُسن الصوت (٢) والسماع وتفاوت المستمعين،

(١٢) قال الشيخ رحمه الله قال الله عزّ وخلّ (١٤) يَزِيدُ فِي ٱلْخَلْقِ مَا يَشَآ ٤ قالوا في التفسير الخُلُق الطيّب والصوت الحَسَن، ورُوى (١٥) في الحديث عن النبيّ صلعم انه قال ما بعث الله نبيًّا الاّ حَسَنَ الصوت، (١٦) وعن النبيّ

<sup>(</sup>۱) AB کاتیک (۲) B om. .حلاوته A (°) A om. (۵) عز وجل B (۲)

<sup>(</sup>A) B فقد (۹) عجل ثناه، (۹) فقد الم . و نجنید (Y) B .لذاذته A (۲)

<sup>.</sup> كتاب السماع . M (۱۲) . و بالله التوفيق to والسلام A om. from (۱۱)

قال الشيخ رحمه الله B om. قال الشيخ رحمه . في المحديث . (١٥) Kor. 35, 1. (١٥) B om.

<sup>.</sup> وعن النبي for وعنه B (١٦)

والمُرْسَلين فذلك خير لك وإن (١) تكن غير ذلك فأنَّى يُنفذ الندآء الغَرْقى، سمعتُ ابا محمّد المهلب بن احمد بن مرزوق المصرى يقول لمّا (١) حضرتُ ابا محمَّد المُرْنَعش (٢) رحمه الله الوفاة أوصى الى بأن اقضى دَيْنه وكان عليه غانية عشر درهمًا فلمّا دفنًاه قُوّمتْ ثيابُ بَدَنِهِ بثمانية عشر درهمًا (٤) فبعثُما ه بثمانية عشر درهمًا نخَرَجَ رأسًا برأس وقضيَّنا دَيْتِ واجتمع المشايخ فأخذوا كِنْفه وكان فيه قُماشٌ مثل ما بكون في الكنف فأخذ كلّ وإحد منهم شيئًا وتفرّقوا، ودخل رجل على ابرهيم بن شَيْبان (٢)رحمه الله فقال له اوصني بشيء فقال له ابرهيم ٱذكر الله ولا ( ) تَنْسَهُ فان لم تستطع ذلك فلا ( ) تَنْسَ الموت، وقيل لبعض المشايخ اوصني فقال (١) أَهْحُ أسمك من ديوان القُرّاء، ١٠ وقيل لأبي بكر الواسطي رحمه الله اوصنا فقال (١/ عُدُّ ما انفاسكم واوقاتكم والسلم، وقيل لآخَرَ اوصني فقال (أ) القِلَّة واللَّهِ قَالَحُوق بالله عــزّ وجلٌّ، وقالُ (١٠)ذو النون (٢)رحمه الله بيناً أنا (١١)اسيرُ في جبل (١١)المُقَطَّم اذا أنا برجل على باب كهف فسمعتُهُ يقول سُبْحانَ من عطَّل قلبي (١١١)من الإياس وعَمَرَه بالآمال فاليأسُ منه قد فارقني والأمل فيه قد (١٤) أوصلني ١٥ فتأمَّلتُهُ فاذا هو رجل قد أكمدتْه العبادة وأقرحتْه الزهادة فدنوتُ منــه فتركني وولَّى فقلت له (١٠٠) اوصني (١٦) قال (١١٪ أنظُرْ أن لا تقطع أَمَلَك عن Af.120a الله (۱) تعالى طُرْفةَ عين وآجمع بين السَّرّاء والضَّرّاء (١٨) وصِلْ بينك وبين الله (۲) تعالى ترى السرور في يوم (۲۹) يَغْسَرُ (۲) فيه المُبْطِلون قلت زِدْني قال حَسْبِك حَسبِك، (٢٠) وقال رجل لذى (٢١)النون (٢) رحمه الله زوَّدْني كلمةً ٠٠ فقال لا تُؤثِرن الشك على اليقين ولا (٢٦) تَرْضَ من نفسك بغير التسكين

<sup>(</sup>۱) A مكون (۲) B om. (٤) B om. مكون (٥) AB الله الله (٩) مكون (٦) الله الله (١٦) الله الله (١٦) الله الله (١١) الله الله (١١) الله الله (١١) الله

والصدق حتى (١) تَغَلُّص ونصير الى الله (٢) نعالى والله يفعل ما يشآء ويحكم ما يريد، وصيّة اوصى بها <sup>(۱)</sup>ذو النون لبعض اخوانه فقال يا اخى اعلم انّه لا شرف اعلى من الاسلام ولا كرم اعزُّ من الْتَقَى ولا عقل احرزُ من الورع ولا شفيع انجحُ من التوبة ولا لباس اجلّ من العافية ولا وقاية (٤) امنعُ من ه السلامة ولا كنز اغني من القنوع ولا مال اذهب للفاقة من الرضأ بالقوت ومن اقتصر على بلغة الكناف فقد انتظم الراحة والرغبةُ مفتاح التعَب ومطيّة النصب والحرصُ داع إلى التهجّم في الذنوب والشره جامع لمساوى العيوب ورُبَّ طع (٥) كاذب وأمل خايب ورجاً ﴿ يؤدَّى الى الحرمان وإرْباح يئول الى الخسران، (٦) وقال الْجُنَيْد (٧) رحمه الله في كلام لـ ل لبعض أصحاب Af.1196/أوصيك بقلّة الالتفات الى اكحال الماضية عند وُرود (<sup>†)</sup>اكحال الكاينة، (٧)قال وقلت لأبي عبد الله الخيّاط الدينوري (٧)رحمه الله أَوْصِني بشيء فقال أوصيك بخصلةٍ ما أَعْلَمُ أن يكون خصلةٌ (١٠) لم تصحبُه آفةٌ غيرها قلت وما هي (١١) قال ذِكْرك لأخيك (١٢) بالجميل في ظهر الغيب ودعاً وَك لـ ٥، وحُكى عن ابي بكر الورّاق (١) رحمه الله انه قال بِعْتُ العزّ من شهوة العزّ ١٥ ولشتريتُ الذُلُّ من خوف الذُلُّ (١١)هذا جزآء من خالف (١٤) وصيّة الله (۱) تعالى، وأتى رجلُ ذا النون المصرى (۱) رحمه الله فقال له اوصني فقال له بما أوصيك إن كنتَ أُيِّدْتَ في علم الغيب بصدق التوحيد فقد سبق لك قَبْلَ أَن تُخْلَقَ من لَدُنْ آدم (٧)عليه السلم الى يومك هذا دعوةُ النبيين

<sup>(</sup>۱) B om. فنع (۱) B om. خاص و (۱) B om. خاص و (۱) B om. أغناص و (۱) B om. أخلص و (۱) B om. (۱) B o

(١)له أَوْصِنا فقال افتدول مجميع ما رأيتم منّى الاّ شيئيْن (٢)فلا نستدينوا على الله (١) تعالى ولا تصحبوا المردان، وقيل لسّريّ السَّقَطي (١) رحمه الله اوصنا بشيء فقال لا تستدينوا على الله (١) تعالى ولا تنظروا في وجوه المُرْد، (أ) وقال رجل لأبي بكر البارزي اوصني فقال آحذر أُلفتك وعادتك والسكون · الى راحتك ، وقال ابو العبّاس بن عطاً ، (١) رحمه الله في (٤) بعض وصاياه لإِخوانه احذروا ان يكون غُمومكم من اجْل ما يظهر لكم وعليكم بما (٥)شآء (١) الله دون ما نشآء ون ، (٧) وعن جعفر الخُلْدى (١) رحمه الله انّه قال كان A£1119a/كجنيد (١)رحمه الله يوصى لرجل ويقول قَدِّمْ نَفْسك وَأُخِّرْ عزمك (٨)ولا تَقَدُّم عَرَمَكَ وَتُؤخِّر نَفْسَكَ فَيَكُونَ (١)فيها إِبْطَآءَ كُثَيْرٍ، ووجدتُ في كتاب ١٠ لأبي سعيد الخرَّاز (١) رحمه الله يوصى مريدًا او صديقًا له فيقول يا اخي (1) خالص اصحابك (١٠) مخالصةً وخالط اهل الدنيا مخالطة شاهدهم بظاهرك وخالِفْهم بفعلك ودينك لا (١١) تثلبْ ان (١٢)ضحكوا فأبك وإن فرحوا فأحزن وإن استراحوا فجدٌ وإن شبعوا فَعَوّعْ وإن ذَكَرُوا الدنيا فأذَكُرُ الآخرة وإصبر على قلَّة الكلام والنظر والحركة والطعام والشراب واللباس حتى يُسكنك الله ١٥ من الفردوس حيث بشآء برحمته، وقال ابو سعيد الخرّاز (١٢) يوصي بوصيّة لبعض اصحابه أحفظ وصبّتي ابّها المريد وأرغب في ثواب الله (١)نعالي وإنما هو ان ترجع الى نفسك الخبيثة (١٤) فتُذيبها بالطاعة وتُفارقها وتُمينها بالمخالفة وتذبحها بالاياس فما سوى الله وتقتلها بالحيآء من الله (١)عزّ وجلّ ويكون الله حسبك وتُسارع في جميع الخيرات وتعمل في جميع المقامات .r وَقَلْبُك وَجِلُ (أَأَن لا يقبل منك (°<sup>()</sup>فهذا حقايق القبول والاخلاص

<sup>(</sup>۱) B om. (۲) B y. (۲) B ال (۲) B om. (۱) B معنی (۲) A radds (۲) (۲) B om. (1) B om.

<sup>(</sup>٦) A adds وعليكم . (٢) B om. عن (٩) . وعليكم (١٩) . وعليكم (١٦) .

<sup>(</sup>۱۱) ه عنول B app. محمول B (۱۲) ه. بنهم میل B app. مخالظة (17) هنالظة written above as a variant.

<sup>(</sup>١٥) B app. فهذه but the latter half of the word is almost illegible.

المجوارح الظاهرة بالدعاء (۱۱) لأنّ الدعاء ضربٌ من المخدمة (۱) يريد ان (۱) يزيّن جوارحه بهن المخدمة والوجه الثانى (٤) ان يدعو ايتّبارًا لما أمره الله (٤) نعالى بالدعاء (١٥) دعاً للجُنيْد رحمه الله (٤) نعالى الهى وسيّدى ومولاى من احسنُ منك حكمًا لمن ايتن بك ومن اوسعُ منك رحمةً لمن انقاك من احسنُ منك عطفًا ورأفةً لمن ارادك وأقبل على طاعتك فكلّم فى نعمايك يتقلّبون ولك بفضلك عليهم يعبدون (١) سرت همومهم بك اليك وانفردت ارادتهم لديك وأقبلت قلوبهم بك عليك وفنيت حظوظهم من (١) دونك واجتمعت لك وحدك فهم اليك فى الليل والنهار (١) متوجّهون من (١) لاحوال (١) مقبلون ولك على (١١) الاحوال (١١) مؤثرون فأنا ما المئلك الهي وسيّدى ومولاى ان تكون لى بفضلك كاليًا كافيًا عاصمًا راحمًا في امور الدنيا والآخرة متوكّل لا اله اللّ انت سجانك انيّ كنت من الظالمين، في امور الدنيا والآخرة متوكّل لا اله اللّ انت سجانك انيّ كنت من الظالمين، فيهن طرف من (١٤) دعواتهم في معانى مفاصده وإحواهم (١٥) مختصرٌ لمن اراد ينظر (٢١) دينظر (١٦) فيها ويتبرّك بذلك (١١) وبالله التوفيق،

## باب في (١٨) وصاياهم التي اوصي بها بعض لبعض،

10

قال بعض المشايخ قلتُ لرُوَيْم (٤) رحمه الله أَوْصِنى بوصيّة فقال (٤) لى يا بُنَى ليس غير بذُل الروح فان قدرت على ذلك ولاّ فلا تشتغلْ بتُرّهات الصوفيّة، واجتمع اصحاب يوسف بن انحسين، عند يوسف (١٩) رحمه الله فقالوا

<sup>(</sup>۱) B om. (۱) A ربك (۱) ان B om. (۱) ان B (۱) المختبد B app. ان B app. (۱) ان شرت (۱) المختبد (۱) المختبد (۱) المختبد (۱) المختبد المواج (۱) المختبد المواج (۱) المختبد المختبد (۱) المختبد المختبد (۱) المختبد المخت

وصاهم الذي اوصول بها بعضهم الى B (۱۸) . وإنه الموفق B (۱۲) . فيه B (۱۲) . وصاهم الذي اوصول بها بعضهم الى الله instead of . . بعض المان (۱۹) . بعض

ادهم (١) رحمه الله انَّه كان في سفينة (٢) فاج البجر وأمرول الناس ان يرمول بأمنعتهم الى البجر فقيل له يأبا اسحق ادع الله لنا فقال ليس هذا وقت Af.118a الدعآء (٢) هذا وقت النسليم، (٤) وقال بعضهم صِدْق الاجابة من ربَّك في صدق الدعآء من قلبك، قال وسمعتُ جعفرًا قال سمعت الجُنيْد رحمه الله ه قال كان سَرِيّ السَّقَطي رحمه الله اذا دعا يقول اللهمّ مهما عذّبتني بشيء فلا تعذُّبْني بذلَّ الحجاب، وعن ابي حمزة (١) رحمه الله قال قلت لسرى السقطى (١)رحمه الله ادع لى فقال جمع الله بينى وبينك تحت شجرة طُوبًى فانّه بلغني انّه اوّل ما يَدخل الاولياَء الجنّة يستريحون تحت <sup>(٥)</sup>شجرة طوبي، (۱) وفيما حُكي عن ابي محمّد الجَريري (٦) قال سمعت ابرهيم المارستاني (١) رحمه ١٠ الله تعالى يقول رأيت الخضر (١) رحمه الله في المنام فعلَّمني عشر كلمات وأحصاها على بين اللهم إنّى اسألك حُسن الاقبال عليك والاصغآء اليك والنهم عنك والبصيرة في أمرك والنفاذ في طاعتك والمواظبة على ارادتك والمبادرة في خدمتك وحُسن الأدب في معاملتك وبرد التسليم اليك (١) والنظر الى وجهك، وحُكى عن ابي عُبَيْد البُسرى (١) رحمه الله تعالى قال ١٥ رأيت عائشة (١) رضي الله عنها في (١/١٨نام فقلت لها يـا التي علميني دعآء (١) قال قالت يأبا عبيد قل اللهم اقلل مؤنتي وأحْسِنْ معونتي وأعِنّي على أمر دنیای وآخرتی قال قلت یا اتی زیدینی (۱) قالت یکفیك یأبا عبید، وكان بعض المشايخ اذا دعا يقول (١٠) في دعا يه الهي ادعوك في الملاكا (١١) تُدْعَى الارباب وأدعوك في الخلاء كما (١١) تُدْعَى الاحباب، (١١) قال (١١١) الشيخ ٢٠ رحمه الله وسألتُ بعض المشايخ عن الدعآء ما وَجْهُهُ لأهل التسليم والتفويض فقال يدعو الله (١٤)عزّ وجلّ على وجهَيْن احدها يزيد (١٥)بذلك (١٦)نزبين

to وقال B om. (۲) B وهذا B (۲) . فهاج B om. from (۱) B om. وهذا B om. from والنظر (۲) B om. (۲) B om. النع (۵) . المجنيد رحمه الله قال قال في دعايه . (۱) B om. فقالت B (۱) . النوم B (۱) . النج رحمه الله . (۱۱) B om. وقال B (۱۲) . يدعوا B (۱۱) . يدعوا B (۱۱) . وجهل (۱۲) B om. عز وجل (۱۲) B om. عز وجل

(١) والهي ما أَطْيَبَ وإقعات الإلهام منك على خطرات القلوب ومــا الذَّ مناجاة الإسرار اليك في وطنات الغيوب الهي اذا قلت لي في القيامة عَبْدي ما غرّك بى فأقول سيّدى برُّك بى وإن ادخلْتنى النار بين اعدا َيك (١)لأخبرتُهم بانّی کنت فی الدنیا احبّک لانّک مولای ومن جمیع الاشیآء مغْنای، وکان ه يقول اللهمَّ إن نجَّيتني نجِّيتني بعفوك وإن عذَّبتني عذَّبتني بعدلك رضيتُ ما بى لابِّك ربِّى وأنا عبْدك الْهِي أنت تعلم انَّى لا اقوى على النار (٢) وأنا اعلم انَّى لا اصلح للجنَّة فا اكحيلة الاّ عفوك، وقالَ اللهي (٤) وسيَّدى وسرورى تكرُّمكُ شغلني عن قبيح عملي وإن كان فيه (٥)شقاى وسرورى بنعمتك شغلني عن حسن عملي وإن كان فيه نجاتي وسروري بك أنساني السرور (٦) بنفسي، ١٠ وَكَانَ يَقُولُ اللَّهِمَّ انَّى انْقُرَّبِ اللَّكِ وَبِكَ أُدَلُّ عَلَيْكَ وَحُجَّتَى نِعَمُكَ لا عملى وما (١) اظنَّك تحاسب غدًا بعدالك من غشيتُه اليوم بفضالك وعنوُك (١) يستغرق الذنوب ورضوانك يستغرق الآمال (٩) ولولا انَّك بالعفو تجود ما كان عبدك (١٠) بالذنب يعود، وكان يقول الهي وسيّدي ومولاي ومن جميع الاشيآء مغناى ضيَّعتُ نفسي بالذنوب فرُدُّها عليّ بالتوبة (١١)أنت تعلم أنّ الكريم ١٥ من عبادك يعنو عمَّن ظلمه وقد ظلمتُ نفسي وأنت آكرم الاكرمين فأعفُ عنَّى (١٢) الْهِي أنت تعلم أنَّ إبليس عدوَّ لك ولي وليس شيء (١٢) أَنْكَى (١٤) لكمن وأقطعُ لكين من غفرانك لى فأغفر لى يا ارحم الراحمين، سمعتُ (١٥) عمر المَلطيّ (١٦) بأ نطاكية يقول قلتُ لبعض المشايخ ينبغي أن تدعو لي (١٧) فقال يا فتى انا ادعو لك ولكن ينبغى (١٨) لك ايضًا ان تكون بالحضرة ٢٠ فاذا (١٩)دعوت لك ولم تكن بالحضرة لم ينفع دعاى، وحُكى عن ابرهيم بن

<sup>(</sup>۱) الهي (۱) وحجب عن المحلفه (المخليقة) انسي بذلك B adds (۱) . ساتي (۱) (۱) . ولو (۱) (۱) . تستغرق (۱) (۱) . ظلك (۱) . الله (۱۱) . اللهم الك تعلم (۱) (۱۱) . ان (۱۱) . اللهم الك انت (۱۱) . انكا (۱۱) . فقال لي (۱۷) . يقول بانطاكية (۱۱) (۱۱) . ووتك (۱۱) (۱۱) . دعوتك (۱۱) .

والنهار بذكرك معمورة وبخدمتك وعبادتك موصولة حتى يكون الورود ورودا وإحدًا وإلحال حالًا وإحدًا لا سآمة فيه ولا فتور ولا مكل ولا تقصير حتى أسرع به اليك في حين المبادرة وأسرح بذلك اليك في ميادين المسابقة و الرزقني من طعم ذلك اللذا يَذَ السايغة يا أَكْرَمَ الأكرمين، سمعتُ ابا سعيد · الدينوري بأطرابُلُس يدعو (١) هذا الدعآء في مجلسه، اللهم انّي استالك بحقّك عليك فلا حقّ احقّ من حقّك عليك مجفّك على اهل الحقّ (٦) وبحقّ.اهل الحقّ عليك وبحقّ كلّ ذى حقّ بان لك بقِدَهك بعلمك بكلّ شيء ومأكمُك لكلّ شيء وقدرتك على كلّ شي (١) صلِّ على محمّد وعلى (١) آله وأن تنعل بي كذا (٥) وكذا، وحُكَى عن (٦) عمر بن بَحْر قال هذا دعاً . حفظتُهُ عن ١٠ الشبلى انّه كان يدعو (١)به، اللهم لك الحمد يا ضيآء السموات والارض ويا بهآء السموات والارض ويا قيُّوم السموات والارض ويا نور السموات والارض بحق أسمآيك عليك (١) وبحقّك عليك فلا حقّ اجلّ منك عليك (أ) وبحقّ ما انزلتَ وبحقّ من جعلتَ له فهمًّا فيما انزلتَ يا الله ويا من لا سِواكَ الله ويا من (١٠)أنت الله صلِّ على محمَّد وعلى آل محمَّد (١١)وأجمعهم ١٥ ولا تُشتُّمْ وأرحم ظواهرهم وأعْمُرْ بوأطنهم (١٦) وثُمْ لهم بالكلاية والكفاية وكن له عِوَضًا مِن كُلُّ عِوَض وأرحمهم ولا تردُّهم اليهم طُرْفةَ عَيْن ولا أقلُّ من ذَلَكَ بَحِقَّ كُلُّ حَقَّ أَنت ذَلَكَ الْحَقِّ وَأَجَعَلَهُم أَنقياً ۚ ﴿ (١١) وَأَجَّلاً \* في معانيك (١٤) اللَّدُنيَّة وآجعلهم مـبَّن اذا قال (١٥) قال على التحقيق وإذا سكت فلا سِواكَ، ومن دعوات يحيى بن مُعاذ الرازي (١٦) رحمة الله عليه الهي وسيّدي وأَمَلي ٢٠ ومن به يتمّ عملي وكان يقول الهي ادعوك بلسان املي حين كلَّ لسان عملي

<sup>.</sup> ال محمد B (٤) عمد الله عبد B (٦) . ومجق اهل المحق . (٦) B om. بنذا B (١).

<sup>(</sup>٥) B adds كال (٦) عبرو بن يحيى B (٦) . كما قال (٩) عبرو بن يحيى B (٥) . كما قال (٩)

<sup>(\7)</sup> B om.

أَيا جُودَ رَبِّي ناجٍ رَبِّي بِحاجَتي \* فا لي إِلَى ربَّي سِواكَ شَيْيعُ، دعاء للجُنيْد (١) رحمة ألله عليه (٢) مستخرج من كتاب المناجاة ، اللهم إنّى اسئلك يا خير السامعين ومجُودك (١) وتمجْدك با أَكْرَمَ الاكرمين (١) وبكرمك وفضلك يا أَسْهَجَ السامحين وبإحسانك ورأفتك يا خير (٤) المُعْطين اسئلك سؤال ه خاضع خاشع متذلَّل متواضع ضارع اشتدَّت البك فاقتُهُ وأَنْزَلَ بك على قدر الضرورة حاجتَهُ (٥) وعظمتْ فيما عندك رغبتُهُ وعَلمَ ان لا يكون شيء الاّ بمشيَّتك ولا يشفع شافع اليك الاّ من بعد إِذْنك، فَكُم من قبيح قد سترتَهُ وكم من بلاً قد صرفتَهُ وكم من عثرة قد أَقَلْتَها وكم من زلَّة قد (٦) سهلتَ (٧) بها وكم من مكروه (١) قد رفعتَه وكم (١) من ثناً - قد نشرتَه ، اسئلك يــا ١٠ سامع اصوات (١٠) المستغيثين، وعالم خفيّ إضار الصامتين، ومطّلع في الخلوات على أفعال المتحرّكين، وناظر الى ما دقّ وجلّ (١١)من آثار الساعين، اسئلك أن لا تحجب بسؤ فعلى عنك صوتى، ولا تفضحني بخفيّ ما اطّلعتَ عليه من سرّى ، ولا تعاجلني العقوبة على ما علمتَه من خلواتي وكن (١٢) بي في (١) كلّ الاحوال (١٢) رافقًا، وعليّ في كلّ (١٤) الاحوال عاطفًا، الهي وسيّدي ١٥ وسَنَدى أنا بك عايد لايد مستغيث مستجير من (١٥) تكاثف (١٦) تخاوف عَلَل سرّی، ومن لزوم ذلك ضميری وقلبي، حتى يكاد ذلك أن يلاً صدری، Af.117a ويُوقف على الانبساط الى ذِكْرك عقلى ولسانى ويمنع من الحركة في الخدمـــة جسمى، فأنا في حبس ما يعارضني من ذلك من النقص والتقصير، (١) اسئلك ان تُخرج ذلك عن (١٧) ذكرى وتمنعه من (١٨) قلبي وأجعل اوقاتي من الليل

بالعِبَر والحُرقات، واجعل قلوبنا غوّاصةً في (١)موج (٢)قَرْع ِ ابول ِ السموات، تابهةً من خوفك في (٢) البوادي والفلوات، افتح لأبصارنا بابًا الى معرفتك ولمعرفتنا أفهامًا الى النظر في نور حكمتك يا حبيب قلوب الوالهين ومنتهى رغبة الراغبين، (٤) ولذى النون رحمه الله اللهم انت آنسُ المؤنسين لأوليآيك ه (°) وأَقْرَبُهم بالكفاية من المتوكّلين عليك لِمَشاهدهم فضما يرُهُمْ نَطَّلُعُ على أَسرارهم، الْهِي سرّى اليك مكشوف وأنا اليك ملهوف اذا اوحشني الذنْبُ آنسني ذِكْرُك عالمًا بأنَّ أزمَّة الأمور بيدك وإنّ (٦) مصدرها عن قضا يك اللهي مَنْ أَوْلَى بالذلّ والتقصير منّى وقد خلقتَني ضعيفًا ومن أَوْلَى بالعنو منك وعِلْمُك (١) بي سابقُ (١) وأَمْرُك (١) بي مُحيطُ أَطَعْنُك بإذْنك والمِنَّةُ لك عليَّ وعصيتُك ١٠ بعلْمِك والحُبَّةُ لك عليَّ، أَسْئَلُك بوجوب رَحْمِتك وانقطاع حُجَّتي وتفقّرى اليك وغناك عنَّى أن تغفر لى (أ)خطيَّتي الظاهرة والباطنة، (١٠)دعاً - ليوسف أبن أكحسين (١) رحمه الله، اللهمّ أنا نباتُ نِعَمِك فلا تجعلْنا حصاً يدَ نِقَمِك، (١) اللهم أعطنا ما تريد منا يا من أعطانا الايان به من غير سؤال لا تمنعنا عَنْوك مع السؤال فانّا اليك آيبون (١١) ومن الاصرار على معصيتك (١٢) تايبون، (١٤) فانّا اليك ذاعنون تايبون، اللهم تقبَّلْ ما (١٤) مننت به علينا من الاسلام والايمان الذي به هدّيْتَنا وأعفُ عنّا، الهي (١٠) نِعَهُك محيطة بنا وأنت المذخور لشُكْرِها وعِزّتك ما شكرك (١٦) احدُ الّا بك، وقال يوسف (٦)رحمه الله سمعت حكيمًا يقول في دعآيه الحمد لله الذي شكر على ما به أَنْعَمَ وذمّ على ما لو شَآء (١٧)منه عَصَمَ، شَكَرَ نفْسَهُ بنفسه عن خَلْقه لانَّه الله الذي لا ٢٠ الله الا هو، قال سمعت بعض المشايخ يقول في مناجاته،

دعا اخر B ولذا A (٤) . . البرارى B om. (٢) B om. (١) . فرج B (١) . في B البرارى B ولذا A (٤) . . وافريم B ولا ولا م (٥) . له اللهم الخ . ومن اصر B (١١) . دعا اخر B (١٠) . الظاهر والباطن برحمتك B (١) . امرك A (٨) . فانا اليك ذاعنون تايبون B om. (١٢) B om. (١٢) . فانا اليك ذاعنون تايبون written above. (١٥) . عبد B (١٦) . فيمتك B (١٥) . فيمتك B (١٥) . عبد B (١٦) . فيمتك B (١٥) .

وإِنْ حَلَّ الرُّقادُ بِجَفْنِ عَيْنِي \* رَقَدْتُ إِجابَةً لَكَ لَا لِأَهْدا، (') قال الشيخ رحمه الله وهذه الاشعار فيها ما هي مشكلة وفيها ما هي جلية ولهم فيها اشارات لطيفة ('') ومعان دقيقة فمن نظر ('') فيها فليتدبَّرها حتى يقف على مقاصدهم ورموزهم حتى لا ينسب قائلها الى ما ('') لا يليق بهم وإذا اشكل على مقاصدهم وأفليستبحث بالسؤال عن من يفهم لان لكل مقام ('') مقالاً ولكل علم ('') اهلاً ولو اشتغلنا بشرحه لطال ('') الكتاب،

## باب الدعوات التي كان يدعو جها المشايخ المتقدّمون من اهل الصفوة،

دعاء كان يدعو به (أ) ذو النون رحمه الله، (١) اللهم المحوّل حوّلك الله المعوّل حوّلك الله العجز ولا الخلف في كلّ خلقك مدد قوّة وحول وأنت الفعّال لما يشآء لا العجز ولا المجهل يعارضانك ولا النقصان والزيادة يُعيلانك وأنّى يعارضانك وها ما خلقت وكيف لا يعارضانك وها ما خلقت وكيف لا يعارضانك ممّا احدثت وما خلقت وأنت الموجود بالدلايل عليك فلن يخلق خلقك غيرك أنت فتباركت يا من كلُّ مدروك فمن خلقه وكلُّ محدود المدروكات فمن صنْعة أنت الذي لا يُدركك في الدنيا العيان ولا يستغنى عنك مكان ولا يعرفك غيرك الا باقراره لك بالوحدانية ولا يجهلك من خلفك الا ناقصُ المعرفة ولا (١١) يُسمّيك شيء عن شيء ولا بحدُّ قدرتك احدُّ ولا يخلو منك مكان ولا يشغلك شأنُ عن شأن دعاء آخر (١١) لذى النون ولا يخلو منك مكان ولا يشغلك العيون منّا فوّارات بالعَبَرات، والصدور منّا محشقً وحمه الله اللهم اجعل العيون منّا فوّارات بالعَبَرات، والصدور منّا محشقً

ولأبى سعيد الخرّاز (١)رحمة الله عليه،

قَلْبُ بُعِبُّكَ لا يُومِى إِلَى (١) أَحَد \* نَكَادُ هِمَّتُهُ (١) تَاهْاكَ بِالخَبَرِ فَوَادُهُ مِبْكَ مَنْ فَلَقِ (٤) التَّقْرِيبِ فَالنَظْرِ فَلْكُبُرِ فَلْكُلُهُ وَمُعْجَنَهُ \* إِذَا سَمَتْ بِكَ يَا عِزَى ومُفْتَخَرِكِ فَلْبَتْهُ \* إِذَا سَمَتْ بِكَ يَا عِزَى ومُفْتَخَرِكِ فَلْبَتْهُ \* إِذَا سَمَتْ بِكَ يَا عِزَى ومُفْتَخَرِكِ وَالْبَصِرِ وَالْبَصِرِ وَالْبَصِرِ وَالْبَصِرِ وَالْبَصِرِ مَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْعَمْلُ اللَّهُ عَلَى الْعَرْبِ لَ مَكَامُ عَلَى الْمُعْلِى اللَّهُ عَلَى الْعَرْبِ لَهُ اللَّهُ عَلَى الْعَرْبِ لَهُ اللَّهُ عَلَى الْعَرْبِ لَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْعَرْبِ لَهُ اللَّهُ عَلَى الْعَرْبِ لَهُ الْعَلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْعَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْعَلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِى اللَّهُ الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى اللَّهُ الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْ

(۱۱) أَها بُكَ أَنْ أَقُولَ هَاكُتُ وَجْدًا \* عَلَيْكَ وَقَدْ هَاكُتُ عَلَيْكَ وَجْدًا وَجُدًا \* عَلَيْكَ وَجُدًا هَا كُتُ وَجُدًا اللَّهُ عَلَيْكَ أَنْ الرُّقَادَ (۱۰) وَلَوْ أَنَّ الرُّقَادَ (۱۰) وَلَوْ أَنَّ الرُّقَادَ (۱۰) فِطَرْفي \* جَلَدْتُ جُفُونَهَا بِالدَّمْعِ (۱۲) جَلْدًا ، حمار الله عبد (۱۲) الله ،

ولَكُنِّي أَقُولُ حَبِيتُ حَقًّا \* (١٩) إِذَا الوَجْدُ المُبَرِّحُ مِنْكَ يَهْدَا

<sup>(</sup>۱) B om. (۲) B app. بشر. (۲) A الفر. (٤) A الفر. (٤) A الفر. (١) الفر. (١) الفر. (١) الفر. (١) الفريات الدقيق الدقيق الدقيق المرتجات الموريات الدقيق الدقيق الدقيق المرتجات الموريات 
ولأبى نصر بِشْر بن الحرث (١)رحمة الله عليه،

لا تَعْجَبَنَ اِوَحْدَتَى وَنَفَرُد به وَمِنَ التَّفَرُدِ فَى زَمَائِكَ فَٱرْدَدِ ذَهَبَ الإِخَآءَ فَلَيْسَ ثَمَّ أُخُونُ \* إِلاّ التَّمَلُّقُ بِاللِّسانِ و بِاللَّدِ فَإِذَا تَكَشَّفَ لَى بِمَا فَى قَلْبِهِ \* عَلَيْتُ (اً) ثَمَّ نَقِبَعَ سَمِّ الأَسْوَدِ،

· وليوسف بن اكسين (٢)الرازى رحمة الله عليه،

أُحِبُّ مِنَ الإِخْوانِ كُلَّ مُوَاتَى \* (٤) غَبِيًّا عَمِيَّ الطَّرْفِ عَنْ عَثَراتِي يُوافِقُنِي فَي كُلِّ أَمْرٍ أُحَبُّهُ \* وَيَعْفَظُنِي حَيًّا وَبَعْدَ وَفاتِي فَكَنْ لَي بِهِذَا لَيْتَنِي قَدْ وَجَدْتُهُ \* فَقَاسَمْتُهُ مالى ومِنْ حَسَناتِي،

(۱) يُعارِضُها الواشُونَ فيكَ بِكُلِّ ما \* (٨) يُقَلِّقُها في سرِّ ها وَالعَلانِيَهُ (١) وَبَلَّغْتَها ما كُنْتَ أَنْتَ لَها بِهِ \* (١٠) فَنَعْذِرُهُمْ فِي كُلِّ ما كانَ كاينَهُ اللهُ وَبَلَّا ما كانَ كاينَهُ لَقَدْ قَرَحَتْ مِنْها السُّوَيْداَ مِ ثانِيَهُ، لَقَدْ قَرَحَتْ مِنْها السُّوَيْداَ مِ ثانِيَهُ،

ا (١١) وكتب ابو عبد الله (١٤) الهَبْكلي الى ابى عبد الله القُرَشي رحمه الله تعالى، ذات هُوِيَّنُهُ تَكُونُ مُذَكَّرَهُ \* مَعْرُوفةً تَحْتَ الخَواطِرِ مُنْكَرَهُ لا تَجْتَلَى عَيْنُ العُقُولِ (١٥) ضِياً على \* فَلَها بها الأَبْصارُ عَنْها مُبْصِرَهُ وأَعَزُ مُهْمَنع مَكانِ تَناوُلِ \* مِنْها عَلَى مَنْ لا يُراها مُخْبَرَهُ

سُبُلُ الْمَعَارِفِ كُلُّهَا إِلَّا جِهَا \* (١٦) مَسْدُودَةُ عَنْهَا الْمَدَاهِبُ مُقْنَرَهُ فإذا عَلِقْتَ جِهَا وغِبْتَ بِعَيْنِهَا \* عَنْهَا تَجَلَّتْ لِلْعُقُولَ مُخَبِّرَهُ،

(۱) وله،

(اً) كَيْفَ شُكْرى لِمَنْ بِهِ يَعْسُنُ الشُّكُرُ ومِنْهُ شُكْرِكَ لَـهُ فِي الوِدادِ إِنَّهَا يَشْكُرُ المُحِبُّونَ وَجْدًا \* وصَفَاءً مِنْ خاصَّةِ الإِنْفِرادِ، (المُولِهُ،

و حَقًّا أَقُولُ لَقَدْ كَلَّفْتَنَى شَطَطًا \* حَمْلَى هَواكَ وصَبْرَى إِنَّ ذَا (٤) لَعَجِيبُ جَمَعْتَ شَيْءَيْنِ فَى قَلْبَى (٥) لَهُ خَطَرٌ \* نَوْعَيْنِ ضَدَّيْنِ تَبْرِيدُ وَتَلْهِيبُ جَمَعْتَ شَيْءَيْنِ فَى قَلْبِي (٤) لَهُ خَطَرٌ \* نَوْعَيْنِ ضَدَّيْنِ تَبْرِيدُ وَتَعْدَيِيبُ الْمَارِمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَعَبْرِي صَبْرُ (٨) أَيُّوبِ اللهُ كُنْتُ إِنْ كُنْتُ أَدْرِي كَيْفَ يُسْلَمُنَى \* صَبْرِي عَلَيْكَ وصَبْرِي صَبْرُ (٨) أَيُّوبِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

نَهَانَى حَيَابًى مِنْكَ أَنْ أَكْتُمَ الهَوَى \* (١٤) وَأَغْنَبْنَى بِالنَهُمْ عَنْكَ مِنَ الكَشْفِ
تَلَطَّفْتُ فِي أَمْرِى فَأَبْدَأْتُ شَاهِدى \* إِلَى (١٥) غايبي وَاللَّطْفُ يُدْرَكُ بِاللَّطْفِ
تَرَايَّمْتَ لِى بِالغَيْبِ حَتَّى كَأَنَّما \* (٢١) تُبَشِّرُنِي بِالغَيْبِ أَنَّكَ فِي الكَفْتِ
أَرَاكَ وَبِي مِنْ هَيْبَتِي لَكَ وَحْشَةٌ \* (١١) فَتَوْنِسُنِي بِالنَّطِفِ مِنْكَ (١٨) وبالعَطْفِ
مَا الْعَلْفِ مِنْ هَيْبَتِي لَكَ وَحْشَةٌ \* (١١) وَذَى عَجَبُ كُونُ الْحَيَاةِ مَعَ الْحَنْفِ،

<sup>(</sup>۱) B om. this and the following verse. (۲) B om.

<sup>(</sup>٤) So both MSS. (°) B لها. (٦) Partly obliterated in B. (Y) B يقلقها

<sup>(</sup>۱) AB ابوب AB (۱۰) ان B (۱۰) مکروب AB (۹) مکروب در ان B (۱۰) ابوب الم

وبالقطف A (۱۲) A فيُوْ إِنسْنِي , vocalised by a later hand. (۱۸) A وبالقطف

وذا B (۲۰) ويجيا محبّ B (۱۹).

فلا (١) غايبُ عَنَّى فأَسْلُو بِذِكْرِهِ \* ولا هُوَ عَنَّى (١) مُعْرِضْ فأَغِيبُ

(م) وله،

جَرَى السَّيْلُ فاَسْنَبْكَانِيَ السَّيْلُ (٤) إِذْ جَرَى \* وفاضَتْ لَهُ مِنْ مُقْلَتَى عُرُوبُ مُوسِكَ مَ السَّيْلُ (٤) إِذْ جَرَى \* وفاضَتْ لَهُ مِنْ مُقْلَتَى عُرُوبُ مُ مَلِيَكُمْ لَقَى طِيبَكُمْ فَيَطِيبُ ، مَا الله اللهِ (٥) ويقال ان هذه الابيات لِسهل بن عبد الله (٥) رحمه الله في الصبر (٢) على المكاره،

أَنَذْكُرُ ساعةً أَلْعِقْتَ فَيها \* وأَنْتَ (ا) وَلِيدُها عَسَلاً وصَّرْا لِنَعْلَمَ أَنَّ هٰذَا الدَّهْرَ (١/ يُمْسِى \* ويُصْبِحُ طَعْنُهُ حُلُوًا ومُرَّا فَلا يَمْلَأُكَ مَعْبُوبِ مُسُرُورًا \* وإنْ فافاكَ مَصَرُقُ فَصَبْرا وإنْ قارَفْتَ في دُنْياكَ ذَنْبًا \* فَقُلْ في إِنْرِهِ بِا رَبِّ غَفْرا،

١٠ وليحيي بن مُعاذ الرازي (٥) رحمة الله عليه،

(أ) أَمُوتُ بِدا ﴿ لا يُصابُ دَوابِيا ﴿ وَلا فَرَخْ مِمَّا أَرَى (١٠) فِي بَلابِيا يَقُولُونَ يَعْبِي جُنَّ مِنْ بَعْدِ صِعَةٍ ﴿ وَلا يَعْلَمُ الْعُذَالُ مَا فِي حَشَابِيا إِذَا كَانَ (١١) دَاءَ المَرْ ﴿ حُبُّ مَلِيكِهِ ﴿ فَهَنْ (١١) غَيْرَهُ يَرْجُو طَبِيبًا مُدَاوِيا مَع ٱللهِ (١١) يَقْضِى دَهْرَهُ مُتَلَدِّذًا ﴿ (١٤) نَرَاهُ مُطِيعًا كَانَ (١١) وَكَانَ عَاصِيا مَع ٱللهِ وَشَلْ وَشَانِي نَحْوَ مَوْلَى المَوالِيا ذَرُونِي وَشَانِي لا تَزِيدُونَ كُرْبَتَى ﴿ وَخَلُوا عِنانِي نَحْوَ مَوْلَى المَوالِيا أَلا فَاهْجُرُونِي وَأَنْ فَا فِي قَطِيعَتِي ﴿ وَلا (١١) تَكْشَفُوا عَمَّا يَجُنُ فُؤَادِيا كَلُونِي إِلَى المَوْلَى وَكُفُوا مَلَامَتِي ﴿ لِآنَى بِالمَوْلَى عَلَى كُلِّ مَا بِيا ، لاَبِي العَبْاسِ بن عَظَاء فِي الشَكر ،

وَكُمْ يَدِلَكَ عِندَى (١٧) ما شَكَرْتُ لَها \* حَمَلْتُهَا أَنْتَ عَنَّى مَعْ (١٨) بَوادِيكا ضَعَفْتُ عن حَمْلِها عَجْزًا لِتَحْمِلَها \* الْكِنْ أَيادِيكَ تَحْمِلُها (١١) أَيا دِيكا،

Af.113b فلا غَيْمُها (١) يَعْلُو فيأ يَسَ (١) طامِحٌ ، ولا غَيْثُهُا يأْتَى فيَرْوَى عِطاشُهُ ا ثم قال للنسّاج ابن موضعك من هذا قال (١) بحيث الذلّ فقال (١٤) آه تذكر الذلّ بحضرتي غيرةً منه على المكان (٥) ثم انشأ يقول،

لَقَدْ فُضَّلَتْ لَيْلَى عَلَى النَّاسِ كَالَّتَى \* عَلَى أَلْفِ شَهْرٍ فُضِّلَتْ لَيْلَةُ الفَدْسِ ٥ أَنْ فَضَلَتْ لَيْلَةُ الفَدْسِ ٥ أَنْ فَي النَّامِ مَوْعِدُكِ الْحَشْرُ، ١٠ فِيا سَلْوَةَ الْأَيَّامِ مَوْعِدُكِ الْحَشْرُ، ١٠ فِيا سَلْوَةَ الْأَيَّامِ مَوْعِدُكِ الْحَشْرُ،

(٧) وقال الشبلي رحمه الله في مجلسه يومًا،

وَعَيْنَانِ قَالَ اللهُ (١/ كُونا فكانَتَ " فَعُولانِ بِالأَلْبِابِ ما (١) فَعَلَ الْحَمْرُ، غَمَ قَالَ لَسَتُ أَعْنَى (١٠) العبونَ النَّجْلَ ولكنَّى اعنى عبون القلوب ذوات الصُّدور فطُوبَى لمن كان له عبن في قلبه وأُذن واعبة وألفاظ مرضية، فقال المُحدور فطُوبَى لمن كان له عبن في قلبه وأُذن واعبة وألفاظ مرضية، فقال المُحدور (١١) العُكْبَرِيُ (١١) سألتُهُ عن الغَيْرة فقال غيرة البشرية للأشخاص وغيرة الالهية على الوقت أن يضيع فيا سوى الله ثم (١١) انشأ (١٤) وهو يقول،

ذابَ مِمّا في فُؤادى بَدَنِي \* وَفُؤادى ذابَ مِمّا في البَدَنْ فَاقْطَعُوا حَبْلِي وَإِنْ شِئْتُمْ صُلُوا \* كُلُّ شَيْ \* مِنْكُمُ عِنْدے حَسَنْ صَحَّ عِنْدَ الناسِ أَنِّي عَاشِقُ \* غَيْرَ أَنْ (١٠)كُمْ يَعْلَمُوا عِشْقَى لِمَنْ ١٥ وجرى شيء من العلم فأنشأ يقول،

وشُغِلْتُ عَنْ فَهُمْ الْحَدِيثِ سَوَى \* مَا كَانَ مِنْكَ (١٦) وحُبُكُمْ شُغْلَى فَأُد مَنْكَ رَبّا وحُبُكُمْ شُغْلَى فَأَد بَمُ نَحْوَ مُحَدِّتِي (١٧) نَظَرى \* أَنْ قَدْ فَهِمْتُ وعِندَكُمْ عَقْلَى وَكَان يُنشد هَذَيْن البيتَيْن كثيرًا (١٨) في مجلسه،

رَآنَى فأُوْرانَى عَجايِبَ لُطْفِهِ \* فَهِمْتُ وَقَلْبَى بِالْفِراقِ يَذُوبُ

وما نَطابَقَتِ الأَجْفانُ عَنْ سِنة \* إِلاَّ وَجَدْتُكَ بَيْنَ الْجَفْنِ وَلَكَدَقِ (الله يَعْلَ الْجَنْدُ رَحْهُ الله يَعْلِ كَانِ ابو الْحُسن سَرِى السَّقَطَى رَحْهُ الله كنيرًا يُنشد هذه الابيات، ولَمّا الَّهُ عَيْتُ الْحُبَّ قالَتْ كَذَبْتَنى \* فالى أَرَى الأَعْضَاء مِنْكَ كَواسِبا ولَمّا الْدَّعَيْتُ الْحُبُّ قالَتْ كَذَبْتَنى \* فالى أَرَى الأَعْضَاء مِنْكَ كَواسِبا ولَمّا الْحُبُّ حَتَى يَلْصَقَ الْحِلْدُ بِالْحَشَا \* وتَذْبُلَ حَتَى لا نُجِيبَ المُنادِيا وتَنْحَلَ حَتَى لا يُبقِي الْكَ الْهَوَى \* سَوى مُقْلَة تَبْكِي (الله الهُنادِيا وتَناجِيا وتَنْحَلَ حَتَى لا يُبقِي الْكَ الْهَوَى \* سَوى مُقْلَة تَبْكِي (الله الوثناجيا وتناجيا قال الْجَنيد رَحْهُ الله (الله (الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلْمُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله

ما في النَّهَارِ ولا في اللَّيْلِ لِي (١) فَرَجُ \* فما أُبالِي أَطالَ اللَّيْلُ أَمْ قَصُرا انشدني ابو (١) عمرو الزَّنْجَاني (١) بتبريز قال كان الشِبْلي (١) رحمه الله يقول عند (١١) موته)

قَالَ سُلْطَانُ حُبِيِّهِ \* أَنَا لا أَقْبَلُ الرِّشَا فَسَلُوهُ فَدَيْثُمُهُ \* لِمَ (١٢) قَتْلِي تَحَرُّشا

(al, (15)

أَظَلَّتْ عَلَيْنا مِنْكَ يَوْمًا غَمِامةٌ أَظَلَّتُ عَلَيْنا مِنْكَ يَوْمًا غَمِامةٌ

(۱) B النشدنا المحلدى عن المجنيد عن سرے السقطى قال كان كثيرًا ما ينشد المخ (۱) (۲) A به with the written above as a variant. (۲) B و دخلت (۱) The reading of B is doubtful as the beginning of the word is obliterated: the last three letters seem to be ماه . (۱) B مقول (۱) مناف (۱) . بنشد هذین البیتین محرفه و یقول (۱) . فرح (۱) . بنشد (۱) B om. (۱) B adds . (۱) . هذین البیتین المخش (۱۱) B adds . (۱۱) B adds المخابث مایضا یعنی المخابش المخابث . الضب مایضا یعنی المخابش . (۱۱) . الضب مایضا یعنی المخابش . (۱۱) . المحلف . (۱۱) . المحلف . (۱۲) . (۱۲) . المحلف . (۱۲) . (۱۲) . المحلف . (۱۲) . (۱۲) . (۱۲) . (۱۲) . (۱۲) . (۱۲) . (۱۲) . (۱۲) . (۱۲) . (۱۲) . (۱۲) . (۱۲) . (۱۲) . (۱۲) . (۱۲) . (۱۲) . (۱۲) . (۱۲) . (۱۲) . (۱۲) . (۱۲) . (۱۲) . (۱۲) . (۱۲)

(۱)قال فانشدنی ابو بکر احمد بن ابرهیم المؤدّب البیروتی بمصر (۱) للخوّاص (۱) رحمه الله ،

صَبَرْتُ عَلَى بَعْضِ الْأَذَى خَوْفَ كُلِّهِ \* ودافَعْثُ عَنْ نَفْسَى لِنَفْسَى فَعَزَّتِ وَجَرَّعْتُهُ جُمْلَةً لَاشْمَأْزَّتُ وَجَرَّعْتُهُ جُمْلَةً لَاشْمَأْزَتُ وَجَرَّعْتُهُ جُمْلَةً لَاشْمَأْزَتُ وَجَرَّعْتُهُ جُمْلَةً لَاشْمَأْزَتُ وَلَا رُبَّ نَفْسِ بِالنَّعَرُّنِي ذَلَّتِ وَلَا رُبَّ نَفْسِ بِالنَّعَرُّنِي ذَلَّتِ وَبِا رُبَّ نَفْسِ بِالنَّعَرُّنِي ذَلَّت وَلَا رُبَّ نَفْسِ بِالنَّعَرُّنِي ذَلَّت وَلَا رُبَّ نَفْسِ بِالنَّعَرُّنِي ذَلَّت وَلَا مُن مَنْ قَالَ ٱسْتَلُونِي فَشَلَت الْذَا مَا مَدَدْتُ الكَفَ أَلْنَهِ الْعَنِي \* إِلَى غَيْرِ مَنْ قَالَ ٱسْتَلُونِي فَشَلَت سَأْصِيرُ عَرِّقً \* وَأَرْضَى بِدُنْيائِي وَإِنْ هِي قَلْتَ سَأْصِيرُ عَرِّقً \* وَأَرْضَى بِدُنْيائِي وَإِنْ هِي قَلْتَ

(٤) وانشدنی ابو حفص عُمَر الشَّمْشاطی بالرَّمْلة للخوّاص رحمه الله ، لَقَدْ وَضَحَ الطَّرِيقُ إِلَيْكَ قَصْدًا \* فما (١) أَحَدُ أَرادَكَ يَسْنَدِلُ وإنْ وَرَدَ الشِّيَاءُ (١) فنيكَ صَيْفُ \* وإن وَرَدَ المَصِيفُ فأنْتَ ظِلُ قال (١) عمر معناه من كتاب الله تعالى قال (٧) كَلَّا مَعِيَ رَبِّي (٨) سَيَهُدِينِي ،

ولسُمْنُون وكان يقال له سمنون المُحِبُّ يَصِفُ (١)الوجد،

هَنْي وَجَدْنُكَ بِالعُلُومِ (١٠) و وَجِدِها \* مَنْ ذا يَجِدْكَ بِلا وُجُودٍ يَظْهُرُ Af.113a أَيْقَظْتَنَى بِالعِلْمِ ثُمَّ تَرَكْتَنَى \* حَيْرانَ فِيكَ (١١) مُلِدَّدًا لا أَبْصُرُ Af.113a أَيْقَظْتَنَى بِالعِلْمِ ثُمَّ تَرَكْتَنَى \* حَيْرانَ فِيكَ صَغِيرُهُ قَدْ يُبْهُرُ 10 يَا عَلَيْنًا وَالدَّهُ رُ يُبْرِزُ عِدَّهُ \* ما لاحَ مِنْكَ صَغِيرُهُ قَدْ يُبْهُرُ قَدْ يُبْهُرُ قَدْ يُبْهُرُ قَدْ كُنْتُ أَطْرَبُ لِلْوُجُودِ مُرَوَّعًا \* طَوْرًا يُغَيِّبُنِي وَطُومًا أَخْضَرُ أَقْنَى الوَجُودَ وَكُلَّ مَعْنَى (١١) يَعْضُرُ أَقْنَى الوَجُودَ وَكُلَّ مَعْنَى (١١) يَعْضُرُ (١٤) وطَرَحْتَنَى في بَحْرِ فَدُسِكَ ساجًا \* أَبْغِيكَ مِنْكَ بِلا وُجُودٍ يَظْهُرُ (١٤) ولا وَجُودٍ يَظْهُرُ (١٤) ولا وَجُودٍ يَظْهُرُ

٢٠ شَغَلْتُ قَلْبِي عَنِ الدُّنْيا ولَدَّتِها \* فانْتَ (١٥) في القَلْبِ شَيْمِ (١٦) غَيْرُ مُفْترِقِ

<sup>(</sup>١) B om. (١) B om. (١) B om. احداه (١) الابرهيم الخواص الفياً رحمه الله (١) الخواص الفياً رحمه الله (١) الخواص الفياً رحمه الله (١) المنوعيد (١) المنوعيد (١) المنوعيد (١) المنوعيد (١) المنوعيد (١١) A المنوعيد (١١) المنوعيد (١٢) B موحتنى المنوعيد (١٤) B adds المناطق ال

يا بأَبِي الأَشْعَثُ الغَرِيبُ فَتَّى \* لَيْسَ لَهُ دُونَ سُؤْلِهِ أَنِسُ يا بِأَبِي جِسْمُهُ الزَّكِيُّ وَإِنْ ﴿ كَانَ عَلَيْهِ خُلِّيِّينَ دَنِسُ، (١) قال (٢) وأَنشدني (٢) ابو بكر الدُّقِي (١) بدمشق قال انشدني (٤) ابو علي احمد ابن محمد الروذباري (١)رجمه الله لنفسه،

حَدُّ الْقَنَاعَةِ مَعْوُ الْكُلِّ مِنْكَ إِذَا \* لاحَ الْمَرِيدُ بِجَدٍّ (°) عَنْهُ مُطَّلِعِ فَإِنْ تَحَقَّقَ وَصْفُ الوَّجْدِ مُشْتَمِلًا \* عَلَى الإشاراتِ لَمْ (") يَلُوى عَلَى الطَّمَع، قال وأنشدني الوجيهي (٧)قال انشدني ابو عليّ الروذباري لنفسه، كَتَبْتُ إِلَيْكُمْ بِمَاء الجُنُونِ \* وَقَلْبِي بِمَاءِ الْهَوَى مُشْرَبُ Af.112b وَكُفَّى تَخُطُّ وَقُلْمِي يَمَلُ \* وَعَيْناىَ تَمْحُو ٱلَّذِي تَكْتُبُ،

١٠ (١) قال وإنشدني (١/ ابو عبد الله احمد بن عطآء الروذباري لخاله ابي عليّ ( AUI 45, (1)

نَأُمُّكَ مِنْ بَعُدِ تَأْمِيلِهِ \* كُلُولَ فِنَا يُكَ صَفْوُ الوصال مِوا نِعَ عَنْ إِحْيُوا عِ الوصالِ \* إِلَيْكَ عَن الوَصْل في كُلُّ حالً عَلَى أَنْ يَرُدُّ عَلَيْكَ الصَّقاتِ \* بِنَعْتِ النَّهَرُّينِ عِنْدَ الكِّمالِ (t) فاقنع (١٠) بقنعنه (١١) أَنْ تراهُ \* (١٢) فَفُتَّ (١٢) مَدَى َ كَخْطُه فِي (١٤) النَّوالَ

إِنَّى أُجِلْكَ عَنْ رُوحِي (١٦) وَأَبْذِلُها \* (١٧) فِدا مَه (١٨) عَبْدِكَ (١٩) رُوخَ أَنْتَ واهِبُهَا (٢٠) وَكَيْفَ تَفْدِيكَ (٢١) رُوحُ أَنْتَ وَإِهْبُهَا \* وَقَدْ مَنَنْتَ عَلَى مَنْ يَفْتَديكَ بِهَا

ابوعلی B om. (۲) B om. ابو بکر B om. انشدنی B (۲) B om. ابو بکر قال انشدنی ابو علی . (۲) B om یلق B (٦) منه B (٥) . احمد بن محمد (أ) A ابو على الروذباري!. (أ) Both the text and the meaning of this verse are uncertain. (۱۰) B مدا (۱۱) B این (۱۱) B این (۱۱) این این (۱۱) AB مدا (۱۲) مدا هده (۱۲) مدا ايضًا The original reading in A seems to have been السوال. (١٥) B adds النوال. رومًا و (۱۹) B عندك B عندك B عندك الم (۱۲) عندك الم (۱۲) عندك الم (۱۲) الم the text of B breaks off and proceeds يقوم يصلى (B fol. 68b, 1 = A fol. 68b, 10). The present verse occurs in B on fol. 54b, 1. (51) A  $5_{2}$ ,

لَعَهْرِى مَا ٱسْتَوْدَعْتُ سِرِّى وَسِرَّهُ \* سَوَانَا حَذَارًا أَنْ تَشْيَعَ السَّرايِرُ وَلا لاحَظْنَهُ (١) مُقُلَتَاىَ بِنَظْرَةٍ \* فَتَشْهَدَ نَجُوانَا (١) القُلُوبُ النَّواظُرُ وَلا حَظْتُهُ (١) مُقُلَتَاىَ بِنَظْرَةٍ \* وَسَولاً فَأَدَّى مَا (١) تَكُنُ الضَّهَا يِرُ، وَلَكِنْ جَعَلْتُ الوَّهُمَ بَيْنَى وَبَيْنَهُ \* رَسُولاً فَأَدَّى مَا (١) تَكُنُ الضَّها يِرُ، (١) وَلَيْ النَّهِ الحَسِينِ النورى (١) رحمه الله يصف (١) فَقَدَ حاله وينعاه أَنْعَى إِلَيْكَ إِشَاراتِ القُلُوبِ مَعًا \* لَمْ يَبْقَ مِنْهُنَ مِنْهُ نَ إِلاَّ دارِسُ العَلَمِ الْمُوبِ أَنْعَى إِلَيْكَ فُلُوبًا طَالَ مَا هَطَلَتْ \* سَعايبُ الجُودِ (١) مِنْهَا أَجُرُ المُحَكَمِ أَنْعَى إِلَيْكَ نُفُوسًا طَاحَ شَاهِدُها \* فَيَا وَرَا (١) الحَيْثِ (١١) بَنْ فَي شاهدِ القَدَمِ أَنْعَى إِلَيْكَ نَفُوسًا طَاحَ شاهدُها \* فَيا وَرَا (١) الحَيْثِ (١١) بَلْ فَي شاهدِ القَدَمِ أَنْعَى إِلَيْكَ نَفُوسًا طَاحَ شاهدُها \* فَيا وَرَا (١١) وَأَذْكَارُهُ فَى (١١) الوَهُمْ كَالْعَدَمِ أَنْعَى إِلَيْكَ بَيْوَلَ فَهِم إِلَيْكَ بَيْنَا (١١) نَعْنَى إِلَيْكَ بَيانًا (١١) نَسْنَكِينُ لَـهُ \* أَسْهاعُ كُلِّ فَصِيحٍ مِقُولَ فَهِم أَنْعَى إِلَيْكَ بَيانًا (١١) نَشَدَى لَحَقْلُ الطَّايقَةِ \* كَانَتْ مَطَاياهُمُ فَى (١١٠) مَكْمَنِ الْكَفَلَى، (١١٠) فَالسَحْ رحمه الله (١٤) انشد نى جعفر الخُلْدى (١٨) المُبَيْدُ (١١) رحمهما الله هذين البيتين،

(١٦) فَإِمَا جُفِيتُ وَكُنْتُ لا أُجْفَى \* وَدَلاَيْلُ الْهِجْرانِ لا تَخْفَى اللّهِ عُهِدْتُكَ (٢١) شَارِبِي صِرْفا، وَالْمَرَّكَ وَاللّهِ عَهِدْتُكَ (٢١) شَارِبِي صِرْفا، الله بن المحسين قال سمعت احمد بن المحسين البصرى يقول حضرتُ مجلس المجنيد رحمه الله فسأله رجل مسئلةً فأنشد، نَمَّ عَلَى سِرِّ وَجْدِهِ النَّفَسُ \* وَالدَّمْعُ مِنْ مُقَاتَبُ مِ يَنْجَسُ مُدَلَّهُ مَا يَمْ لَهُ فَطَنَ لَهُ وَطَنَ \* أَنْفاسُ هُ وَالدَّمْعُ مِنْ مُقَاتَبُ مَ يَنْجَسُ مُنَا اللهُ وَاللَّمْعُ مِنْ مُقَاتِب تَخْتَلَسُ مُنَا اللهُ وَطَنَ لَهُ وَطَنَ لَهُ وَطَنَ \* أَنْفاسُهُ أَ بِالْحَدِينِ تُخْتَلَسُ مُنْ أُورِ أَنْسِ الْحَبِيبِ يُقْتَبَسُ مُنْ أُورِ أَنْسِ الْحَبِيبِ يُقْتَبَسُ عَاوِفُ لَهُ وَطَنَ \* مِنْ نُورِ أَنْسِ الْحَبِيبِ يُقْتَبَسُ عَاوِفُ لَهُ وَطَنَ \* مِنْ نُورِ أَنْسِ الْحَبِيبِ يَقْتَبَسُ عَارِفُ لَهُ وَطَنَ لَهُ وَطَنَ \* مِنْ نُورِ أَنْسِ الْحَبِيبِ يَقْتَبَسُ

ابو B (°) . وإنشدني B (٤) . لم تكن A (۲) . العيون B (٦) . والماتي AB (١) . والنشدني B (٢) . لم تكن A (٢) . العيون B (٢) . الحسين القناد . (١٠) . فيها B (١٠) . وإفكاره B (١٠) . منذ A (١١) . وإفكاره B (١٠) . الخيب B (١٠) . الخيب A (١٠) . الغيم A (١١) . وال الشيخ رحمه الله and om. from البنين ot رحمه الله and om. from البنين Ot رحمه الله (٢١) . ما لي B (٢٠) . البنين ot وضم (٢١) . سار بي المراب B (٢١) . سار بي B (٢١) . سار بي B (٢١) . سار بي المراب المر

مَنْ (٦) لاَذَ بِاللهِ نَجا بِاللهِ ﴿ وَسَرَّهُ مَــرُ قَضَا ۗ اللهِ اللهِ ﴿ وَسَرَّهُ مَــرُ قَضَا ۗ اللهِ إِنْ لَمْ نَكُنْ نَفْسَى بِكَفِّ اللهِ ﴿ فَكَيْفَ أَنْفَادُ (٧) لِحُكُم اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ أَنْفَاسُ جَرَتْ لِلهِ ﴿ لا حَوْلَ لَى فَيها بِغَيْرُ اللهِ ، (٨) لِلهِ أَنْفَاسُ جَرَتْ لِلهِ ﴿ لا حَوْلَ لَى فَيها بِغَيْرُ اللهِ ،

انشدنی ابو عمرو بن علمان (٩) لَلْجُنَيْد رحمه الله هذه الاَبيات،

١٠ تَغَرَّبَ أَمْرَى عِنْدَ كُلِّ غَرِيبٍ \* فَصِرْتُ عَجِيبًا عِنْدَ كُلِّ عَجِيبَ الْمَوْلَ عَجِيبَ الْمَوْلَ عَجِيبَ (١٠) وَذَاكَ لِأَنَّ العارِفِينَ رَأَيْتَهُمُ \* عَلَى طَبَقاتٍ فِي (١١) الهَوَا عِ (١٦) رُتُوبُ فَأَرْبُ \* سَوَى أَنَّنَى لِلْعارِفِينَ خَطِيبُ، فَأَرْبُ \* سَوَى أَنَّنَى لِلْعارِفِينَ خَطِيبُ، ولِلْجُنَيْدُ (٥) رحمه الله في الاحتراق والتعذيب،

ياً مُوقِدَ النَّارِ فِي قَلْبِي بِقُدْرَتِهِ \* لَوْشِيْتَ أَطْنَيْتَ عَنْ قَلْبِي بِكَ (١١) النَّارا ٥٠ لا عَارَ إِنْ مِثْ مِنْ خَوْفٍ وَمِنْ حَذَرٍ \* عَلَى فَعَالِكَ بِي لا عَارَ لا (١٤) عارا ، (١٥) وله ايضًا ،

یا (۱۱) مُسْعِرِی أَسَّهَا یا مُتْلِنِی شَغَفًا ﴿ لَوْ شَیْتَ أَنْزَلْتَ تَعْذیبی بِهَدْارِ حَاشَاكَ مِنْ إِسْنَغَاثَاتِی فَكَیْفَ وَقَدْ ﴿ أَوْلَیْتَنِی نِعَهَا (۱۷)طاحَتْ بِأَذْكارِ، سمعت احمد بن علی الوجیهی (۱) بالرَّمْلة یقول كتب ابو الحسین النوری كتابًا ۱۶ الى ابی سعید الحرّاز (۱۸) رحمه الله فكتب فیه هذه الابیات،

وله B وله A (٤) . المجلال B (٢) . فشينًا . (٦) A app. فشينًا . (٩) . . يوما اليك ١ (١) . ولذى النون for ولذى النون . (٩) . (٩) B om. (٦) B لا . (١) A ألم . (٩) المجلد B (١١) . ربوب B (١١) . الهوى B (١١) . وذلك ١ (١٠) . وذلك ١ (١٠) . وحاطت ١ (١١) . مسغدى . (١٢) B app. . مسغدى . (١٧) . وله ايضًا for اخر ١ (١٠) .

<sup>(</sup>ألم) B لمهما

معيارًا على المريدين (١) والمحتقين البالغين المتأهبين بجسن استبانته، انه ولئ ذلك ولا سبيل اليه الا به والسلم، صدر آخر (١) للدُّقيّ، اكرهك الله وأعلاك، وقرّبك بعطآيه وأدناك، وقسم لك من نواله فأرضاك، وأعاذك من بلايه وشفاك، وتولاك فيما الزمك وكفاك، انه وليُّ قديرٌ ذو رأفة لمن (١) التجأ واليه ومُهيّمن على من استند اليه، نعوذ بالله لنا ولك من كلّ بليّة (٤) ونستعين ونستغفره من كلّ خطبيّة، صدر آخر، تودّد الله اليك بعطفه، ولا اخلاك من نايله ولطفه، وأعاذك من بلايه وعنهه، ولا حجبك بفعلك عن ذِكْره، ولا سترك بعملك عن شكره، انه وليٌ قديرٌ، (٥) صدر آخر، عصمك الله بما عصم به المتقين وأودعك من (١) العشق السليم وكاشفك بذكره الرفيع عصم به المتقين وأودعك من (١) العشق السليم وكاشفك بذكره الرفيع حكملنا على جمع هنه الرسايل والصدور والمكاتبات في هذا الكتاب ما أودع فيها من المعاني والاشارات لينظر الناظر (١) فيه ويستدلّ بذلك على مراتب فيها من المعاني والاشارات لينظر الناظر (١) فيه ويستدلّ بذلك على مراتب القوم ولطايف (١) اشارتهم وطهارة اسرارهم وخصوصيتهم بالنهم والعلم والعفل والادب ان يعرفوا أشكالهم بمخاطباتهم اذا (١١) فاتهم اذا المعرفة والادب ان يعرفوا أشكالهم بمخاطباتهم المنا المعرفة والادب ان يعرفوا أشكالهم بمخاطباتهم اذا (١١) فاتهم اذا (١١) فاتهم الماله والله المعرفة والادب ان يعرفوا أشكالهم بمخاطباتهم اذا (١١) فاتهم اذا المعرفة والادب ان يعرفوا أشكالهم بمخاطباتهم المنا المعرفة والادب ان يعرفوا أشكالهم بمناطباتهم المنا المناتهم اذا (١١) فاتهم اذا (١١) فاتهم اذا (١١) فاتهم اذا المناتهم اذا المناتهم اذا (١١) فاتهم اذا المناتهم وطهر المناته والمناتهم والمناتهم اذا المناتهم اذا (١١) فاتهم اذا المناته والمناته والمناته والمناته والمناتهم اذا المناتهم اذا (١١) فاتهم المناته والمناته والمن

## باب في اشعارهم في معاني احوالهم وإشاراتهم،

حُكى عن يوسف بن (١٢) المحسين انه قال سمعت بعض الثقات يحكى عن النون (١٤) المصرى رحمه الله انه (١٥) قال ،

<sup>(</sup>۱) B ما المحقين (۱) A om. (۱) B الحقين (٤) B om. (٥) The passage beginning صدر آخر and ending انه وليّ قدير occurs in A at the end of the chapter after the words وبالله التوفيق (١) (العيش) العدس (١) B om. لانّ (١) B om. اشاراتهم (١) (١) B adds (١١) . (المرازي (١٤) B om. (١٤) . فيها (١١) . فاتتهم (١١) . والادب الله (١١) . والادب الله (١٥) B adds . (١٥) B adds . (١٥) B adds . (١٥) B adds . (١٥) . المصرى رحمه الله

وكوشفت في ذلك بالبيان، وأنا اسأل الله (١) تعالى ان يجمع لك من نفسك ما فرق (٢) ويُبين عنك (١) منها ما جمع انّه الولىّ لذلك والقادر عليه، صدر آخر (١)له، حماك الله عن نفسك بذكره (٤) وصرّفك (١) في ذلك بشُكْره، ولا اخلاك في ذالك باقباله، وقسم لك من جزيل (°) نواله، وأعاذك من شديد · يحاله، انّه وليُّ ذلك والقادر عليه، صدر آخر (١) وأظنّه (١) للخرّاز، قسم الله لك من العلم الرفيع، وأفردك في الذكر المنبع، ولا اخلاك من رغايته، وأفردك بولايته، وتوّلاك فيما استرعاك، وكان لك في ذلك وكفاك، وإقبل عليك وشفاك، وقسم الك من ذكره (١) ووإلاك، وآنسك بطاعته وأعلاك، ولا وكلك الى نفسك وهواك، صدر للكُرْدى الصوفي اللهرموي، مخك الله ١٠ بما يه منحك وحماك عن طويّات الصفات بالانابة (٩) لمن رتّب الرويّات، وحماك (١٠)عنك بشاهد ما فيه بدأك، وعظيم ما به ابتدأك، وأحلُّك في محلُّ (١١) التجلية لما اراد ولما به أُريدَ، (١٢) وأظلُّهم واقع (١٢) راه التسليم (١٤) بحوى اسرارهم لمن (۱۰)یُفانی، (۱۲)فتسری همومهم لمن یعانی، قد باشرول منه ما له استبشرول، (١٧) وفي (١٨) ميادين محبَّت انتشرول، (١١) أَلْماً بهم سواطع انوار ١٠ التوحيد ، ولوامع التجريد ، باينين عمَّا (٢٠)له وبه بانوا ، فهُمْ كالذي كانول ، صدركتاب (٢١) للدُّقِي (١) رحمه الله، هنّا ك الله كرامته فأنت (٢٢) غيثُ لأهل مودَّته وكهفُ لأهل موافقته ودالُّ على معرفته (٢٦) ومنتسبُ (٢٤) الى وحدانيته ومُغْبِرُ عنه به (٢٠) ومن اصطنعه لنفسه في قديم ازليَّنه وأطْلعه على مكنون Af.111۵ سرّه وأشهن مجارى قدرته وأنطق اسانك بحكمته وأقامك لدلالته (٢٦) وجعلك

<sup>.</sup> وصر مك B (١) . و من B . و من B . و من B . و من B (١) . و من B .

العبيد، الذين كشف عن قناع قلوبهم فشاهد ل الوَعْد والوعيد، فن كان منهم خايفًا فالرجآء منهم غير بعيد، ومن كان منهم راجيًا فالخوف في قلبه عتيد، فهم (١) بحبته (٢) صايلون، ولهيبته خاضعون، بسطتْهم المحبّة والرجآء ان يكونول (٢) قانطين، وقبضهم انخوف ان يكونول مخدوعين او آمنين، فهم بين ه الخوف والرجآء وإفنون، (٤) فقد اقلقهم الشوق، وإزعجهم الذوق، فحُسْن الظنّ قايدُهِ، وخوف النَّوْت سايقُهم، والتوفيق رايدُهم، وانحبَّ مطيِّتهم، طالبين مطلوبين، منوَّرة لهم أَعْلامُ الطريق، معمورة لهم المناهل (٥) تُلَوِّحُ لهم بالعوايد، (٦) منقلبين بالطَّرَف والفوايد، صدر (١) آخر له، اماتك الله عنك وأحياك به وأيَّدك بالفهم، وفرّغ قلبك من كلِّ وهم، وأفناك بالفُرْب عن المسافة ١٠ وبالأنس عن الوحشة، صدر آخر (١/له، كلاك الله كلاية الوليد المرحوم، وحفظك حِنْظَ الولَّ المعصوم، ووهب لك معرفة ما انعم به عليك واستخرج منك ما جبلك عليه وحجبك عن نفسك القاطعة دونه وكفالت عوايقهــا وبوايقها (٩) ورؤية عملك وآثار سعيك وتزكية نفسك، وأعتقك من رقّها وكفاك عوارض تحيّرها وفضول تكلّفها، (١٠) وإستخصّلك لنفسه منها (١١) ليتحقّق ١٥ فيك العبودية فيزكو عملك وإن خفّ وينمو سعيك وإن قلّ وتطيب حياتك ولن متَّ حتى يوصلك باكحياة التي لا <sup>(١٢)</sup>موت <sup>(١٢)</sup>فيها والبقآء الذي لا فنآء بعده وتوتَّى أَمْرَك باكُسنَى في عزاقبها كماكناك التحيَّر في اوايلها، انَّه Af.1100 ولئ التمام ليما (١٤) ابتدأه، (١٠) صدر لأبي سعيد (١٦) الخرّاز، عصك الله بذِّرُه عن نفسك، وكاشفك بشُكْره عن (١٧) وصفك، وقسم لك من العلم به في ٢٠ فعالك حتى تكون ممَّن جمع له حبل الرشاد وأعلى في ذلك مكاناك

<sup>(</sup>۱) B مُلُوح A (۱) . قد B (۱) . قايين B (۱) . صاليون B (۱) . لمجبنه B (۱) . مُلُوح A (۱) . منقلون B . منقلون B . منقلون A منقلون A (۱) . اخر له . (۱) . منقلون B منقلون B . منقلون B . (۱) . واستخلصك B (۱۰) . وقال روّية المناقل 
<sup>.</sup> وضعك B (۱۷) . احمد بن عيسي الخراز B (۱٦)

أحبابه وثبتُّك وإيَّانا على (١) سُبُل مرضاته وأولج بك قِبابَ أُنسه وأرقاك في رياض فنون كرامته وكلأك في الاحوال كلُّها كلاية الجنين في بطن أُمَّه ثم ادام لك الحياة المستخلصة من (٢) قيموميّة الحياة على دوام (١) ديموميّة ابديته وأفردك عبًّا لك به وعبًّا له (٤) بك حتى تكون فردًا به في دوامها لا انت ه ولا ما لك ولا العلم به ويكون الله وَحْدَهُ، هنه الصدوركلُّها للجُنيْد (٥) رحمه الله وفيها (٦)اشارات لطيفة ورموز خفيّة نعبّر عن الحقايق المشكلة (٢)ونُسئ عن السراير والخصوصية التي (٨) تنفرد بها هنا العصابة في تجريد التوحيد وحقيقة التفريد فمن نظر فيه فليتأمّل فانّ فيه لأهل (١) الفهم فعايد ولأهل العناية بهذا العلم زوايد (١٠) وعلى القلوب من المعرفة بذلك جميل عوايد، ١٠ وإلله الموفّق (٥)للصواب، (١١) ولغير انجنيد صدور حسنة اذكر من ذلك طرفًا أن شاء (١٢) الله، (١٢) صدر لأبي على الروذباري رحمه الله، آنسك الله في كال الاحوال وتمامها، وبلوغ الغايات ونظامها، وآنس بك قلوب اهل Af.110aمصافاتك (١٤) وموالاتك في دوام فضلك ومعافاتك ، وجعل (°)لك مــا (١٠) أتَّضح الك موصولاً بك في حياتك، وبعد وفاتك، ومنَّ علينا بما يقصر ١٥ عنه بلوغ الآمال، ونهاية الاحوال، وزادك من فضَّله الذي عوَّدك من برَّه وألطافه وإحسانه وإلله ينّ علينا في ذلك (١٦)بما (١٧) نرجوه، صدر لأبي سعيد (١٥) بن الاعرابي، كلاكم الله كلاية الوليد، (١٨) وأنحقنا وإيّاكم بصالح

<sup>(</sup>۱) B مبيل. (۱) B قيومية (۱) B. ديومينه (۱) B. ديومين (۱) B. د

ما سلف من الحق من الشاهد بعد إفناء محاضر الخلق فعند ذلك يقع حقيقه الحقيقة من الحقّ للحقّ ومن ذلك ما جرى مجقيقة علم الانتهاء الى علم التوحيد على علم تفريد (١) التجريد فقد عزره الله وحجبه عن كثير ممَّن ينتحله ويدّعيه ويتحقّقه ويصطفيه، صدر (١) آخر، (١) موّتك حقيقة الاختصاص · عن لوايج الانتقاص وآواك الحقّ في خفيّ من الملاحظة لحظَّك شغلًا بالإجلال له عن ذِكْر نفسك وحالك في الحان ذِكْره ثم أَذْكَرَك انه (٤)ذَكَّرَك في قديم الازل قبْل حين البلوى وقبْل حال البلوى إِنه فعَّالٌ لِما يشآء وهو قدير، صدر (٥)آخر، (٦) آكرمك بطاعته وخصّك بولايته وجلّلك بستْره ووفّقك لسنّة نبيّه صلعم وأطْلعك على فهم كتابه وأنطقك بالمحكمة وآنسك بالقرب Af.1090 وخصَّك بالفوآيد ومخك الزيادات وألزمك بابه وكلَّفك خدمته حتى نكون له موإفقًا ولكأس محبَّه ذايقًا فيتَّصل العيش بالعيش وإكياة بالحياة والروح بالروح فنتمّ النعمة وتسلم من (١١٨عتبة فتصحّ العافية وتكمل السلامة، صدر (٥) آخر، بدت لك عجايب ما في الغيوب من أنبآبها، وكشفت لك (٨)عن حقايق ما تكنّ من أكنانها، وأوضحت لك عن (١) سرّ غرايب (١٠) إخفا بها، ١٥ وخاطبتك بكلّ ما (١١)كمن من عطآبها، باسانه الذي ينطق به عن خفيّ مكانه، فأوضحُ مَنْطِقِ يُوضِ عن حُكْم بيانه، ليس بما (١٢)صرّح به (١٢)من النَّصْح من لسانه، لكن بما اوقفه الحقّ من مراد إعلانه، وذلك غيركاين قَبْل حينه وأوانه، والمراد بفهم ذلك هو المُفْرَد الموجود من اهل دهـره وزمانه، صدر آخر، حاطك الله مجياطنه التي مجوط بها المستخلصين من

<sup>(</sup>۱) B التحديد (۲) This is the last word on B fol. 241a. Fol. 241b begins with the verse فيا حبّها زدنى جَوَّى كُلُّ لِلله which occurs in A at fol. 113b, 5.

(۴) Here begins B fol. 238b. A حق بك . (٤) A اذا ذكرك A اذا ذكرك المنتقة (٥) B adds عن حقايق to عن حقايق to عن حقايق (١٠) B مرح . (١١) A كن كل (١١) A كن المنتقة (١١) B om.

وسلّمنا وإيّاك، فعليك (ا) رحمك الله بضبط لسانك، ومعرفة اهل زمانك، وخاطب الناسَ بما يعرفون، ودَعْهِم (ا) ممّا لا يعرفون، فقلٌ من جهل شيئًا لا عاداً وإنّها الناس كالإبل الماية ليس فيها راحلة وقد جعل الله (ا) تعالى العلماء والحكماء رحمة من رحمته (ا وبسطها على عباده فاعمل على ان تكون ورحمة على غيرك إن كان الله قد جعلك بلاءً على نفسك واخرج الى الخلق للك ولهم والسلام (ا) عليكم ورحمة الله (ا) وبركاته، قال (الا) الشيخ (ا) رحمه الله وأنّها وضعتُ في هذا الكتاب هنه (ا الكتاب هنه (ا الكتاب هنه والسلام الله عنه عنها من الاشارات الصحيحة والعبارات الفصيحة ويقف فيه ويستفيد منها بما فيها من الاشارات الصحيحة والعبارات الفصيحة ويقف ومراسلات على حسب ما يليق بهم (ا) وبالله التوفيق،

## باب في (١١) صُدور الكُتُب والرسايل،

صدر (۱۱) للجُنيَّد رحمه الله، آثرك الله يا اخى بالاصطفاء، وجمعك بالاحتواء وخصّك بعلم اهل النَّهَى، وأطلعك (۱۲) من المعرفة على ما هو أوْلَى، وأطلعك منك له ومنه له به ليُفردك فى تقلّبه لك ما تريد منك له ثم أخْلاك منك له ومنه له به ليُفردك فى تقلّبه لك با يُشهدك من حيث لا يلحقك شاهد من الشواهد يُخرجك، فذلك اوّل الاوّل الاوّل الذى (۱۱) محا به (۱۱) رسوم ما ترادف مها غيبه به عنك بعلق ما استأثر به منه له ثم افردك منك لك فى اوّل تفريد التجريد وحقيقة ما التفريد (۱۱) فكن التفريد (۱۱) فكن الابادة

<sup>.</sup> من المعرفة .B om . لابي القم المجنيد بن محمد B (١١) . صدر A (١١)

<sup>.</sup> ان B (۱۱) . فذلك B . فلذلك A (۱۰) . الرسوم A (۱۶) . أيما A (۱۲).

<sup>.</sup> وافنا B . وفنا وافنا A (۱۹) . اباك A (۱۸) . كذلك B (۱۷)

وإلى ما يبلغ مصدرك، والأحلام متمزّقة، والقلوب متصدّعة، والعقول مخلعة، (١) والأنبآء كلَّها (٢) مرتفعة، وأنت في أوابد (٢) مندمسة، ونُجُوم منطمسة، وسُبُل ملتبسة، قد (٤) أضلُّك في (٥) اختلاف (٦) مناهجها ظلماً مها، وانطبقت (١) عليك ارضها (^) وسماً عها، ثم افضى بك ذلك الى لَجَّة اللُّجج، والبحر الزاخــر · (<sup>†</sup>)الغامر المختلَج، الذي كلُّ بحر دونه او لُجّةٍ، فهو فيه كَنْفْلة او مُجّةٍ، فقد قذف بَكَ في كثيف امواجه، وتلاطمَ عليك (١٠)بعظيم هوله وإرتجاجـه، (١١) فمن مستنقذك من مُتلفات المهالك، (١٢) او مُخْرجك ممّا هنالك، كتابي اليك ابا بكر وأنا احمد الله حمدًا كثيرًا وأسأله العفو والعافية في الدنيا والآخرة، وصل الى منك كُتُبُ فهمتُ ما ذكرتَ فيها ولم يمنعني من اجابتك ١٠ عليها ما وقع في وهمك، وشق (١٢)عليَّ ما ذكرت من غمَّك وليس حالك عندى حال (١٤) معتوب عليه بل حالك عندى حال معطوف عليه، وبحَسْبك من بلاّيك أن أكون سببًا للزيادة في البلاء عليك وإنّي عليك لمُشفق وإنَّما منعني من مكاتبتك لأنَّى حذرت ان يخرج ما في كتابي اليك الى غيرك بغير علمك وذلك أنَّى كتبت منذ مدَّة كتابًا آلى (١٠) أقوام من اهل إصبهان ١٥ فنتُح (١٦) كتابي وأُخذت نسختُهُ استعجم بعض ما فيه على قوم فأنعبني تخالُّصهم (۱۷) ولزمني من ذلك (۱۸) مؤنة عليهم وبالخلق حاجة الي (۱۹) الرفق وليس من الرفق باكخلق ملاقاتهم بما لا يعرفون ولا مخاطبتهم بما لا يفهمون وربّما وقع (٢٠)ذلك من غير قصد اليه ولا نعمَّد له، جعل الله عليك وإقيةً وجُنَّةً

را) B الانبا (ا) Here B proceeds (fol. 238 b, 1): موتك (حق بك) حقيقة These words occur in the following chapter الاختصاص عن الوايج الانتقاص الح (A fol. 109a, 16). The present passage is continued on فهو A (۱۱) . بعظم B (۱۰) . الغاير .qt B app. الغاير .(۱) B عليها B (۲) . معنب AB (۱۲) معنب as a variant. (۱۲) B و (۱۲) الله عليك AB فهن as a variant. (۱۲) B فهن (۱۲) معنب (۱۲) معنب (۱۲) . گناب وأخذت for كتاب واحد (۱۲) . قوم B (۱۲) . لك B (١٠) . الدين A (١٩) . مووية B (١٨).

ودلايل من الحقّ بيّنةٍ ، (1)قال الشيخ رحمه الله فامّا مكاتباتهم (1)ومراسلاتهم آكثرُ من ان ينهيّاً جمْعُها (أ)في الاجزآء الكثيرة وإنّما ذكرْنا (أ)هذا طرفًا على حسب ما امكن في الوقت لانّ المراسلات الطوال نحوّ رسالة (٥) النوري الى الجُنَيْد (٤) رحمهما الله في مسئلة البلاء ورسالة (٦) ابي سعيد الخرّاز الي النورى ورسالة انجنيد الى بجيى بن (۱) مُعاذ وإلى يوسف بن انحسين (^) ومجاوبَتَهُما ورسالة عمرو المكّى الى (†) ابن عطآء وغير ذلك لم ينهيّأ لنــا ذكره ولكن نذكر رسالةً واحدةً للجُنيْد الى ابي بكر (١٠) الكسائي الدينورك (٤) رحمهما الله وهي مختصرة (١١) إن شآء الله تعالى، رسالة انجنيد الى ابي بكر (١١) الكسائي (٤) رحمهما الله تعالى، اخي اين مَحَلُّك عند (١٢) تعطيل العشار، · وأين دارُك وقد خربت الديار، وأين مَنْزلك والمنازل قاعٌ صفصفٌ قِفار، وأين مكانك والأماكن (١٢)عواف دوارسُ الآثار، وما ذا خَبَرُك عند ذهاب جوامع الأخبار، وفيما نَظَرُك عند اصطلام مَعاضر النُّظَّار، وفيما فِكْرُك وليس بحين نظرٍ ولا افتكار، وكيف هُدوَهك على مرّ (١٤) الليل والنهار، وكيف حَذَرُك عند وقوع فواجع (١٥) الأقدار وكيف صَبْرُك ولا سبيل الى عزآء ١٥ ولا اصطبار، فأبكِ الآن إن وجدتَ سبيلًا الى البكَّاء، بكَّاء الوالهة الحزينة الموجعة النُّكْلَى، بفقد اعزّة الآلاف، وفناً ء (١٦) اجلَّة الأخلاف، وإبادة ما مضى من (١٧) الاكتناف، (١٨) وذهاب (١١) مشايخ الاعتطاف، ووُرود بَداية الاختطاف، (٢٠) وروادف عواصف الارتجاف، وتتابع قواصف الانتساف، Af.108b وبوا هر قوا هر الاعتكاف، وثواقب ملامج الاعتراف، فإلى اين (٢١) مَوْيلك،

في الاجزاء . B om. (۱) . ومراسلتهم A (۱) . قال الشيخ رحمه الله B om. (۱) . الكثيرة (۲) . الكثيرة (۱) . البي سعيد . B om. (۱) . الثورى A (۱) . الكثيرة الكثاني A (۱۰) . بن B (۱) . واجوبتهما B .ومجاوبتاتهما A (۱) . الرازى . الرازى . عوافي A (۱۱) . ان شاء الله تعالى . B om. (۱۱) . ان شاء الله تعالى . B om. الليالي B om. . خله A (۱۲) . الاخدار A (۱۱) . الليالي B (۱۱) . الليالي B (۱۱) . الليالي B (۱۱) . الاخدار A (۱۰) . الليالي B (۱۱) . الليالي B (۱

<sup>(</sup>۱۸) B om. ذهاب. (۱۹) Partly obliterated in B. (۲۰) A ووارد د

<sup>.</sup> مولىك B (١٦)

وحَكَى عن حسين بن جبريل (١) المَرَندي (٦) رحمه الله وكان من المشايخ الاجلَّة انه قال ورد عليَّ كتاب من مكَّة فقرأت على جماعة من اصحابنا وكان (٢) من بعض تلامذته فكان في الكتاب (٢) أُعْلمك يا شيخي ان اصحابك كلَّهم (٤) ترافقول بعضهم مع بعض فبقيتُ بلا رفيق فرأيتُ يوماً في الطواف غزالاً يطوف فأعجبني ذلك فرافقته وكان لى (٥) قرصان (٦) شعيرٌ في كلّ ليلة قرص كي وقرص له فبقي معى اشهُرًا ليلها ونهارها فليلةً من الليالي لم اتفرّغ للإفطار وتأخّر ذلك فلمّا اردتُ ان افطر فاذا به قد آكل القرصين فقلت وَيْحِك قد ظهر منك الخيانة فرأيت دموعه نسيل على خدُّه فذهب حياَّة منّى فاستُلُك ان تدعو الله (٢) تعالى انت وأصحابك ان يردّه عليَّ، قال ١٠ وكتب شاه الكرْماني (٢) رحمه الله الى ابي حنص (٧) رحمه الله اذا رأيتُ أَمْرِي كلَّه مصيبةً فكيف أكون في مصاببي، فكتب اليه ابو حفص (٢) رحمه الله آلِفٌ مصايبك ولا تكن مع إلْفك لمصايبك، وفيما حُكى (٢)عن (١) ابر مسروق عن سَرى السَّقَطي (٢) رحمه الله انه قال كتب الىَّ بعض اخواني فكتبت اليه يا اخى أُوصيك بتقوى الله الذى يُسعد بطاعته من اطاعــه ١٥ وينتقم بمعصيته من عصاه فلا تدعونَّك طاعته الى الأَّمْن من عذاب ولا تدعونَّك معصيته الى الاياس من رحمته جعلنا اللهُ وإيَّاكم حَذِرين (٩) من غير قنوط وله راجين (٩)من غير اغترار والسلم، وكتب الجُنيْد (١)رحمه الله Af.108a كتابًا الى عليّ بن سهل الإصبهاني وكان فيه (١٠) واعلم يا اخي ان المحقايق اللازمة (١١) والقصود القويّة المُحكمة والعزايم الصحيحة المؤكّدة لم تُبق على ٠٠ اهلها سببًا الا قطعتْه ولا معترَضًا الا منعتْه ولا أثرًا في خفيّ السرايـــر الاّ اخرجتْه ولا تأويلًا مُوهِمًا لصحّة المراد الاّكشفتْه فاكحقُّ عندهم بصحّة اكحال (١٢) مجرِّدًا (١٢) والحِدّ في دوام السَّيْر (١٤) محدَّدًا على براهين من العلم واضعة

<sup>.</sup> قرصين A (°) . قد ترافقول B (٤) . اعلم B (۳) B om. المريدي B (۱) . المريدي

<sup>(</sup>۱۱) A عرد العام (۱۲) as variant. (۱۲) B عرد العقود (۱۲) مالله اعلم العام العقود الم

<sup>(</sup>اف) B عدد الله

من الصفاء والطهارة فدَعْ ما (١)انت فيه من البلاء من اقتراف مُساوى لا (ا) تَجدى عليك منفعةً في دينك ولا دنياك وتجنّبْ قُرْبَ من لا تأمن على نفسك في (٢) مواصلته الغفلة والبطالة واستعنْ على ذلك كلَّه بالقناعة والتجرِّي وسَلْه ان بينّ عليك بتوبة (٤) طهرى لا عملي والسلم، (٥) وقال يوسف بن ه الحسين (١) رحمه الله كتب حكيم الى حكيم يسأله عمَّا يؤدِّيه الى صلاح نفسه فَكُتُب اليه ان فساد نفسي (أ) قد (الشغلني عن صلاحك ولست أَجِدُ في نفسي فضلةً لغيرها والسلم، (^) وقال كتب ابوالعبّاس احمد بن عطاً - (٦) رحمه الله الى ابي سعيد الخرّاز (٦) رحمه الله (٩) كتابًا فقال فيه وأُعْملُك ان الفقرآء وأصحابنا بعدك صارول يناقرون بعضهم لبعض، فكتب اليه ابو سعيد (٦)رحمه ١٠ الله وإمّا ما ذكرتَ (١٠)ان اصحابنا بعدى صارول يناقرون بعضهم لبعض فاعلمُ ان ذلك غيرةً من الحقّ عليهم حتى لا يسكن بعضهم الى بعض، وقال الروذباري كتب بعض الحبّين الى حبيبه يعاتبه ان المودّة لم تزل موصولةً فزُرْ بلادى وأَكْثِر ودادى وإحذرْ عُداة الحيّ أن يلقوك ولْيَظُنّ العُداة انك (١١)جافٍ، وكتب بعض المشايخ كتابًا فكان فيه هذا النصل (١٢) وأنا وجدته ٨f.107b بخطّ جعفر الخُلْدي، تفكّري في مرارة البين ينعني (١٢)من التمتّع بجلاوة الوصل وتكره عيني ان تقرّ بقُرْبك ، مخافةَ أن تسخن ببُعْدك ، فلي عند الاجتماع كبد ترجف، وعند التنآءى مقلَّة تَكفُ، وأقول كما قال الشاعر،

وَمَا فِي الدَّهْرِ أَشْقَى مِنْ مُحِبَّ \* وإِنْ وَجَدَ الْهُوَى حُلُو الْمَذَاقِ تَرَاهُ بَاكِيًا فِي كُلِّ حِينٍ \* مَخَافَةَ فُرْقِيةٍ أَوْ (١٤) لِآشْنِياقِ فَيَبْكِي إِنْ نَأْوْلِ شُوْقًا إِلَيْهِمْ \* وَبَبْكِي إِنْ دَنَوْل خَوْفَ الفِراقِ فَيَسْخَنُ عَيْنُهُ عِنْدَ التَّنَاءِ ﴾ \* وَتَسْخَنُ عَيْنُهُ عِنْدَ (١٥) التَّلاقي،

<sup>. (</sup>۱) B معلى طهر لى لا على B (٤) . معلى معلى . (٩) تجزئ B (١) . كنت B (١) . فال B (٥) . قال B (٥) . قال B (٥) . قال B (٥) . قال B (٥) . كنابًا فقال . (١٠) B من ان B (١٠) . كنابًا فقال . (١٠) B من ان B (١٠) . كنابًا فقال . (١٠) التلاق AB (١١) . الشنباق B (١٤) . عن B (١١) . المخلدى

أَبْكِى (١) وَهَلْ نَدْرِينَ مَا يُبْكِنَى أَبْكِي حِذَارًا أَنْ تُفَارِقِينَى وتَقْطَعَى وَصْلَى وتَهْجُرِينِي،

وقال الروذباري (٢) رحمه الله كتب اليَّ بعض اصدقائي كتابي اليك (٢) كمودّتي ه لك نورٌ منك دلّ عيني عليك وحجبها عن النظر الا اليك والسلم، وكتب ابو عبد الله ايضًا في كتاب (٢) إلى بعض اصدقاًية ما الذك أدَّاك الى الصبوة ، (١) بعد مُكَّنك من المعظوة ، وما الذي حداك على قطع حَبْل الوصال، بعد المحافظة على (٤) الاتَّصال، أَوَّما علمتَ إن لورود الكُتُب فرحة تعْدل فرحةَ القُرْب، وكتب شيخ من الاجلّة الى بعض المشايخ وجدى بك ١٠ حماني عن الاشارة اليك وما بدا من قُرْبك غيّب عنّي مؤنة الذِّكْر للت فحقيقتك ظاهرة، وأعلامك زاهرة، وسطوتك قاهرة، ظهرتْ سطوتك فحنستْ معرفتی عند ظهورها، وذهل عقلی عند ورودها، وقصّر علمی عند شرح Af.107a بيان ظهورها وقصّرت عبارتي (°)عند استيلاً. حقيقتك والسلم، (<sup>٦)</sup>سمعت ابا الطيّب احمد بن مُقاتل العكّي يقول كتب ابو الخَيْر التيناتي الي جعفر الخُلْدي ١٥ (٢) رحمه الله كتابًا فكان فيه وِزْرُ جهلِ الفقرآء عليكم لأنكم ركنتم الى ابنآء الدنيا واشتغلتم بأُمُورَكم فبقوا جَهَلةً، وقال يوسف بن انحسين (٧)رحمه الله (١/ كتبت الى بعض الحكما ع وشكوتُ ركوني الى (١) الدنيا وما أَجِدُ في طبعي من الاخلاق التي لستُ أرضاها من نفسي لنفسي فكتب اليَّ بسم الله الرحمن الرحيم وصل كتابك وفهمتُ ما ذكرت (١١) ومُخاطبك (١١) اكرمك الله شريكك ٢٠ في شكواك، ونظيرك في بلواك، إن رأيتَ انْ تديم الدعاءَ (١٢) وقَرْعَ الباب (١٢) فانه من قرع الباب ولم يعجز عن القرع دخل وإن تهيّأ لك ما (١٤) تريد

<sup>(°)</sup> B عن B (۱) . رحمه الله for الرازى (۲) B . وسمعت (۸) . رحمه الله عن (۵)

<sup>.</sup> وتقرع  $\Lambda$  (۱۱) هذه الدنيا B (۱۱) وتقرع  $\Lambda$  (۱۱) وتقرع  $\Lambda$  (۱۱) وتقرع  $\Lambda$ 

<sup>.</sup> تربه B (١٤) . فان قروع الباب ولم يعجز الح B (١٢).

قال ثم استقبلنی بعد ذلك بایّام وكان فی یدی (۱) جُزیر (۲) وأخاه من یدی وكتب علی <sup>(۱)</sup>ظهره،

أَعْرَاكَ بِالْحُبُ (٤) حُبُ (١) فَي (١) تَغَيِّيهِ \* لُطْفُ الجنان (١) وَعَطَفُ في (١) تَغَيِّيهِ يأَبْنَ الصَّباباتِ عَنْ ورْدِ بِلا صَدَرِ \* (أَ) نَجَّعْتَ صَنَّوَ الهَوَى في غَيْرِ مَعْلَيْهِ ه قِفْ تَحْتَ (١٠) صَانِّتِهِ بِالوَّدِ مِنْكَ (١١) لَهُ . مُسْنَهَارًا بِتَبارِيجِ الشُّجُونِ بِدِ، AG.1000 مقال ومرض رجل من أصحاب (١٢) ذي النون فكتب اليه أن (١٢) ادْعُ الله لى فكتب (١٤) اليه (١٦) ذو النون (١٥) رحمه الله (١٦) يا اخي سألتني ان ادعو الله لك أن يزيل عنك النِّعَم (١٥) وإعلم (١٧) يا اخي ان المرض والعلَّة يأنس (١٨) بها اهل الصفاء، وإصحاب الهمم (١١) والضناء، لانها في حياتهم (٢٠) درك (١٦) للشفاء، ١. ومن (٢٦) لم يعدُّ البلَّاء نعمةً فليس من الحكماً. ومن لم يأمن الشفيق على . نفسه فقد أمن اهلَ التُمهمة على أمره فأيكُنْ معك يا الحي من الله حياً -ينعك من الشكوى والسلم، وكتب رجل الى (١٢) ذى النون (١٥) رحمه الله انسك الله (١٥٠)تعالى بقُرْبه فكتب اليه (١٢١)ذو النون (١٥٠)رحمه الله اوحشك الله من قُرْبه فانّه (٢٦) اذا آنسك بقربه فهو قَدَرُك (٢٤) وإذا اوحشك من ١٥ قربه فهو قَدَرُه ولا نهاية لقدره حتى (٢٥) يتركك ملهوفًا اليه، وسمعت جعفر الْخُلُّدى (١٥) رحمه الله يقول سمعت الْجُنَيْد (١٥) رحمه الله تعالى يقول دفع اليَّ سرى (١٥)السَّقَطي رقعةً (٢٦)قال هذا مكان قضآيك لحاجتي ففحتُ الرقعة فاذا فيها مكتوب سمعتُ حاديًا في البادية يحدو ويقول،

<sup>(</sup>۱) عطبه هذه الابيات B (۲) واخد B (۲) . جزو B . جزا ۱ (۱) . من ۱ (۱) . قديم الله (۱) . خيمه الله (۱) . خيمه الله (۱) . من ۱ (۱) . من ۱ (۱) . أله الدعوا 1 (۱) . أله الله (۱) . أله الله (۱۱) . أله الله (۱۲) 
٨٢.106٠٠ يا هلالَ السَّما (١)لِطَرْف كَليل ، فَإذا ما بَدا أَضا طَرَفَيْ . كُنْتُ أَبْكِي عَلَى مِنْهُ فَلَمَا ، أَنْ نَوَلَى بَكَيْتُ مِنْهُ عَلَيْهِ،

قال فترك الرقعة عن من الاربعام الى الاربعام (١) وكتب تحتها يأبا بكر الله الله في الخلق كنَّا نأخذ الكلمة (٢)فننشقها (١)ونقرظها ونتكلِّم بهـا في ه (°) السراديب (٦) وقد جيئة انت فخلعت العذار بينك وبين (٧) أكابر الخلق أَلْفُ طَلِقة في اوّل طبقة يذهب ما وصنتَ، (٨)قال الشيخ رحمه الله وكنتُ بالرِّمْلة وكان بها انسان هاشيٌّ وله جارية مشهورة بحسن الصوت والحذاقه في القول فسألنا ابا (1) على الروذباري ان يكتب اليه (١٠) رقعة (١١) يستأذن لنا بالدخول علمها (١٢) حتى نسمع منها شيئًا فكتب اليه على البديهة بحضرتي ١٠ بسم الله الرحمن الرحم (١٢) بلغني بلَّغك الله سؤلك، وأعطاك مأمولك، ان عندك من مناهل (١٤) الوُرود، منهلاً (١٥) يَرِدُ (١٦) عليه قلوب اهل الوجود، فيشربون منه بعقد الوفآء، شرابًا يُورثهم حقايق الصفآء، فان أُذن لنا بالدخول (١٧) عليه فلنا على رَبِّ المنهل أن يزيّن المجلس بنقد الأغيار، ويججبه (١٨)عن نواظر الأبصار، (١١) ومجيئنا (٢٠)مقرون بإذنك والسلم، وسمعت ابا ١٥ على بن ابي (١٦) خُلد الصورى بصُورَ يقول (٢٢) كتبتُ الى ابي على الروذباري (٢٢) رجمه الله كتابًا (٢٤) وكتبت فيه هذين البيتين،

إِنَّ كَنْمِي أَبِ عَلِي (٢٥) لِحُبِيْتِ لِكَ (٢٦) فِرارًا مِنَ (٢٧) النَّشَارُكِ فِيهِ حَبَّذًا رُوذَبَارُ مَا ذِّي عَلَيْنًا \* لَكَ حَقًّا (٢٨) وَذَاكَ مِنْهُ (٢١) بتيو،

<sup>.</sup> و مغرطها ۸ (٤) . منتسعها ۸ (٢) . ثم كنت الى B (٢) . كلوف B (١) . فال الشيخ رحمه الله . (١) A om. (٧) B بركابر (٨) B om. السو (٥) الله احد بن عطا B (١١) . وكابا B (١١) . عبد الله احد بن عطا B (١٠) . عبد الله احد بن عطا (۱۲) B الورد ۱(۱۲) B ماي ا (۱۲) B رد ۱۱۹) . الورد ۱(۱۲) B الواد (۱۲) B الورد ۱۱۹) . بلغنا 

<sup>(</sup>۲۷) A الشارك (۲۸) B عند for منك و (۲۹) A نبه . B دينيه عند الشارك الشارك الم

الى مِمْشاذ الدينوري (١) رحمه الله (٢) نعالى كتابًا فلمّا وصل الكتاب اليه (٢) قلبه وكتَب على ظهره ما كتب صحيح الى صحيح قطّ ولا افترقا في الحقيقة، وكتب ابو سعيد الخرّاز الى ابى العبّاس (٤) احمد بن عطآء رحمهما الله يأبا العبّاس نعرفُ لی رجلاً قد کملت طهارته وبریء من آثار نفسه عنه به له موقوف · مع الحقّ بالحقّ (·) للحقّ من حيث أَوْقَفَه الحقّ حيث لا له ولا عليه فالحقّ يعلُّله امتحانٌ له وامتحانُ للخلق به فان عرفتَ لى هذا فدُلَّني عليه حتَّى إن قبلنی كنت له خادمًا، وكتب عمرو بن عثمن المكّى <sup>(۱)</sup>رحمه الله كتابًا الى بغداد الى جماعة الصوفية بها فكان (٦) في كتابه و إنَّكم (١١) لن تصلوا الى حقيقة اكحق حتى تجاوزوا تلك الطُّرُقات المنطسة وتسلكوا تلك المفاوز ١٠ المُهْلكة ، فحضر عند قرآءته الجُنيْد والشِبْلي وأبو محمَّد الجَريري (٢) رحمهم الله فقال الجنيد (٢) رحمه الله ليت شعرى من الداخل فيها وقال الجريرى ليت شعرى من اكخارج منها وقال الشبلي يا ليتني (^)لم يكن لي منها مشامُّ الريح، وفيما ذُكر عن الشبلي (٢) رحمه الله انه (٩)كتب الى الجنيد (١) رحمه الله كَتَابُّها (١٠)فكتب فيه يأبا التُّسم ما تقول في حال علا فظهر وظهر فقهر وقهر ١٥ فبهر (١١) فاستناخ واستقرّ فالشواهد منطسة والاوهام خَنِسة والأَلْسُن (١٢)خَرسة والعلوم مندرسة ولو (١٢) تكاثفت الخليقة على من هذا حاله لم يزدْه ذلك الاّ (1٤) توحَّشًا (١٥) ولو اقبلت الخليقةُ اليه تعطَّفًا لم يزدْه ذلك الا تبعَّدًا فالحاصل في (١٦) هذا اكحال قد صُفد بالأغلال والأنكال (١٧) وغلبه على عقله فحال وحادّ الحقّ بالحقّ وصار الخلق (١٨)عقالاً (١١) وكتب تحتها هذين البيتين،

وقال يوسف بن اكسين <sup>(۱)</sup>رحمه الله تعالى قلوب الرجال قُبور الاسرار، وعنه ايضًا انه قال لو اطّلع زِرّى على سِرّى قلعتُهُ، (<sup>۲)</sup>شعر،

(۱) حاسٌ بِسِرٌ قَدْ أَسَرٌ جَمِيعَها \* (٤) وكلاهُما في سِرٌ ها مَسْرُورُ ما (٥) سِرٌ مَسْرُورٌ (١) يُشِيرُ (١) بِسِرِّهِ \* مِنْهُ إِلَيْهِ (٨) مُسَاوِيًا مَغْرُورُ مَا (٥) سِرٌ مَسْرُورٌ (١) يُشِيرُ (١) بِسِرِّهِ \* مِنْهُ إِلَيْهِ (٨) مُسَاوِيًا مَغْرُورُ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

ه وقال آخر،

بَ اَ سِرَّ سِرِّ يَدِقُ حَتَّى \* يَخْفَى عَلَى وَهُم كُلِّ حَيَّ وَظَاهِ رَكُلِّ حَيَّ وَظَاهِ رُبُّ اللهِ عَلَى \* (أ) مِنْ كُلِّ شَيْءً لِكُلِّ شَيْءً الْكُلِّ شَيْءً اللهُ تعالى، وقال النورى (۱) رحمه الله تعالى،

لَعْمْرِي مَا ٱسْتَوْدَعْتُ سِرِّى (١٠) وسِرَّها \* سِوانا حِذَارًا أَنْ تَشِيعَ السَّراَ بِسُولَا العَيُونِ النَّواظِرُ اللَّوَظَنَّةُ (١١) مُقْلَتاكَ بِلَحْظَةِ \* فَتَشْهَدَ نَجْوانِ العَيُونِ النَّواظِرُ وَلِكُنْ جَعَلْتُ الوَهْمَ بِيْنِي وَبَيْنَهُ \* رَسُولًا فَأَدَّكُ مَا تَكُنُّ الضَّما بِرُ، وَلِكُنْ جَعَلْتُ الوَقْقُ مِن مِساَيلِم ومِساَيلِ هؤلاء اكثرُ من أَن الضَّما بِيهِ الله تعالى يَهْبِياً (١١) فِهذَا مَا حَضَرِنِي فِي الوقّت مِن مِساَيلِم ومِساَيلِ هؤلاء اكثرُ مِن أَن يَهْبِياً (١١) فِهذَا مَا حَضْرِنِي فِي الوقّت مِن مِسايلِم ومِساَيلِ هؤلاء اكثرُ مِن أَن الله تعالى يَهْبِياً (١١) وقد حُكى عن عمرو بن عثمان المَّي (١) رحمه الله تعالى انّه قال العلم كلّه (١٥) نِصْفَان (١٦) نصفَهُ سؤال (١٧) ونصفَهُ جواب، (١) وبالله التوفيق،

(١٨) كتاب المكاتبات (١٩) والصدور والاشعار والدعوات والرسايل،

باب في مكاتبات بعضهم الى بعض،

سمعت احمد بن عليّ (١٠)الكّرَجي (١)رحمه الله تعالى يقول كتب الجُنّيْد

<sup>.</sup> وكلامها A (٤) ه. وسر B ماسر B (١) موسر B (٢) م. وقال بعضهم B (١) ه. وسر (٤) م. سرّ (٩) ه. سرّ (١٠) هالتي (١

(١) القلب والفكر وقوف (١) القلب على ما عرف، مسئلة في الاعتبار، (١) قال حارث المحاسى ابو عبد الله بن أُسَد رحمه الله نعالي الاعتبار استدلال الشيء على الشيء، وقال قوم الاعتبار ما وضح فيه الايمان واستوفتُه العقول، وقال قوم الاعتبار ما (١) نفذ في الغيب ولم يردّه ما نُغ، مسئلة ما النيّة، قال ه قوم النيَّة العزم على الفعل، وقال قوم النيَّة معرفة اسم العمل، وقال الجُنيْد (٤) رحمه الله نعالى (٤) النيّة نصوير الافعال، وقال آخر نيّة (٥) المؤمن الله (٤) عرّ وعلا، مسئلة ما الصواب، قال قوم الصواب التوحيد فقط، وقال الجُنيْد (٤) رحمه الله نعالى الصواب كلّ نُطْق عن إِذْنِ، مسئلة، سُيل الجُنيْد Af.105a عن الشفقة على الخلق ما هو قال تُعطيهم من نفسك ما يطلبون ولا تُحمّلهم ١٠ ما لا يطيقون ولا تخاطبهم بما لا يعلمون، مسئلة في التقيَّة، قال قوم استعال الأمر والنهي وقال قوم ترك الشبهات، وقال قوم التقيّة حَرّمُ المؤمن كما انّ الكعبة حَرَمُ مكَّة ، وقال قوم التقيَّة نور في القلب يفرق بهـا بين اكحقّ والباطل، وقال سَهُل والجُنيَّد (٦) والحُرث وأبو سعيد (٤) رحمة الله نعالى عليهم اجمعين التقيّة استوآء السرّ (٢) والعلانية، مسئلة في السرّ، قال بعضهم (٨) السر ١٥ ما لا بحس به هاجسُ النفس السرّ ما (٩) غيّبه (١١) المحقّ وأشرف عليه بـ ١٠ وقال قوم السرّ سرّان سرُّ (١١)للحقّ وهو ما أشرف عليه بلا وإسطـة وسرُّ للخلق وهو ما أشرف عليه (٤) اكحق بولسطة، (١٢) ويقال سرّ من السرّ للسرّ وهو حقّ لا يظهر الآ بحقّ وما ظهر بخلق فليس بسرّ، وحكى عن الحسين بن منصور اكحلاَّج (١) رحمه الله نعالى انه قال أسرارنا بِكُرْ لا يفتضُّها وَهُمُ واهم،

<sup>(</sup>١) A . قل (١) B وحارث الاعتبار الح (١) القلوب (١) القلوب (١) القلوب (١) القلوب (١) القلوب (١) الفومن (١) المومن (١) المحلم السر ما لا محس (١) المحلم (١)

مسئلة في صفاء المعاملة والعبادة، قال اجتمع مشايخ حرم الله (١) تعالى على ابي (١) المحسين عليّ بن هند (١) القُرشي الفارسي (٤) رحمه الله نعالي (١) فسألوه عن صفاء العيادة والمعاملة فقال (٤) أنّ العقل دلالة والمحكمة أشارة والمعرفة شهادة فالعقل يدلُّ (٦) وإكحكمة تُشير وللعرفة تشهد انَّ صفاء العبادات لا بنال الا بصناء معرفة اربعة فاول ذلك معرفة (١) الله نعالى والثانى معرفة النفس والثالث معرفة الموت والرابع معرفة ما بعد الموت من وَعْد الله ووعيده فمن عرف الله (٤) تعالى قام مجقّه ومن عرف النفس استعدّ لمخالفتها ومجاهدتها ومن عرف الموت استعدّ لوروده ومن شهد وعيد الله (٤) تعالى ينزجر عن نهيه وينتدب لأمره فمراعاة حتى الله (٤) تعالى على ثلثة اوجه على ١٠ الوفاء والادب والمروّة فامّا الوفاء فانفراد القلب بفردانيته والثبات على 16114مشاهدة وحدانيته بنور ازليته والعيش معه، وإمّا الادب فمراعاة الاسرار من الخطرات وحفظ الاوقات والانقطاع عن الحسد والعداوات، وإمَّا المروَّة فالثبات على الذِّكْر نطقًا وفعلاً وصيانة اللسان وحفظ النظر وحفظ المطعم والملبس وينال ذلك بالادب لانّ اصل كلّ خير في الدنيا والآخرة الادب ١٥ وبالله (١) التوفيق ، مسئلة ما (١) الكريم ، قال حارث (٤) رحمه الله نعالى الكريم (١١) الذي (١١) لا يبالي لمن أَعْطَى، وقال الجُنيَّد (٤) رحمه الله الكريم (١٢) من لا يحوَّجك الى وسيلة، مسئلة في الكرامة، قال قوم الكرامة أن يُبلغ المراد قَبْلَ ظهور الارادة، وقال قوم الإعطآء (١١) قوق المأمول، مسئلة في الفكر، سُيل حارث المحاسبي (٤) رحمه الله تعالى عن الفكر فقال (١٤) الفكر في قيام الاشيآء ٢٠ باكحقّ، وقال قوم التفكّر صحّة الاعتبار، وقال آخرون الفكر ما ملأ القلوب من حال التعظيم (١٠) لله عزّ وجلّ، والفرق بين الفكر والتفكّر أن التفكّر جولان

<sup>.</sup> الكرم B (٩) . بالتوفيق B (٨) . الرب B (٧) . والمعرفة تشهد والحكمة تشير B (٦)

لم B (۱۱) B. من لا يجوجك الى وسيلة وقال المحارث الكريم الذي الخ B (۱۰)

<sup>.</sup> الذي B (١٥) التفكر B (١٤) . فول A (١٢) . الذي B (١٢)

وشاهد الودّ عَيْن اليقين وشاهد الصيانة عِلْم اليقين والودّ وَصْل بلا مواصلة لانَّ الوصل ثابت والمواصلة تصرُّفُ الاوقات، مسئلة في البكاَّء، سُيل ابو سعيد الخرّاز (١) رحمه الله تعالى عن البكاء فقال البكاء من الله على الله وعلى الله، فالبكآء من الله لطول تعذيبه (٢) بالحنين عنه اذا ذكر طول المدّة · الى لقاَّيه والبكاء من خوف الانقطاع والبكاء من الفَرَق لما (١) تولي عن من المكافأة (٤) لمن قصّر والبكآء من الفزع اذا قام الإشفاق من الحادثات التي تحرم الوصول اليه، والبكآء اليه وهو أن يتكلُّف سِرُّهُ (٥) الهجان اليه والبكآء من طيران الأرواح بالحنين (٦) اليه والبكاء من وَلَّه العقل اليه والبكاء من التأتُّح، والبكآء من الوقوف بين يديه والبكآء برقَّة الشكوك اليه والبكآء (Y) مِالتِمرِّغ على بساط الذلِّ طَلَبَ الزُّلْقَى لديه والبكآء عند المنافسة اذا توهم انَّه (١/) بُطِّيء به عنه والبكاء خوفًا أن (٩) ينقطع الطريق فلا يصل اليه والبكاء خوفًا أن لا يَصلح (١٠)للقآيه والبكآء من الحيآء منه بأيّ عين ينظر اليه، ثم البكآء عليه اذا (٨) يُطِّيء به عنه في بعض الاوقات ممَّا عوَّده والبكآء من الفرح في نفس وصوله اليه اذا اكتنف ببرِّه كالصبيّ (١١)الرضيع (١٢) يرتضع ١٥ ثدى أُمَّه وهو يبكي (١٢) فهذا ثمانية عشر وجهًا، مسئلة في الشاهد، سُيل الجُنَيْد (١) رحمه الله تعالى لِم سُمّى الشاهد شاهدًا فقال الشاهد (١١٤) المحقُّ شاهدُ في ضميرك وأسرارك مطَّاعًا عليها (١٠) وشاهدًا لجاله في خلقه وعباده فاذا نظر الناظر اليه شهد عِلْمَهُ بنظره اليه، وشاهدُ الصوفيّة هو أن يقطع مَنْزلَ المُريدين فيشهد (١٦) عُمومَ العارفين (١٧) وحَمَلَةِ اسم الشاهد الحاضر في الغَيْب ٢٠ لا يحرج ولا (١٨) يفتر ولا يتغافل فان غفل غفلة مريد فليس بشاهد، وكلُّما يجرى فيه غير هذا في ظاهر الخليقة فهو باطل فليس هو طريق الصوفية،

<sup>(</sup>۱) B om. (۲) A بالحسّر (۲) مناعد (۱) الطيان (۱) B om. (۲) عنه (۱) الطيان (۱) B om. (۲) عنه (۱) الطرح (۱) الطرح (۱) B om. from ينقطع (۱) المرضع (۱۱) B om. from المدفا (۱۱) B المرضع (۱۱) المرضع (۱۱) المرضع (۱۱) المرضع (۱۱) الطيال في خلقه (۱۵) الط

رَبُّكُمُ الْأَعْلَى ولها سبع حُجُب ساويَّة وسبع حُجُب أَرْضية فكما يدفن العبد نفسه أرضًا أرضًا سما قلب سماء سماء فاذا دفنت النفس نحت الثرك (١) وصلتَ بالقلب إلى العرش، مسئلة، سُيل الشبلي (١) رحمه الله تعالى عن الغيرة فقال الغيرة غيرتان غيرة البشرية وغيرة (١) الألهية فغيرة البشرية على ه الأشخاص وغيرة (١) الالاهيه على الوقت أن يضيع فيما سوى الله (١) تعالى ، مسئلة، قال فَتْح بن شَخْرَف (٢) رحمه الله تعالى (٥) سألتُ اسرافيل استاذ (٦) ذي (٧) النون (٨) رحمهما الله تعالى فقلت له ايّها الشيخ هل تُعَذَّبُ الأسرار قَبْلَ الزلل فلم (أ) يُجِبْني (١٠) ايّامًا ثم قال يا فتح (١١) إن نويتَ قبل العمل فتعذَّب Af.1030 الأسرار قبل الزلل قال ثم صرخ صرخة عاش ثلثة ايّام ثم مات، مسئلة، ١٠ سُيل ابو بكر (١٢) محمَّد بن موسى الفَرْغاني المعروف بالواسطى (١) رحمه الله تعالى عن صفة القلوب فقال القلوب على ثلثة احوال قلوب ممتحنة وأُخرى (١٢) مصطلَّمة وأُخرى (١٤) منتسَّفة وأوآيل احوالها الانتساف وهو المتحقَّق بأوآيله انَّه (١٥) لم يكن قَبْل شيئًا مذكورًا فاذا حضرتَ وقعتَ الى الاصطلام وهو الموت ثم الطُّهُس وهو ذهابٌ فهذا (١٦) أَوَّلُك وآخِرُك كَي لا تقول أَنا اقبلتُ ١٥ وأدبرتُ وهذه الثلثة أخْرَسَت الأَلْسُنَ عن النطق، مسئلة، سُيل (١٧) الجَريري (٢)رحمه الله تعالى عن البلاَّء فقال البلاَّء على ثلثة اوجه على المُخلصين نِقَم وعقوبات وعلى السابقين تمحيص (١٨) وكنّارات وعلى الانبيآء والصدّيقين من صِدْق (١١٩) الاختيارات، مسئلة في الفرق بين (١٥٠) الحُبّ والوُدّ، الحبّ فيه بُعْد وفيه قُرْب والودّ لا فيه قطْع ولا بُعْد ولا قُرْب انّ شاهِدَ الحبّ حقُّ اليقين

عزوجل B (٤) . الاهيه A (٢) B om. (٢) . وصل القلب الى العرش B (١) .

<sup>(</sup>٥) B مالت B (٦) . المصوى (٧) B adds . وسالت B (٥)

A orig. خبر but corr. by later hand. (۱) A جغبر (۱۰) B رحمه).

<sup>(</sup>۱۱) A منظمسة (15) . اذ نودىت (15) AB منظمسة (15) . اذ نودىت (15) .

<sup>(</sup>۱۵) Cf. Kor. 76, 1. (۱۲) B لذاك (۱۲) الحريري (۱۸) B ريري.

<sup>.</sup> الود واكحب B (۲۰) . الاحسارات B . الاحتمارات A (۱۹)

(١) شبيه (٢) بضوء بين شبس ومآء فلا يُنْسَب الى الشبس ولا ينسب الى المآء المآء وشبيه بوسن بين النوم واليقظة فلا نايم ولا يقظان فهن (٢) صَعُوهُ وهو (٤) نفاذ العقل الى الفهم او الفهم الى العقل حتى (١)لا يكون بينهما قيام وإلفهم صفوة العقل كما أنّ خالص الشيء لُبُّه، مسئلة، سُيل ابو (٥) يزيد (١) رحمه الله تعالى · عن معنى (٦) قوله (٧) ثُمَّ أَوْرَثْنَا ٱلْكَتَابَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا (٨) الآية، قال ابو (٥) يزيد (١) رحمه الله تعالى السابق مضروب بسوط المحبّة مقتول بسيف الشوق مضطجع على باب الهيبة والمقتصد مضروب بسوط اكحسرة مقتول بسيف الندامة مضطجع على باب الكرم والظالم مضروب بسوط الامل مقتول بسيف اكحرص مضطجع على باب العقوبة، (<sup>†)</sup> وقال غيره الظالم لنفسه ١٠ معاقب بالحجاب وللقتصد والج داخل الباب والسابق بالخيرات (١٠)ساجد على البساط للملك الوهّاب، وقال غيره الظالم معاقب بالندامة على الافراط والمقتصد مشتمل بالكلاية والاحتياط والسابق بالخيرات (١٠)ساجد بقلب للحقّ على البساط، الظالم لنفسه بتلويج (١١)الاشارة محجوب والمقتصد بتصريح الاشارة مكنوف والسابق باكنيرات بتصحيح الاشارة محبوب، وقال غيره ١٠ الظالم لنفسه د والمقتصد ب والسابق بالخيرات م، مسئلة في التمتّى ، سُيل رُوَيْم بن احمد (١) رحمه الله تعالى هل للمريد ان يتمنّى فقال ليس له (١١)ان يتمنَّى وله ان يأمل لأن في التمنَّى رؤية النفس وفي الآمال رؤيــة السبق والتمنّى من صفات النفس والتأمّل صفة القلب (١٢) وإنه اعلم، مسئلة في سِرّ النفس، قال سهل بن عبد الله (١) رحمه الله وسيُل عن سرّ النفس فقال ٠٠ للنفس سرُّ ما ظهر ذلك السرّ على احد من خلقه الاّ على فرعون فقال أنا

<sup>(</sup>١) B om. (٢) B في في . (٩) B adds . (٥) B adds الآية (٥) B om. (٢) (١) عنوه عز وجل (٦) . البسطاسي الآية (٩) . فهنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالخيرات باذن الله B has الاضاره (١) . ساحي (١٠) B om. (١٠) B om. (١١) . والسابق بالخيرات م ob وقال غيره (١١) . والله اعلم . (١١) B om. (١١) . ان يتمني for ذلك (١١) .

الله تعالى متى يستوى عند العبد حامن وذامّه (١) فقال اذا علم انّه مخلوق (٢) ويكون (٢) نَمًّا، مسئلة، سُيل (٤) ابن عطآء (٥) رحمه الله نعالى متى يُنال سلامة الصدر او (٦) بما ينال سلامة (°) الصدر قال بالوقوف على حقّ اليقين، وهو القرآن ثم يُعْطَى عِلْمَ اليقين ثم يطالع بعن عَيْنَ اليقين فيَسْلم صدرُهُ عند ه ذلك وعلامة ذلك أن يرضى بقضآيه وقدره هيبةً ومحبَّةً ويراه حنيظًا ووكيلًا من غير تهمة (١) اعترضت، مسئلة، سُيل ابو عندن (٥) رحمه الله تعالى عن الغم الذي يجده (٥) الانسان ولا يدري من (٨)أ يش هو فقال ابو (٩) عثملن رحمه الله تعالى ان (١٠)الروح تتحفّظ (١١)الذنوب وانجنايات على النفس وتنساها النفس فاذا وجدت الروح صحوًا من النفس عُرض عليها جناياتها ١٠ (١٢) فيغشاها الانكسار والذوبان وهو الغمّ الذي يجده ولا يدري من اير دخل عليه، مسئلة في الفراسة، سُيل (١٢) يوسف بن الحسين (٥) رحمه الله تعالى عن حديث النبي صلعم اتَّقُوا فراسة المؤمن فانَّه ينظر بنور الله (٥) تعالى فقال هذا من رسول الله صلعم حقٌّ وخصوصية لأهل الايمان وزيادة (١٤) وكرامة لمن نوّر الله (٥) نعالى قلْبه وشرح صدْره وليس لأحد ان يحكم النفسه بذلك وإن كثر صوائه (°۱) وقل خطاؤه ومن لم يحكم لنفسه مجقيقة الايمان والولاية والسعادة فكيف يحكم لنفسه بفضل الكرامة وإنَّما ذلك فضله لأهل الايمان من غير اشارة الى احد بعينه، مسئلة لابرهيم الخوّاص (٥) رحمه الله تعالى في الوهم، (١٦) سُيل (١٧) ابرهيم الخوّاص رحمه الله تعالى عن الوهم فقال الوهم هو قيام بين العقل والفهم لا منسوب الى العقل فيكون شيئًا ٢٠ من صفاته ولا منسوب الى النهم فيكون شيئًا من صفات وهو قيام وهو

<sup>(</sup>۱) ه قال B (۱) . بكون B (۲) . فال B (۱) . بن B (۱) . بن B (۱) . بن B (۱) . فيشاها A (۱۲) . بالذنوب B (۱۱) . الروح الذي A (۱۰) . الحيرى (۱۲) B وسيل B (۱۲) . كل A (۱۵) . كرامة B (۱۲) . موسك B (۱۲) . كل A (۱۲) . كرامة B (۱۲) . تعالى ot ابرهيم from from . تعالى ot ابرهيم

 $\Lambda_{f,102a}$  بهذا الاسم، يعنى الصوفية، قال (1)ابن عطآء (7) رحمه الله تعالى الصفآبها من كدر الاغيار وخروجها من مراتب الاشرار، وقال النوري (٢) رحمه الله تعالى سبّيت بهذا الاسم (١) لاشتمالها عن الخلق بظاهر العابدين وإنقطاعها الى الحقّ براتب الواجدين، وقال الشبلي (١) رحمه الله تعالى سميّت بهذا الاسم ه لبقيّة (٤) بقيت عليهم من نفوسهم ولولا ذلك لما لاقت بهم الاسماء ، وقال بعضهم (٥)سمّيت بهذا الاسم لتنسّمها بروح الكماية وتظاهرها بوصف الانابة، مسئلة في الرزق، قال يحيى بن مُعاذ (١) رحمه الله تعالى في وجود العبد الرزق من غير طلب دلالة على أنّ الرزق مأمور بطلب صاحبه، وقال بعضهم أن طلبتُ الرزق قبل وقته لم أُجدُه وإن (٦)طلبتُ الرزق بعد وقته ١٠ لم اجله وإن (٢) طلبته في وقته كُفيته، وحُكي عن ابي يعقوب (١) رحمه الله تُعالى انّه قال اختلف (٢) الناس في (٨) سبب الرزق فقال قوم سبب الرزق التكلُّف والعناية وهو قول القَدَريَّة وقال قوم سبب الرزق التقوى (٩) وذهبوا الى ظاهر القرآن (١٠) وَمَنْ يَتَّق ٱللهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا وَبَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْنَسِبُ، وغلطوا في ذلك (١١) والعلمُ عند الله (٢) نعالي ارب سبب الرزق ١٥ (١٢) الخيْلَقة لقوله عرّ وجلّ (١٢) خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ فلم يخصّ مؤمنًا دون كافر، وقال ابو (١٤) يزيد (٢) رحمه الله اثنيتُ على (٢) رجل من المريدين عند بعض العلمآء خيرًا فقال العالم مِن ابن معاشُهُ فقلت لم اشكّ في خالقه حتى اسأله عن رازقه نخجل العالم وانقطع، مسئلة، سُيل الجُنيُّد (١) رحمه الله نعالى اذا ذهب اسم العبد وثبت حُكم الله (٢) تعالى قال أعلمْ رحمك الله (٢) تعالى انه ١٠ اذا عظمت المعرفةُ بالله ذهبت آثار العبد (١٠) وأنَّحت رسومه فعند ذلك Af.102b يبدو علم الحق وثبت اسم حُكُم الله (٢) تعالى، مسئلة، سُيل الجُنيْد (٢) رحمه

<sup>(</sup>۱) B سبن (۱) B om. (۱) A الصوفية ميت (۱) B appears to read الطبته (۱) الصوفية ميت (۱) الصوفية ميت (۱) الصوفية ميت (۱) الصوفية ميت (۱) B مبيل (۱) الطبت (۱) العد وقته (۱۰) العد وقته (۱۲) A العالم (۱۲) العلم (۱۲) B adds (۱۵) البسطامي (۱۵) المنت (۱۵)

££1.10 مُشير يا هذا فكم (ا) تُشير اليه دَعْهُ يشير اليك، وقال ابو بزيد (٢) رحمه الله تعالى من اشار اليه بعلم فقد كفر لأنّ الاشارة بعلم لا تقع الاّ على معلوم ومن اشار اليه بمعرفة فقد أُنْحَدَ (٢) لأنّ الاشارة بالمعرفة لا تقع الاّ على محدود، سمعت الدُّقِي يقول سُيل (٤) الزقّاق (٢) رحمه الله عن المريد فقال حقيقة المريد ه ان يشير الى الله (<sup>۱)</sup> نعالى فيَجِدَ الله مع نفس الاشارة (<sup>()</sup> وقيل له فالذے (٦) يَسْتَوْعبُ حالَهُ قال هو أن يجد الله (٢) تعالى بإسقاط الاشارة، وها المسئلة تَعْرَفُ لَلْجُنَيْدُ رَحْمُهُ اللهُ (٢) تعالى وقال (١) النوري (١) رحمه الله تعالى قُرْب القُرْب (^)فيما أَشْرْنا اليه بُعْد البُعْد، وقال يحيى بن (٩)مُعاذ (٦)رحمــه الله تعالى اذا رأيتَ الرجل يشير الى العمل فطريقه طريق الورع وإذا رأيته ١٠ يشير الى العلم فطريقه طريق العبادة وإذا رأيته يشير الى الأُمَّن في الرزق فطريقه طريق الزهد وإذا رأيته يشير الى الآيات فطريقه طريق الأبدال وإذا رأيته يشير الى الآلاء فطريقه طريق العارفين، وقال ابو على الروذباري (٢) رحمه الله تعالى عِلْمُنا هذا اشارُةٌ فاذا صار عبارةً (١٠) خَفِيَ، وسأل رجل ابا يعقوب السوسي (٢) رحمه الله تعالى مسئلةً وكان يشير في سؤاله فقال له ١٥ يا هذا نحن نَبْلُغُ (١١)مُجابك من غير هذه الاشارة (١٢)كأنّه يكره ذلك منه، مسآيل شتّى، مسئلة في (١١)الظرف، سُيل الجُنيْد (١)رحمه الله نعالى عن (١٤) الظرف ما هو فقال اجتناب كلّ خُلق دنيّ وإستعال كلّ خُلق سنيّ وأن نعمل (١٥٠) لله ثمّ لا ترى انّك عملت، مسئلة في المروّق، سُيل احمد بن عطاً . (٢)رحمه الله تعالى عن المروّة فقال ان لا نستكثر لله عملاً عملتَهُ وكلّما عملتَ ٢٠ عِملًا كَأَنَّكُ لم تعمل شيئًا وتريد آكثرَ من ذلك، مسئلة لِمَ سمَّيت هذه الطايفة

<sup>(</sup>۱) A سیر (۲) B om. (۲) B % الدقاق altered to الدقاق.

<sup>.</sup> في معنى ما B (٨) . ابو اكسين النورى B (٧) . سنوعب AB (٦) . قيل B (٥)

<sup>(</sup>۱) B adds الرازى (۱۰) A جفا B جفا B (۱۰) الرازى (۱۱) A عالمك B عالمك B عالمك B عالمك B عالمك B (۱۹)

Cf. p. ١٨٠, 1. Y supra, where read مجابك instead of مكانك . (١٢) B om. مجابك كانة المج

<sup>.</sup> لله عز وجل B (١٥) . الطرق B .الطرق A (١٤) . الطرف B .الطرق A (١٢)

الروح القديمة لانَّه اخبر عنها بما ليس من (١) وصْف الارواح، (٢) قال الشيخ رحمه الله تعالى (٢) وهذا الذي قال (٤) القابل في الروح لا يصح لانّ القديم لا ينفصل من القديم والمخلوق غير متصل بالقديم (٥) وبالله التوفيق، سمعت (١) ابن سالم وقد سُيل عن الثواب والعقاب يكون للروح وللجسد او للجسد · وَهُنه فقال الطاعة والمعصية لم نظهر من الجسد دون الروح ولا من الروح دون انجسد حتى يكون النواب والعقاب على (١) انجسد دون الروح او على الروح دون انجسد، ومن قال في الارواح بالتناسخ والتنقّل والقِدَم فقد ضلّ ضلالًا بعيدًا وخسر خسرانًا مبينًا، مسئلة في الاشارة، (<sup>١)</sup>قال الشيخ رحمه الله تعالى ان سأل سايلٌ ما معنى الاشارة (٨) فيقال لــه قول الله عزّ وجلّ ١٠ (\*) تَبَارَكَ (١١) الَّذِي (١١) والذي كالكناية (١١) والكناية كالاشارة في لطافتها. والاشارة لا يدركها الاّ الاكابر من اهل العلم، (١٢) وقال الشِبْلي (١١) رحمه الله تعالى كلُّ اشارة اشار (١٢) اكناق بها الى الْحَقُّ فهي مردودة عليهم حتى يشيرول الى الحقّ بالحقّ ليس لهم الى ذلك طريق، (١٢) وقال ابو (١٤) يزيد (١١) رحمه الله تعالى أَبْعَدُهم من الله (١١) تعالى أَكْثَرُهم اشارةً اليه، قال ودخل ١٥ رجل (١٥) إلى الجُنيْد (١١) رحمه الله تعالى (١٦) فسأله عن مسئلة فأشار الجنيد بعينه الى السمآء فقال له الرجل يأبا القسم لا تشير اليه فانّه أَقْرَبُ (١١) اليك من ذلك فقال الجنيد (١١)رحمه الله صدقتَ وضحك، (١١)حُكي (١١)عن عمرو ابن عثمن المكّي (١١)رحمه الله تعالى انّه قال اصحابنا حقيقتُهم توحيد وإشارتُهم شِرْك، وقال بعضهم كلّ يريد ان (١٨) يشير اليه (١٩) ولكن لم يجعل لأحد ٢٠ اليه سبيلًا، وحُكي عن الجُنيْد (١١)رحمه الله نعالي انَّه قال لرجل (٢٠)هو ذا

لا بذواتها، وقال (١)الشبلي رحمه الله تعالى الارواح تلطَّفت فتعلَّقت عند (١) لدغات الحقيقة فلم (١) تر معبودًا (٤) يستحق العبادة (٥) عن ان تنقرّب الى ذلك الشاهد بغير ذلك المُشاهِد وأيقنتْ ان الحدث لا يدرك القديم بصفته المعلولة، قال (٦) الشيخ رحمه الله تعالى ورأيتُ (١) في كلام الواسطي ه رحمه الله تعالى في الروح فقال الروح روحان روح به حياة أكنلق وروح به ضيآء <sup>(٨)</sup>القلب وهو الروح الذي قال الله <sup>(٩)</sup>عزّ وجلّ <sup>(١)</sup>وَكَذٰلِكَ اوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا، [١١] وسُمَّى الروح روحًا للطافته وإذا اساَّءت الجوارحُ في اوقاتها الأَدَبَ حُجِبَ الروحِ عن (١٢) ملادغات السَّبَب، (١٢) قال (١٤) وكلُّما وقع للروح من الملاحظات (١٥)ذَنْبُ على الايَّام والاوقات عرفت ١٠ المخاطبات وإشارت آلى (١٦) المعاملات، وقال (١٧) الواسطى (١٨) رحمه الله تعالى انَّها ها شيئان الروح والعقل (١٨) فالروح لا (١٩) نُسُدى الى الروح محبوبًا ولا العقل ينهيًّا له ان يدفع عن العقل مكروهًا، وحُكى عن أبي عبد الله النياجي (١٨) رحمه الله تعالى انّه قال ان العارف اذا (٢٠) وصل فكان فيه روحان روح لا يجرى عليه التغيير (٢١) والاختلاف وروح يجرى عليه التغيير ١٥ (٢٦) والتلوين، (١٨) وقال بعضهم الروح روحان الروح القديمة والروح البشرية (٢٦) واحتبج بقول النبيّ صلعم تنام عيناك ولا ينام قلبي، قال فظاهره ينام بروح البشرية وباطنه يقظان لا بجرى عليه التغيير، وكذلك قوله انَّما \$\hat{\hat{\Lambda}} أَنسَى لِأَسُنَ لِأَسُنَ (٢٤) وقد اخبر انّه لا يُنسَى وإنّها (٢٥) هو خبرُ عمّا هو فيه من الروح القديمة، وكذلك قوله لستُ كأحدكم إنَّى أَظَلُّ عند ربَّى، وهو صفة

<sup>(</sup>١) الشبلي رحمه الله تعالى instead of الشبلي رحمه الله تعالى instead of الضال (٢) الشبلي رحمه الله تعالى instead of الشبلي رحمه الله تعالى الشبخ رحمه الله تعالى الشبخ رحمه الله تعالى الشبخ (٩) المخلق (١) الخلق (١٥) الخلق (١٥) الملاوعات (١٥) الملاوعات (١٥) اللهاينات (١٥) الهاينات (١٥) الهاينات (١٥) الهاينات (١٥) اللهاينات (١٥) الهاينات (١٥)

الغنا عن الغنا لانَّك إذا استغنيتَ بالغنا كنت محتاجًا اليها من إحْل (١) استغنآيك وإذا كنت (٢) غنيًّا بالله (٢) عزّ وجلّ لا بالغنا تكون مستغنيًا عن الغنا وغير الغنا، وقال المُجنّيْد (٢) رحمه الله تعالى النفس التي قد اعرّهـــا اكحقّ مجقيقة الغنا يزول عنها موافقات الفاقات، مسئلة في النقر، قال الجُنيّد ه (٢) رحمه الله تعالى (٤) الفقر بجر (٥) البلاء وبلاَّؤه كلَّه عزَّ، وسُيل عن الفقير الصادق متى يكون مستوجبًا لدخول الجنّة قبل الاغنياء بخمساية عام (١) فقال اذا كان هذا الفقير معاملًا لله (٢) عزّ وجلُّ بقلبه معافقًا لله فيما مُنع حتى يعُدّ (٧) الفقر من الله نعمةً عليه يخاف على زوالها كما يخاف الغنيّ على زوال غناه وكان صابرًا محتسبًا مسرورًا باختيار الله له الفقر صاينًا لدينه كاتهًا للفقــر ١٠ (٨)مظهرًا للاياس من الناس مستغنيًا بربّه في فقره كما قال الله عزّ وجلُّ (1) الْفَقَرَاء ٱلَّذِينَ أُحْصِرُول فِي سَبِيل (١٠) اللهِ الآية، فاذا كان الفقير بهذه الصفة يدخل المجنّة قبل الاغنياء بخمسماية عام ويُكْفَى يوم القيامة مؤنة الوقوف والحساب ان شآء الله (٢) تعالى، وقال (١١) ابن الجُلّاء (٢) رحمه الله تعالى من لم يصحبه الورع في فقره أكل الحرام (١٢) النَّصِّ (١٢) وهو لا يدري، وسُيل الجُنَيْد ١٥ (٢) رحمه الله تعالى عن اعزّ (١٤) الناس فقال النقير الراضي، (١٥) وقال المزيّن رحمه الله حدّ النقر أن لا ينفكّ النقير من اكماجة، وقال المزيّن (أ)رحمه Af.1000 تعالى اذا رجع الفقير الى الله (١٦) عزّ وجلّ كان موصوفًا مع العلوم فَهْتَيْرُ فِي وَجُودُهُ، وَقَالَ الْجُنَيْدُ (٢) رحمه الله تعالى لا يَتَّقَقُ الانسانِ بالفقر حتى يتقرّر عنه انّه لا يَرِدُ القيامة أَفْقَرُ منه، مسئلة في الروح وما (١٧) قالول فيه، · قال (١٨) الشبلي رحمه الله (٢) تعالى (١٩) بالله قامت الارواح والاجساد والخطرات

<sup>(</sup>٦) B مطهر الاياس (٨) B النقير (٩) Kor. 2, 274.

البض B (۱۲) B بن B (۱۱) . لا يستطيعون ضربًا في الارض B adds (۱۰).

<sup>.</sup> من الحاجة to وقال B om. from (١٥) . الاشيا B (١٤) . ولا يدرى B (١٢)

<sup>.</sup> بالله جل وعلا (۱۹) . . ابو بكر الشبلي B (۱۸) . قالوه B (۱۲) . وحده B (۱۲)

ونشْر إِحسانه ونفاذ تقديره على جميع خلقه فذكّر الراجين على وعْن وذكّر الخايفين على وعيك وذكّر المتوكّلين على ماكشف لهم منكنايته وذكّر المراقبين على مقدار ما (١) طلع عليهم باطَّلاع الله (١) تعالى عليهم وذكَّر (١) المحبّين على قدر نصنُّح النَّعْمَاء ، وسُيل الشِبْلي (٢)رحمه الله نعالي عن حقيقة الذكر فقال ه نسیان (٤) الذکر یعنی نسیان ذکرك (٥) له (۲) تعالی ونسیان (٦) کل شیء سوی الله عزّ وجلّ، مسئلة في العنا، سُيل الجُنيْد (٢) رحمه الله نعالى ايّما انمّ الاستغناء بالله (٢) تعالى ام الافتقار الى الله عزّ وجلّ فقال الافتقار (١) الى الله عزّ وجلّ مُوجِبة للغِنا بالله (٢)عزّ وجلّ فاذا صحّ الافتقار الى الله (٢)عزّ وجلّ كمل الغِنا بالله (٢) تعالى فلا يقال (١) أيُّهما اتم لانبهما حالان لا يتم احدها ١٠ الاّ بتمام الآخر ومن صحّح الافتقار صحّح الغنا، (١)قال وسُيل يوسف بن الحسين (٢) رحمه الله نعالى ما علامة الغنا قال الذي يكون غِناه للدين لا للدنيا (٦)قيل ومتى يكون الغنيُّ محمودًا في غِناه غير مذموم قال اذا كان هذا الغنيّ آخِذَ الشيء من (٩) جهته غير مانع (١) عن حقّه (١١) متعاونًا في كسبه على البرّ والتقوى لا متعاونًا في تجارته على الإِثْم والعدوان (١١) ولم يتعلَّق قلبه Λf.100α الله (٢) عرّ وجلّ ولا استوحش لفقده ولا استأنس بملكه وكان في (١٢) غناه مفتقرًا الى الله عزّ وجلّ وفي فقره مستغنيًا بالله (٢) تعالى ويكون خازنًا من خُرَّان الله (٢) تعالى (١٢) فكان غِناه له لا عليه فاذا كان بهذه الصفة كان من اهل النَوْز والنجاة ودخل اكجنَّة بعد الفقرآء بخمسماية عام بخبر رسول الله صلعم تدخل فقرآء امَّتي (٢)انجنَّة قبْل اغنيآيها بخمسماية عام، وسُيل (١٤)عمرو ٢٠ ابن عثمن المكّي (٢) رحمه الله عن (١٥) الغنا الذي (٢) هو جامعٌ للغنا (١٦) فقال

<sup>(</sup>۱) B om. (۲) B om. (۱۲) المخبين with المخبين in marg. as variant. (۵) B om. (۲) الذكر يعني نسيان (۱۵ (۲) الله (۵) الذكر يعني نسيان (۲) B om. (۲) متعاون A (۱۰) متعاون A (۱۰) متعاون B (۱۲) متعاون B

B proceeds: الغني الذي هو الغني الذي هو للغنا اغنا عن الغنا الغنا عن العنا .

فقال ترْك الموافقة للخلق، مسئلة في الذِّكْر، (١)قال الشيخ رحمه الله تعالى سمعت (١) ابن سالم يقول وسُيل عن الذكر فقال الذكر على ثلث (١) فذكر ٣ باللسان فذاك اكحسنة بعشرة وذكر بالقلب (٤)فذاك (١٥٠المحسنة (٦)بسبعابة وذكر لا يوزن ثوابه ولا يُعَدُّ وهو الامتلآء من المحبَّة وإكمياً. من قُرْبه، قيل لابن عطآء (٤) رحمه الله تعالى ما يفعل الذكر بالسراير فقال ذكر الله (٤) تعالى اذا ورد على السراير (١) بإشراقه (١/١زال البشرية (١) في الحقيقة برعونانها، وقال سهل بن عبد الله (٤) رحمه الله تعالى ليس كلّ من ادّعي الذكر (١٠)فهو ذاكر، وسُيل سهل (١١)بن عبد الله رحمه الله تعالى عن الذكر فقال تحقيق العلم بأنّ الله (٤) تعالى مُشاهدك فتراه بقلبك قريبًا منك ونستحى ١٠ منه ثم تؤثره على نفسك (١٢) وعلى احوالك كلُّها، قال (١٢) الشيخ (٤) رحمه الله A f. 990 منعالى قال الله (١٤) عزّ وجلّ (١٠) ٱذْكُرُوا ٱللّهَ كَذِكْرُكُمْ آباءَكُمْ أَوْ أَشَدّ ذِكْرًا ثُمَّ قال في آية اخرى (١٦) ٱذْكُرُول ٱللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا فَهُو (١٧) أَخْصَرُ من الاوِّل ثَمْ قَالَ فِي آيَة أُخْرِي (١٨) ٱذْكُرُونِي أَذْكُرُكُمْ ، (١٩) فصار (٢٠) الذاكرون (٢١) لله متفاوتين في ذكرهم (٢٢)كتفاوتهم (٤)في المخاطبة لهم (٢٦)في الذكر، (٢١)قال ١٠ وسُيل بعض المشايخ عن الذكر فقال المذكور وأحدٌ والذكر مختلف ومحلٌّ قلوب الذاكرين (٢٠٠)متفاوت، وأَصْل الذكر اجابة اكحقّ من حيث اللوازم وَالذَكْرُ عَلَى وَجَهَيْنَ فُوجُهُ مَنْهَا النَّهَلِيلُ وَالنَّسِيْجُ وَتَلَاوَةُ القَرآنَ وَوَجُهُ (٤) مَنْهَا تنبيه القلوب على شرايط (٢٦) التذكير على إفراد الله (٤) تعالى وأسمآيه وصفاته

<sup>(</sup>۱) B om. ذكر B (۲) . بن B (۲) . قال الشيخ رحمه الله تعالى B om. ذكر (۱) B om. بن B . (۱) . سبع مایه B (۱) . فانحسنة (۱) . فانحسنة (۱) . فانحسنة (۱)

على A (۱۲) A عن to بن to يعالى الله عن A (۱۱) عن الله الله (۱۱) عن الله (۱۹) عن الله (۹)

على A (۱۰) ه. هو B (۱۰) ه بن to بن to بن to ابو نصر (۱۲) ه. هو (۱۲) ه. عن A (۱۲) ه

احصر (۱۲) Kor. 33, 41. A om. from في آية اخرى to نفي آية اخرى. (۱۲)

<sup>.</sup> لله تعلى الذاكرين AB (٢٠) الذاكرين AB (٢٠) الذاكرين الذاكرين الذاكرين الدناكرين الدناكرين الدناكرين الدناكرين

<sup>.</sup> متفاوته AB (۲۰) . كما سيل B (۲۲) . بالذكر B (۲۲) . كفاوت B

<sup>(</sup>٢٦) B التيقض.

وَأَكُلُ الحَلالُ وَكُفُّ الأَذَى وَاجْتَنَابُ الآثَامُ وَالْتُوبَةُ وَإِدَاءَ الْحَقُوقِ، وسمعت الحُصْرى (١) رحمه الله تعالى يقول اصولنا ستَّة اشيآء رفْع الحدث وإفراد القِدَم وهجر الاخوان ومفارقة الاوطان ونسيان ما عُلم وما جُهل، وقال بعض الفقرآء اصولنا سبعة اشيآء ادآء الفرايض واجتناب المحارم وقطع العلايق · ومعانقة الغقر وترك الطلب وترك الادّخار لوقتٍ <sup>(٢)</sup>ثانٍ والانقطاع الى الله (١) تعالى في جميع الاوقات، مسئلة في الاخلاص، سُيل الجُنَيْد (١) رحمه الله عن الاخلاص فقال ارتفاع رؤيتك <sup>(٤)</sup>وفنآؤك <sup>(٥)</sup>عن الفعل، وقال <sup>(٦)</sup>ابن عطآء الاخلاص ما (٢) تخلُّص من (١) الآفات، وقال حارث المحاسبي (١) رحمه الله تعالى الاخلاص إِخراج الخَلْق من معاملة الله تعالى والنفسُ اوّل الخَلْق، ££.90 وقال (أ)ذو النون (أ)رحمه الله تعالى الاخلاص ما خلص من (أ) العدوّ أَن يُفْسِدُهُ، وقال ابو يعقوب السوسي (١)رحمه الله الاخلاص ما لم يعلم به مَلَكُ فيكتبَهُ ولا عدوّ فيُفسدَهُ ولا نُعْجَب النفس به، وحُكى عن سهل بن عبد الله (١) رحمه الله نعالى انه قال (١١) اهلُ لا الله الله الله كنير والمخلصون (۱۲)منهم قليل، وقال سهل (۱۳)بن عبد الله (۱)رحمه الله تعالى لا يعرف ١٥ الرياء الا المخلص، وسيل الجُنيْد (١) رحمه الله تعالى مرَّةً أُخْرَى عن الاخلاص فقال إخراج اكخلق من معاملة الله (١) تعالى والنفس اوّلُ اكخلق، وعن بعض المشايخ قال اذا قال لك قايلٌ ما الاخلاص (١٤) فقُلْ إفراد القصد الى الله (١) نعالى وإخراج اكخلق من معاملة الله (١٥) عزّ وجلّ بترك اكحَوْل والقوّة مع الله (١)عرِّ وجلُّ، وعلامة المخلص (٢١)محبَّة الخلوات لمناجاة الله تعالى وقلَّة ٢٠ التعرّف الى اكنلق بعبودية الله (١)عزّ وجلّ وكراهية علم اكنلق في معاملة الله (١٧) تعالى، وسُيل اظنَّهُ (١٨) ابا الحسين النورى (١) رحمه الله تعالى عن الاخلاص

<sup>.</sup> وفناك B om. (۲) A ناني B . باتي A (۲) عز وجل (۲) B om. (٤) B . باتي A (۱)

<sup>.</sup> ذا A (۴) . الاوقات B (۸) . خلص A (۲) . بن B (٦) . من AB (٥)

<sup>(</sup>۱۱) A om. but قائل suppl. in marg. (۱۲) A منه ۸

<sup>(</sup>۱۲) B om. تعلی (10) B om. بن عبد الله (10) B محببة (10) A محببة (10) B om. نعلی الله (10) B om.

<sup>.</sup> ابا اكحسين . B om. عزوجل B (۱۸).

العلم والانّباع مع تصحيح المطعم والملبس وأَخْذ القوت، وسيل حكيمٌ ما علامة الصادق قال كتمان الطاعة قيل ما أَرْوَحُ الاشيآء على قلوب الصادقين قال (١) استنشاق عنو الله (٢) تعالى وحُسْن الظنّ بالله (٢) تعالى، وقال (١) ذو (١) النون (١) رحمه الله تعالى الصدق سيف الله (١) تعالى في ارضه ما (٥) وضع على شيء ه الله قطعه، وسيل حارث (٢) رحمه الله تعالى عن الصدق (٦) فقال (٧) مصعوب على جميع الاحوال، وقال الجُنيْد رحمه الله نعالى حقيقة الصدق تجرى بموافقة الله تعالى في كلّ حال، وقال ابو يعقوب رحمه الله الصدق موافقة الحقّ ٨٤.98٥ في السرّ والعلانية وحقيقة صدق القول بانحقّ في مواطن الهلكة، وسُيل آخر عن الصدق فقال صحّة (١/ التوجّه في القصد، مسئلة في (١) الاصول، يعني ١٠ اصول مذهب القوم، حُكى عن (١٠١) كُبنيد (٢) رحمه الله تعالى انّه قال اتّنق اهل العلم على ان اصولم خمس خلال صيام النهار وقيام الليل وإخلاص العمل والإشراف على الأعمال بطول الرعاية (١١) والتوكُّل على الله في كلُّ حال، (٢)وحُكي عن ابي عثمٰن (٢)رحمه الله تعالى انّه قال اصلُنا (١٢)السكوت والاكتفآء بعلم الله (١٢) عزّ وجلّ ، وقال الجُنيْد (٢) رحمه الله تعالى النقصان ١٥ في الاحوال هي فروعٌ لا نضرٌ وإنَّما يضر النِّنلَّف مثقال ذرَّة في حال الاصول فاذا احكمت الاصول لم يضرّ (١٤) نقصٌ (٦) في الفروع، وقال ابو احمـــد القلانسي (٢) رحمه الله تعالى بُنيتُ اصلُ مذهبنا على ثلث خصال لا نطالب احدًا من الناس بواجب حقّنا ونطالب أَنْفُسَنا بحقوق الناس ونُلزم أنفسنا التقصير في جميع ما نأتيه، وقال سهل بن عبد الله (٢) رحمه الله اصولنا · م سبعة اشيآء التمسّك بكتاب الله (<sup>۱)</sup> تعالى والاقتدآء برسول الله (<sup>۲)</sup> صلعم

<sup>(</sup>١) A المنتباق with استنشاق in marg. as variant. (١) B om. (١) A أخار الله المنتباق (١) B adds . (٥) A أحجوب وضعها (١) . ألم الله الله الله الصدق (١) النوحيد The word is partially . (١) B seems to have النوحيد The word is partially obliterated. (١) B أصول مذهب القوم وهي مسئلة الاصول (١) . أصول مذهب القوم وهي مسئلة الاصول (١) . أصول مذهب القوم وهي المسكون (١) AB om. المسكون (١١) AB om. المسكون (١١) AB om. تعلى (١١) B . تعلى (١٤) B متعلى المنتوكل المنتبات المسكون (١٤) B . تعلى (١٤) B . تعلى (١٤) B . يبض

عبد الله بن طاهر الأَبْهُرَى (١) رحمه الله نعالى عن الحقيقة فقال الحقيقة كلُّها علم فسُيل عن العلم فقال العلم كلّه حقيقة، وعن الشَّبلي (١)رحمه الله تعالى انَّه قال الْأَلْسِنة ثلث لسان علْم ولسان حقيقة ولسان حقَّ فلسان العلم ما "تأدّى الينا بالوسايط ولسان الحقيقة ما اوصل الله (١) تعالى الى الاسرار بلا · وإسطة ولسان الحقّ فليس (٢) له طريق، وحكى عن ابي جعفر (٢) القروك (١) رحمه الله تعالى انّه قال حقيقة الانسانية ان لا يتأذّى منك انسان لأنّ حقيقة الاسم في نفسه أن (٤) يكون كلّ شيء بك (٥) مستأنسًا، وسُيل بعض الصوفية عن حقيقة الوصول فقال ذهاب العقول، وقال المُخْنَيْد (١)رحمه الله £4.58a اللازمة (أ) والقصود القويّة المُحْكَمة لم تُبْق على اهاما (أ) سببًا A£.98a ١٠ الاّ قطعتْه ولا معترَضًا الاّ منعتْه ولا تأويلًا (٨) مُورِهمًا لصحّةُ المراد الاّ كشفتْه فاكحقُّ عندهم لصحَّةِ الحال مجرَّدًا وإنجدِّ في دوام السَّيْر محدَّدًا على براهين من العلم واضحة ودلايل من (٩) اكحقّ بيّنة، وقال الواسطى (١) رحمه الله تعالى الحقايق المختزنة اذا بدت حجبت الحقايق (١٠) المستترة ، مسئلة في الصدق ، (١١)قال الشيخ رحمه الله تعالى اخبرني جعفر الخُلْدي (١)رحمه الله تعالى قال ١٥ سمعت الجُنيَد (١) رحمه الله تعالى يقول ما من احد طلب أَمْرًا بصدق وجد " الاً ادركه وإن لم يدرك الكلّ ادرك البعض، (١٢) قال ابو سعيد الخرّاز (١) رحمه الله تعالى رأيتُ كأنّ مَلَكَيْن نزلا (١) عليّ من السمآء فقالا لى ما الصدق قلتُ الوفاء بالعبد فقالا (١) لي صدقت فعرجا الى السماء وأنا انظأرُ البهما يعني في النوم، وقال يوسف بن (١١) الحسين (١١) رحمه الله تعالى الصدق ٢٠ عندى حُبُّ الانفراد ومناجاة الربّ (١)جلّ وعلا وموافقة السرّ والعلانية مع (١٤)صدق اللهجة والتشاغل بالنفس دون رؤية اكخلق بعد همّة النفس وتعلّم

ذكرناه كناية ان شآء الله (١) تعالى، مسئلة في الحقايق، (١) قال الشيخ رحمه الله نعالى اخبرني (٢) جعفر قال سمعت الجُنيْد (١) رحمه الله نعالى قال سمعت (٤) سَريًّا يقول وقد وصف اهل (٥) الحقايق فقال أَكْلُهم آكُل المَرْضَى ونَوْمهم نوم الغَرْقَى، وسُيل الجُنيْد (١)رحمه الله تعالى عن الحقيقة فقال (٦)أَذْكُرُهُ ثمْ ه أَدَعُ هذا وهذا، وقال ابو تُراب (١) رحمه الله تعالى علامة اكتبقة (١) البلوى، وقال غيره علامة الحقيقة رفع (١)البلوى، وحُكى عن رُوَيْم (١)رحمه الله تعالى انَّه قال اتمُّ اكتقايق ما (٩)قارن العلم، سمعت الوجيهي يقول سمعت ابا جعفر Af.97b (١٠) الصَّيْدلاني (١) رحمه الله نعالى يقول اكفايق ثلثُ حقيقة (١١) مع العلم (١٢) وحقيقة (١١)معها (١)العلم وحقيقة نشطح عن العلم، وقال ابو بكر الزقّاق ١٠ (١) رحمه الله تعالى كنت في تيه بني اسرآئيل فوقع في قلبي ان علم اكتقيقة يخالف علم الشريعة فاذا (١٤) بشخص تحت شجرة أُمَّ غيلان (١٠) صاح يأبا بكر كلّ حقيقة تخالف الشريعة (١٦) فهو كُفْر، وقيل لبعضهم واظُنُّه رُوَيْم (١) رحمه الله نعالى والله (۱) نعالى اعلم متى بتحقّق العبد بالعبودية قال اذا سلّم (۱۷) القياد من نفسه الى ربّه وتبرّأ من حوله وقوّته وعلم انّ الكلّ (١٨)له وبه، وقال ١٥ رُوَيْم (١) رحمه الله نعالى اصةُ اكتفايق ما قارن العلم، وقال الجُنيْد (١) رحمه الله أَبَت اكحقايق ان تدع في القلوب مقالةً للتأويلات، وقال المزيّن الكبير (١) رحمه الله تعالى الذي حصل عليه اهل اكتفايق في حقايقهم أن الله (۱۱) تعالى غير منقود فيُطْلَبَ ولا ذو غاية فيُدْرَكَ فمن ادرك موجودًا فهو بالموجود (٢٠)مغرور وإنَّها الموجود (٢١)عندنا معرفة حال وكشُّف علم بلا ٢٠ حال، وسمعت انحسين بن عبد الله الرازى (١) رحمه الله نعالى يقول سُيل

<sup>.</sup> بن جعفر B (۱) . قال الشيخ رحمه الله تعالى . (۱) B om. (۱) B om. (۱) التلوين B (۱) . من العباد B adds (۵) . سرى AB (٤) التلوين B (۱) . ثم اجن B adds فارق A (۱) . التلوين B (۱) . التلوين B (۱) . التلوين B (۱۱) . تتبع B (۱۱) . تتبع B (۱۱) . المصرى . شخص B (۱۱) . الفاد B (۱۱) . فهي B (۱۱) . صاح لي وقال B (۱۱) . به وله B (۱۸) . معروف A (۱۰) . جل وعز B (۱۱) . معروف A (۱۰) . جل وعز B (۱۱)

#### ٢١٤ كتاب اللُّهُج، كتاب المسآيل وإختلاف اقاويلهم في الاجوبة،

(١)للبقآء، وقال ابو سعيد اکخرّاز (٢)رحمه الله نعالى في معنى قوله (٢) وَمَا بِكُمْ مِنْ يَعْمَةٍ فَمِنَ ٱللهِ قال أَخْلاهم في افعالهم من افعالهم وهو اوّل حال الفنآء، وعن جعفر الخُلْدى قال سمعت الجُنيَد (١) رحمه الله تعالى يقول وسُيل عن (١) الننآء فقال اذا فني الفنآء (٤) عن اوصافه ادرك البقآء بتمامه، قال وسمعت ه الجنيد (٢) رحمه الله تعالى (٢) يقول وقد سُيل عن الفنآء فقال (١٥) استعجام كلُّك عن اوصافك ولستعال الكلّ منك بكلّيّتك، وقال (٦) ابن عطاً، من لم (١) يفن عن شاهد نفْسه بشاهد الحق ولم (١) يفن عن الحق بالحق ولم يغبُ في حضوره عن حضوره لم يقع بشاهد الحقّ، وقال الشِبْلي (١)رحمه الله تعالى من فني عن الحقّ بالحقّ القيام الحقّ بالحقّ فني عن الربوبية فضلاً عن ١٠ العبودية، (٨) وقال اظُنُّه رُويْم (١) رحمه الله تعالى وقد سُيل عن الفنآء والبقآء فقال اوّل علم الفنآء هو النزول في حقايق البقآء وهو الْأثرة لله <sup>(٢)</sup>تعالى على جميع ما دونه (٩) وتفقُّدُ كلُّ حال معه حتَّى يكون هو الحظُّ وسقوط ما سواه حتّى تفنى عبادتهم لله (١) نعالى (١٠) بأنفسهم ببقاء عبادتهم لله بالله وما بعد ذلك لا يُدركه (١١) المعقول بالعقول ولا تنطق به الأَلْسُن، وقد قال ١٥ (١٢) الله تعالى (١٢) كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ فاوّل علامة الفاني ذهاب حظّه من الدنيا والآخرة بورود ذكر الله (٢) تعالى ثم ذهاب حظّه من ذكر الله (٢) تعالى عند حظّه بذكر الله (۲) نعالى له ثم تفني (۲) رؤية ذكر الله تعالى له حتى يبقى حظّه بالله ثم ذهاب حظّه من الله (٢) تعالى برؤية حظّه (١٤) ثمّ ذهاب حظّه برؤية حظَّه بفناً - الفناء (١٠) وبقاً - البقاء ، والكلام في هذا (١٦) طويل وفيما

<sup>(</sup>۱) البقاط (۱) استعجام (۱) استعجام (۱) البقاط (۱۱) البق

مفرّق عن نعت ولا مجموع بنعت الاّ مفرّق عن حقّ وها (١)متنافيان لانّ الجمع (١) بالحقّ خروج عن حُجَّته (١) ونفرقتُها والجمع (٤) بالحقّ حَجْثُ بالحقّ ££.96 وتفرقة عنه، وقال قوم المجمع ما جمع البشرية في شهود البشرية والتفرقة ما (°) فرَّقها عن تقسيم الرسوم، وقد ذهب الجُنيْد (٢) رحمه الله تعالى الى ان قُرْبه · بالوجد جمعٌ وغيبته في البشرية تفرقةٌ ، (٦) وقال ابو بكر الواسطى (٦) رحمه الله اذا نظرتَ الى نفسك قرَّفتَ وإذا نظرت الى ربُّك جمعتَ وإذا كنت قايمًا بغيرك فأنت ميَّت (٧) وهنه أَحْرُف مختصرة في معنى الجمع والتفرقة ولمن يتدبّر في فهمه ان شآء الله تعالى، مسئلة في الفنآء والبقاء، (١) قال الشيخ رحمه الله تعالى سُيل ابو يعقوب النهرجوري عن صحّة الفنآء والبقآء (أ) فقال ١٠ هو فنآء رؤية قيام العبد لله (٢)عزّ وجلّ وبقآء رؤية قيام الله (٢) نعالى في احكام العبودية، وسُيل ابو يعقوب (٢) رحمه الله تعالى عن صحّة علم الفنآء والبقاء (١١) قال (١١) يصحبه العبودية في الفناء والبقاء واستعال علم الرضا ومن لم يصحبه العبودية في الفنآء والبقآء فهو (١٢)مدّع، قال (١٨)الشيخ رحمه الله تعالى الفناء والبقاء اسمان وها نعتان لعبدٍ (١٢) موحَّد يتعرَّض الارتقاء في ١٥ توحيك من درجة العموم الى درجة الخصوص، ومعنى الفناء والبقاء في الحايله فنآء انجهل ببقآء العلم وفنآء المعصية ببقآء الطاعة وفنآء الغفلة ببقآء الذكر وفناء رؤيا حركات العبد لبقاء رؤيا عناية الله (١٤) تعالى في سابق العلم، وقد (١٠) تكلّم في ذلك المشايخ المتقدّمون فقال سُمْنون (٢) رحمه الله نعالى العبد في حالُ الفنآء محمول وفي حال (١٦) الحَمْل مورود (١٧) وهي نعوت ٢ (١٨) تؤدّى الى نعوت، وقال اوّل مقامات الفنآء الوجود والمشاهدات

<sup>. (</sup>ك) B om. (٦) B om. وتغرقتها B وتغرقتها B وتغرقها A (٢) B om. وتغرقتها B (١) . يتنافيان B (١) . ان شآء الله تعالى to وهذه (٢) B om. from قال B (٥) . فرقهها B (٥)

قال (۱۰) B om. from قال B (۱۰) . قال الشيخ رحمه الله تعالى . (۱۰) B om. from قال to موجود A (۱۲) . مدعى AB (۱۲) . الصحب A (۱۲) . والمِقَاءَ

<sup>.</sup> يودى B (١٨) . وهو B (١٧) . الجهل B (١٦) . تكلموا A (١٠)

#### ٢١٢ كتاب اللُّهَع، كتاب المسآيل وإختلاف اقاويام في الاجوبة،

A£.96a تفرَّدول بها بأُجُوبة شتَّى ببيان ما يُشكل من ذلك على العلمآء والفقهآء وساير الناس من اهل الظاهر (١) الذين ليس هذا من شأنهم، مسئلة في الجمع والتفرفة، (١) قال الشيخ رحمه الله نعالى الجمع والتفرقة اسمان فالجمع جَمْعُ المتنرّقات والتفرقة تفرقة المجموعات فأذا جمعتَ قلتَ الله ولا سواه وإذا فرَّقتَ قلتَ الدنيا والآخرة والكون وهو قوله (١)شَهَدَ ٱللهُ أَنَّهُ لاَ إِلهَ إِلاَّ هُوَ فقد جَمَعَ ثَمْ فَرِّقَ فَقَالَ (٢) وَٱلْمَلَآيِكَةُ وَأُولُوا ٱلْعِلْمِ قَايِمًا (٤) بِٱلْقِسْطِ، كذلك (٥) قولُه (١) قُولُوا آمَنَّا بِٱللهِ وقد جمع ثم فرَّق فقال وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَىٰ إِبْرَاهِيمَ الآية، فالجمع اصلُ والتفرقة فرغٌ فلا تُعْرَفُ الاصول الا بالفروع ولا (أ) تثبت النروع الاّ بالاصول وكلّ جمع بلا تفرقة فهو زندقة وكلّ تفرقة ١٠ بلا جمع فهو تعطيل ، وقد (١/ تكلّم في معنى الجمع والتفرقة المشايخ المتقدّمون فقال ابو بكر عبد الله بن طاهر الأَبْهُرى (١) رحمه الله تعالى وسُيل عن ذلك (١٠) فقيل له الى ما ذا اشار القوم الى معنى المجمع والتفرقة فقال اشار قوم الى (١١)ان جَمْعَهم في آدم (٩)عليه السلم وفَرْقهم في ذرّيَّته (١٢) وأشار قوم الى ان جمعهم في المعرفة وفرقهم في الاحوال، وللجُنيُّد (١٢) في معرفة الجمع والتفرقة، ١٥ (١٤) فَتَحَقَّفْتُكَ فِي سِرِّي (١٥) فناجاكَ لِساني \* فأجْتَهَ عْنا (١٦) لِهَعَانِ وَأَفْتَرَقْنا لِهَعَاني إِنْ يَكُنْ غَيَّبَكَ النَّعْظِيمُ عَنْ كَعْظِ عِياني \* فَلَقَدْ صَيَّرَكَ الوَّجْدُ مِّن الأَحْشَاء داني، وقال اظُنُّه النوري الجمع بالحقّ تفرقةٌ عن غيره والتفرقة عن غيره (١٧)جمعٌ به، وقال غيره انجمع اتّصال لا يشهد الانابة متى <sup>(١٨)</sup> يشهد الانابة فا وصلّ والتفرقة شهود لمن (١٩)شاهد (١٦٠المباينة، وقال قوم لا مجموع بحقُّ (٢١) الاّ

<sup>.</sup> جمعاً B (۱۷) مانی AB (۱۲) مغانی الله (۱۷) فغاطبك (۱۵) عقتنك A (۱٤) عقتنك A

ر (۱۸) B شاهد or شاهد و (۱۹) Obliterated in B. الله و (۲۱) مناهد الله و (۱۸) المالية و (۱۸) ال

كم تُبقيني هاهنا فا بلغ الْأُولَى حتَّى مات، وكان سبب موت ابن عطآء رحمه الله تعالى انه أُدخل على الوزير فكلُّمه الوزير بكلام غليظ فقال ابن عطآ. ارفق يا رجل فأمر بضرب خُفَّه على رأسه فات فيه، ومات ابرهيم الخوّاص رحمه الله نعالى في جامع الرئ وكانت به علَّة الجوف فكان اذا قام مجلسًا ه يدخل المآء ويغسل نفسه (١)فدخل المآء مرّةً (١)فخرج روحه وهو في وسط المآء، وقال ابو عمران الإصْطَخْرى (٢)رحمه الله نعالى رأيت ابا تُراب النَّخْشَبي (١) رحمه الله تعالى في البادية (٤) قايمًا ميّنًا لا يسكه شيء، وسمعت ابا عبد الله احمد بن عطاء يقول سمعت بعض النقراء يقول لمَّا مات يجبي الإصْطَخْرى (٢) رحمه الله تعالى جلسنا حوله فقال (١) له رجل منّا (١) قل اشهدُ ان لا اله ١٠ الا الله فجلس جالسًا ثم اخذ يد واحدٍ فقال قل اشهد ان لا اله الا الله (°) وخلَّى ين وأخذ (٦) بيد (١) الآخر الذي بجنبه (٨) وقال قل اشهد ان لا اله الله (١٠) وخلَّى ين وأخذ (٦) بيد (١) الآخر الذي مجنبه حتَّى عرض الشهادة على كلّ واحد منّا ثم استلقى على قفاه (١١١) وخرج روحه، وقيل للجُنيْد كان ابو سعید الخرّاز (۱) رحمهما الله تعالی کثیرًا ما کان یتواجد عند الموت ١٥ فقال اكجنيد (٢) رحمه الله لم يكن بعجب ان تكون نطير روحه اليه اشتياقًا، (١٢) فهذا ما (١٢) حضرني في الوقت من آدابهم والذك لم (١٤) نذكره أكثر، وبالله التوفيق،

# كتاب المسآيل واختلاف اقاويلهم في الأَجْوِبة، (١٥) قال الشيخ رحمه الله تعالى (١٦) أذكرُ طرفًا من اختلافهم في مسآيل

<sup>(</sup>١) Here B resumes (fol. 90b, l. 1). (٢) B نقل فخلا يده B om. (٤) A . فقال الله الله (٥) B om. (٤) A . فقال الله (٥) الله (١) الله (١) الله (١) B adds وخرجت B (١١) الله (١٥) الله الله الله الله الله تعالى (١٥) الله تعالى الله

مَرْنَعُ الأحباب وخرجتْ روحه، هذه الحكاية عن الوجيهى، وسمعت الوجيهى رحمه الله تعالى يقول دخلتُ رحمه الله تعالى يقول دخلتُ مصر فرأيت الناس مجتمعين فقالواكنّا في جنازة فتّى سمع قايلاً يقول، كُبُرَتْ مِهمّةُ عَبدٍ \* طَيهعَتْ في أَنْ (١) يراكا،

و فشهق شهقة فات، وسمعت بعض اصحابنا يقول قال ابو يزيد رحمه الله عند موته ما ذكرتُك الاّ عن غللة ولا قبضتنى الاّ عن فترة، وحكى عن المُجنيد رحمه الله تعالى انه قال جلست عند استاذى ابن الكرّبنى رحمه الله تعالى عند موته فنظر الى السماء فقال بَعد فطأطأت رأسى الى الارض فقال بَعد يعنى انه اقرب اليك من أن تنظر الى السماء او الى الارض وتشير اليه بذلك، وقال المجريرى رحمه الله تعالى حضرت وفاة ابي التسم المجنيد رحمه الله تعالى حضرت وفاة ابي التسم المجنيد وبلغ منك ما أرى من الجهد لو استرحت فقال لى يأبا محمد أحوج ما كنت اليه هنه الساعة فلم يزل ساجدًا حتى فارق الدنيا وأنا حاضر، وقال بكران الدينورى رحمه الله تعالى حضرت وفاة الشبلى رحمه الله تعالى فقال بكران الدينورى رحمه الله تعالى حضرت وفاة الشبلى رحمه الله تعالى فقال من ذلك ثم قال وَضّنى للصلاة ففعلت ذلك فنسيت تخليل لحيت وقد من ذلك ثم قال وَضّنى للصلاة ففعلت ذلك فنسيت تخليل لحيت وقد أمسك لسائه فقبض على يدى فأدخاتها فى لحيته ومات، وكان سبب وفاة البي الحسين النورى انه سع بهذا البيت،

لا زِلْتُ أَنْزِلُ مِنْ وِدَادِكَ مَنْزِلاً \* تَتَعَيَّرُ الأَلْبابُ عِنْدَ نُزُولِهِ ، ٢٠ فتواجد وهام في الصحراء فوقع في أَجَهة قَصَب قد قُطعت وبقيت أُصولها ١٥٥٤ ٨ مثل السيوف فكان يشي عليها ويعيد البيت الى الغداة والدم يسيل من رجايه ثم وقع مثل السكران فورمت قدماه ومات رحمه الله تعالى عند الى يقول اللهم اللهم اللهم عند الى يقول اللهم 
<sup>(1) 41,</sup> 

ابو العبّاس بن مسروق رحمه الله نعالى فيا بلغنى وفى هذا سُنة عن الرسول صعلم قوله لأبى هُرَبْرة رضى الله عنه زُرْ غِبّاً تزدد حُبّاً، وقيل ليحيى بن معاذ رحمه الله نعالى كيف حالك فقال (۱) كيف حالُ من يكون عدوّه دا ؤه وصديقه بلاّؤه، وقال المجنيد رحمه الله نعالى لقد كنت أرى اقواماً تجزينى منهم النظرة فيهى زادى من المجُمْعة الى المجمّعة، وقال بعض المشايخ اذا صح لى مودّة اخ فلا أبالى متى لقيتُهُ، وعن النورى رحمه الله نعالى انه قال الصديق لا يحاسبُ بشيء والعدو لا يُحسب له شيء، وقال المجنّد رحمه الله نعالى اذا كان لك صديق فلا نسؤهُ فيك با يكرهه، وعن جعفر الخلدى قال سمعت ابا محمد المغازلى رحمه الله نعالى يقول من اراد ان تدوم له قال المودّة فليحفظ مودّة اخوانه القدماء،

## باب في ذكر آدابهم عند الموت،

قال الشيخ رحمه الله نعالى بلغنى عن ابى محبّد الهروى رحمه الله نعالى انه قال مكثتُ عند الشِبْلى رحمه الله نعالى ليلة غداة التى مات (٢)فيها فكان يقول طول الليل هاتين الميتين،

ا كُلُّ بَيْتِ أَنْتَ سَاكَنُهُ \* غَيْرُ مُحْتَاجٍ إِلَى السُّرُجِ وَ وَجُهُكَ اللَّامُولُ حُبَّتَنَا \* يَوْمَ يَأْتِي النَّاسُ بِالْحُجِجِ،

وحُكى عن ابن (٢) الفَرَجى رحمه الله نعالى انه قال رأيت حول ابى تُراب النخشبى رحمه الله نعالى اصحاب ماية وعشرين ركوة فا مات منهم على الفقر الله نفسيَّن، قال بعضهم احدها ابن الجلَّاء والآخر ابو عُبَيْد البُسْرى، وورد Af.95a على قلب ابن بُنان المصرى رحمه الله شيء فهام على وجهه فلحقوه فى وسط متاهة بنى اسرآئيل فى الرمل ففتح عينيه ونظر الى اصحابه وقال ارتع فهذا

<sup>(</sup>۱) يكون added in marg.

العرخي (۲) . فيه (۲)

حفص عمر الخيّاط رحمه الله تعالى يقول رأيت ابا بكر بن المعلّم رحمه الله تعالى بأنطاكية (١)[يقول] طولبتُ شهادة أن لا اله الا الله بعد ستين سنة فُسيل عن ذلك فقال كنت ستين سنة ادعو الخلق الى الله تعالى فلمَّا انفردتُ ودخلتُ اللُّكَّام اذا اردتُ ان اقوم الى أورادى التي كانت عادتي ه بين الناس لم يتهيَّأ لى فوقع في قلبي انِّي ما آمنت بالله نعالى بعدُ فجدَّدت ایمانی وأقمتُ هناك عشر سنین حتى صفا لى في انخلوة اورادي كما (١)كانت نصفو لى فى الاوقات التي كنت بين المعارف، وحُكى عن ابرهيم الخوّاص رحمه الله تعالى انه رأى رجلاً في البادية حسن الادب حاضر القلب فسأله فقال كنت اعمل بين الناس والمعارف في التوكّل والرضا والتفويض فلمّا ١٠ فارقتُ المعارف لم يبق معي من ذلك ذرّة فجيت حتى اطالب نفسي هاهنا بدعاويها اذا انفردتُ عن المعلومات وللعارف،

## باب في ذكر آدابهم في الصداقة والمودة،

قال الشيخ رحمه الله تعالى قال (٢) ذو النون رحمه الله تعالى مــا بُعْدُ الطريق الى صديق ولا ضاق مكان من حبيب، وسمعت ابا عمرو اسمعيل ١٥ ابن نُجَيْد يقول سمعت ابا عثمين يقول لا تثق بمودّة من لا يحبّك الاّ معصومًا، وفيها حكى جعفر الخُلْدي عن ابن السمّاك رحمه الله تعالى انه قال لــه صديقُ الميعاد بيني وبينك غدًا نتعاتب فقال له ابن السمَّاك رحمه الله تعالى (١) [بل] بيني وبينك غدًا نتغافر، ويقال ان كلّ مودّة يُزداد فيها (٤) Af.94b فهي مدخولة في المودّات، وسُيل عن حقيقة المودّة فقال هي التي لا ٢٠ تزداد بالبرّ ولا تنقص بالجفاء، وهذه الحكاية عن يحيى بن مُعاذ الرازك رحمه الله تعالى، وقال بعضهم الاعراض عن الصديق إِبْقاً ي على المودّة، قال

<sup>(\)</sup> Suppl. above.

<sup>.</sup> اللقا (٤) . ذا (٦) . كان (٦)

السلامة من اكنلق، وسُيل يوسف بن الحسين رحمه الله تعالى ما علامة المريد فقال ترك كل خليط لا يريد مثل ما يريد وأن يَسْلَم (ا)منه عدق كا يسلم (ا)منه صديقه وعلامة المريد وجدانه في القرآن كل ما يريد واستعال ما يعلم وتعثم ما لا يعلم وترك الخوض فيا لا يعنيه وشدة الحرص على ارادة النجاة من الوعيد مع الرغبة في الوعد والتشاغل بنفسه عن غيره، وقال ابو بكر (۱) البارزى رحمه الله تعالى اذا سلك المريد الهول في اوّل قدم فلا يبالى فانه لن يلقاه بعد ذلك الا راحة،

#### باب في ذكر آداب من يتفرّد ويختار الخلوة،

قال الشيخ رحمه الله نعالى حُكى عن بِشْر الحافى رحمه الله نعالى انه كان الله عرب الله على الله على الله عند (أ) يقول (أ) ليتق الله نعالى عند (أ) [خلواته] وليكزم بيته وليكن انيسه الله عرب وجل وكلامه المسعت الدُّتى يقول سمعت الدرّاج يقول كان ابو المسيّب (أ) رجلاً كبيرًا وكان يتفرّد في المساجد الشعثة فصادفته ليلة في مسجد فقلت له من ابن انت فقال لى انا من كلّ مكان فقلت من كان من كلّ مكان فأيْشَ علامته قال لا يستوحش من شيء ولا يستوحش منه شيء قال فحملت فأيش علامته قال لا يستوحش من شيء ولا يستوحش منه والله الشبلي رحمه الله نعالى فنظر اليه وقال ليس هذا من دواب الاصطبل والله فأيْنَ سِمْتُهُ قال فصاح الشِبلي رحمه الله نعالى ولطم وجهه وهام وهو وكل فأيْنَ سِمْتُهُ قال فصاح الشِبلي رحمه الله نعالى ولطم وجهه وهام وهو رحمه الله تعالى عن الخلوة فقال ان السلامه مصاحبة لمن طلب السلامة فترك المخالفة وترك التطلع الى ما اوجب العلم مفارقته، وحكى عن ابى فترك المخالفة وترك التطلع الى ما اوجب العلم مفارقته، وحكى عن ابى من الرجال ولأمثالنا الاجتماع انفعُ يعملون بعضهم برؤية بعض، وسمعت ابا

اليتقي (٤) added in marg. (١) المارزي (٦) عنه (١).

<sup>(°)</sup> Suppl. in marg. (٦) رجل کبير.

له يا سيّدى ما للمريدين في (١) مجاراة الحكايات فقال الحكايات جندٌ من جنود الله تعالى يُقوى بها قلوب المريدين قال فقلت هل في ذلك شاهدٌ من كتاب الله نعالى فقال نَعَمْ قال (٢) وَكُالًّا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلرُّسُل مَا نُثَبَّتُ بِهِ فُوَّادَكَ، وقال يحيي الحَكَمَة مِرْوَحَةُ قلوب المريدين تروَّحُ عنها ه وهج الدنيا، وحُكى عن مِهْشاذ الدينوري رحمه الله تعالى انه كان يقول ان عيني لتقرّ بالنقير (١) [الصادق] وإنّ قلبي ليفرح بالمريد المتحقّق، وقال ابو تُراب رحمه الله تعالى رياء العارفين إخلاص المريدين، وقال ابو عليّ بن الكاتب رحمه الله تعالى اذا انقطع المريد الى الله تعالى بكليّته اوّل ما يُفيك الله تعالى الاستغناء به عرَّن سواه، وسُيل الشبلي رحمه الله عن المريد اذا ١٠ وقعت به اكحَيْرة فقال اكميرة من وجهين حيرةٌ تقع من شدّة خوف اقتراف الذنوب وحيرةُ (٤) [تقع من] كشف التعظيم للقلوب، وقال الشِبْلي رحمه الله نعالى كنتُ في اوّل بدايتي اذا غلبني النوم أكتحلُ بالمِلْح فاذا زاد عليَّ الامرُ أَحْمَيْتُ الميل فأكتملُ به، وقال ابو سعيد الخرّاز رحمه الله تعالى من ادب المريد وعلامة صِدْق ارادته أن يكون الغالب عليه الرقّة والشفقة والتلطّف ١٥ والبذل واحتمال المكاره كلُّها عن عبينَه وعن خلْقه حتى يكون لعبينُه ارضًا يسْعون عليها ويكون للشيخ كالابن البارّ وللصبيّ كالأب الشفيق ويكون مع جميع الخلق على هذا يتشكّى بشكواهم ويغتمّ الصايبهم ويصبر على أذاهم فان 150 £ منا مراد الله تعالى من المريدين الصادقين أن يعطفوا على الخلق من حيث عطف الله تعالى عليهم (٥) ويتأدُّبول بآداب الانبياء والصدّيقين وآداب ٢٠ اوليآيه وأحبابه حتى تُرْفَع الحُجُب التي بينه وبين الله تعالى فما دام هو متمسّكًا بهذه الآداب ومتخلَّقًا بهذه الاخلاق ويكون مستعينًا في ذلك بالله متوكَّلًا على الله عزّ وجلّ راضيًا عنه، وقال سهل بن عبد الله رحمــه الله تعالى شُغْلُ المريد في قلبه اقامة الفرض والاستغفار من الذنب وطلب

<sup>(</sup>۱) جارات (۲) Kor. 11, 121. (۲) Suppl. in marg. (1) Text om. ٠٠ تادروا (٥)

لكي لا تنعنَّى الى هاهنا فقال لى يأبا محمَّد هذا حَثُّك وذاك فضلٌ لك ، وقال ابو سعيد بن الأعرابي كان شابٌ يعرف بابرهيم الصايغ وكان لأبيه نعمة فانقطع الى الصوفية وصحب ابا احمد القلانسي فربها كان يقع بيد ابي احمد شيء من الدراهم فكان يشتري له الدُّقاق والشوآء والمحلوآء ويؤثره ه عليه، وعن جعفر الخُلْدى قال <sup>(۱)</sup>[دخل] رجل الى الجُنيَّد رحمه الله تعالى فأراد ان يخرج من مِاْكه كلّه ويجلس معهم على الفقر قال فسمعت انجنيد رحمه الله تعالى يقول له لا تُخْرج كل ما معك احبسْ مقدار ما يكفيك وأَخْرِج الفضل وتقوَّتْ بما حبستَ واجتهدْ في طلب اكحلال لا تُخْرِج كلَّمها عندك فلستُ (١) آمَنُ عليك أن نطالبك نفسك والنبيّ صلعم كان اذا اراد ١٠ ان يعمل عملاً أثبته، سمعت الوجيهي يقول سمعت ابا على الروذباري رحمه الله تعالى يقول كنَّا في البادية جماعةً ومعنا ابو اكسن العطوفي فربَّما (٢)كانت تلحقنا الفاقة وتُظْلم علينا الطريق فكان ابو الحسن يصعد تلاَّ ويصبح صياح الذيَّاب حتى يُسمع كلاب الحيِّ فينجون فيمرّ على صوتهم ويحمل الينا من عندهم معونةً، وقال ابو سعيد الخرّاز رحمه الله تعالى دخلتُ الرَّمْلة فذهبت ١٥ الى ابي جعفر القصّاب فبتُّ عنك ثم خرجت من الرملة الى بيت المقدس فجآء الى بيت المقدس خاني وقد حمل معه كُسَيْراتٍ وقال اجعلْني في حِلّ Af. 93a كانت هذر في البيت ولم أُدْر،

#### باب في ذكر آداب المريدين والمبتدئين،

قال الشيخ رحمه الله تعالى وجدت في كتاب ابى تُراب النَّخْشَبي رحمه الله الحكمة جَنْدُ من جنود الله تعالى يُقوى بها آداب المريدين، وحُكى عن المُجْنَيْد رحمه الله تعالى انه قد سأله بعض الفقرآء او بعض الشيوخ فقال

<sup>(1)</sup> Text om.

<sup>.</sup>کان (۲)

الدنيا (١) فسألتُ عن ذلك فقالوا كان لا يداويها حتى لا تنكشف عورته ولا ينظر الى عورته احد، ويقال ان (١) بِشْرًا الحافي رحمه الله تعالى مرض مرضه فدخل عليه الطبيب فأخذ بشر يصف للطبيب ما به فقيل له يأبا نصر أما تخشى ان تكون هذه شكايةً فقال لا انَّما أُخبره بقدرة القادر ه (٢)[عليًّ]، ووجدتُ في كتاب اظنُّه بخطّ جعفر الخُلْدي رحمه الله قال اعتلّ الجُنيَّد رحمه الله تعالى علَّةً شديدةً فكان يقول ليس الا ما قال (٤) ذو النون رحمه الله تعالى يا من يشكر ما يَهَبُ هبْ لنا ما نشكر، وربَّما كان يقول هذا (٥)غذا وهم من كلّ شيء يُحضره،

# باب في آداب المشايخ ورِفْقهم بالاصحاب وعطفهم عليهم،

قال الشيخ رحمه الله نعالى حُكى عن الجُنَيْد رحمه الله نعالى انه كان يقول لأصحابه لو علمتُ ان صلاة ركعتين افضلُ من جلوسي معكم ما جلست عندكم، وحُكى عن بِشْر اكحافي رحمه الله تعالى انه قد كان تعرَّب في يوم شديد البرد وهو ينتفض قلنا له يأبا نصر ما هذا فقال ذكرتُ الفقرآء وأن ليس لهم شيء ولم يكن لى ما الله الله عام بنفسي، ١٥ وسمعت الدُّقُّ يقول كنت بمصر وكنًّا في المسجد جماعة من الفقرآء جُلوس فدخل الزقّاق فقام عند اسطوانة يركع فقلنا يفرغ الشيخ من صلاته ونقوم £4.92 ونسلّم عليه فقام وجآء الينا وسلّم علينا فقلنا نحن كُنّا اولى بهذا من الشيخ فقال ما عذَّب الله نعالى قلبي بهذا قطَّ، وسمعت الوجيهي يقول سمعت الجَريري يقول وإفيتُ من الحجّ فابتدأتُ بالجُنَيْد رحمه الله نعالى وسلّمت ٢٠ عليه وقلت حتى لا يتعنّى ثم اتيتُ منزلى فلمّا صلّيت الغداة التفثُّ فاذا بالجُنَيْد رحمه الله نعالى خَلْنى فقلت يا سيّدى انّما ابتدأت بالسلم عليك

<sup>(</sup>۱) فسالته (۲) . بشر (۲) Suppl. above. (٤) فسالته (۱) .غدا و هم (°)

### باب في ذكر آداب المَرْضَى في مرضهم،

قال الشيخ رحمه الله نعالى سمعت بعض اصحاب مِهْشاذ الدينوري يحكي عن ممشاذ رحمه الله تعالى انه اعتلَّ علَّةً شديةً (١)فدخل عليه اصحابه عايدين له فقالوا كيف تَجدُك قال لا ادرى ولكن سَلُوا العلّة كيف تَجدُني فقالوا ه له كيف تجد قلبك فقال قد فقدتُ قلمي منذ ثلثين سنة، وسمعت محمّد ابن معبد البانياسي يقول رأيت الكُرْدي الصوفي رحمه الله تعالى وقد اعتلّ فعيدً ستَّة اشهر وكان قد وقع الدود في موضع من بدنه فاذا وقع منها دودةٌ ردّها الى موضعها، ودخل <sup>(۱)</sup>ذو النون على مريض من اصحابه يعوده فقال (٢) [له] ليس بصادق في حُبّه من لم يصبر على ضرّبه فقال المريض ١٠ ليس بصادق في حبّه من لم يتلذّذ بضربه، وكان سهل بن عبد الله رحمه الله تعالى اذا مرض احد من اصحابه يقول له اذا اردتَ ان تشتكي فقُلْ او، فانّه اسم من اسماء الله تعالى يستَرْوح اليه المريضُ ولا تقلُّ لــه اوخ فانه اسم من اسماًء الشيطان، وسمعت ابا بكر احمد بن جعفر الطوسي بدمشق يقول كان بأبي يعقوب النَّهْرجوري رحمه الله تعالى وجُعْ في بطنه £4.92 سنين وكانت (١) محسه في جوفه وكان يقول اعرف دوآء، بقيراط فضّة يذهب بهذه العلَّة ولكن لا يداويه الى ان خرج من الدنيا فسألتُ عن ذلك بعض المشايخ فقال كان الكِّيِّ فكان لا يداويه من اجْل النَّهْي، ومرض النُّوري رحمه الله تعالى مرضه فتخلُّف عن عيادته رجل من اصحاب ه ثم اتاه فجعل يعتذر اليه فقال له لا تعتذر فقلٌ من اعتذر الآكذب، وكان بسهل ١٠٠ ابن عبد الله رحمه الله تعالى البواسير (°) الظاهرة فكان مجتاج ان يتوضاً لكلّ صلاة وكان يقول اعرف له دوآء بقيراط ولم يداوه الى ان خرج من

<sup>(</sup>۱) فدخلول (۲) . فدخلول (۱) فدخلول (۱) فدخلول (۱) . فدخلول (۱) . فدخلول (۱) . فدخلول (۱) . أمرة . (۱) . أمرة . أمرة .

## باب في ذكر آدابهم في الحبوع،

قال الشيخ رحمه الله تعالى قال بحيى بن مُعاذ رحمه الله تعالى لو علمتَ ان الجوع يباع في السوق ماكان ينبغي لطلاّب الآخرة اذا دخلوا السوق ان يشتروا غيره، وقال المجوع على اربعة أَوْجُه المريدين رياضةٌ والمتأيبين · تجربةٌ وللزمَّاد سياسةٌ وللعارفينَ مَكرمةٌ ، قال وكان سهل بن عبد الله رجمه الله تعالى كلُّما جاع قوى وإذا آكل شيئًا ضعف، وقال سهل رحمه الله تعالى اذا شبعتم فاطلبول الجوع ممَّن ابتلاكم بالشبع وإذا جعتم فاطلبول الشبع ممَّن ابتلاكم بأنجوع والا تماديتم وطغيتم، وقال ابو سليمن رحمه الله انجوع عنك في خزاين مدّخرة لا يعطيه الا لمن يحبّه خاصّةً، وسمعت ابن سالم يقول كلامًا ١٠ في معنى ادب الجوع ان لا تنقص من عادته الاّ مثل أُذْنَى السِنُّور فقلت له قد حكيتَ بالامس، وقيل ذلك عن سهل بن عبد الله رحمه الله تعالى انه كان لا يأكل الطعام نيف وعشرين يومًا فقال كان سهل رحمه الله تعالى لا £4.91 يترك الطعام ولكن كان الطعام يتركه انه كان يَرِدُ على قلبه ما يأخذه ويشغله عن أكل الطعام، وسمعت عيسى القصّار رحمه الله يقول من ادب المجوع ١٥ أن يكون الفقير معانقًا للجوع في وقت الشبع حتى اذا جاع يكون الجوع انيسه، وسمع شيخ من المشايخ رجلاً من الصوفية يقول انا جايع فقال لــه كذبتَ فقيل له لِمَ قلمت ذلك فقال لانّ الجوع سِرٌّ من سِرّ الله تعالى موضوع في خزاين من خزاين الله نعالي لا يضعه عند من يُفْشيه، قال ودخل (١) [رجان] من الصوفية على شيخ فقدّم اليه طعامًا فأكله فقال له مذكم لم ٢٠ تأكل الطعام قال مذ خيْس فقال ليس بك جوع الفقر جوعك جوع بخْل عليك ثيابٌ وأنت تجوع اوكما قال،

<sup>(\)</sup> Text om.

#### باب في ذكر آدابهم في الحلوس والمجالسة،

قال الشيخ رحمه الله تعالى حُكى عن سَرىّ السَّقَطى رحمه الله تعالى انه كان يقول المجلوس في المساجد حوانيت ليس لها ابواب، وسُيل سَريّ عن المروّة فقال صيانة النفس عن الأدناس وإنصاف الناس في المجالسة فان ه زاد كان متنصَّلًا، وقال بعض المشايخ الفقير ينبغي له ان تكون سِبَّادته على أَلْيْتَيْهُ يعني من كثرة الجلوس، وحُكى عن ابي يزيد رحمه الله انه قال ثمت ليلةً اصلَّى فعييتُ فجلست ومددت رجلي فسمعت هانفًا يقول من يجالس الملوك ينبغي له ان يُحسن الادب، وعن ابرهيم بن ادهم رحمه الله تعالى انه قال تربّعتُ مرّةً فهتف بي هاتفُ هكذي تجالس الملوك فا تربّعت بعد ذلك Af.91a ابدًا، وقال ابرهيم الخوّاص رحمه الله تعالى رأيت فقيرًا له جِلْسة حسنـــة فتقدُّمت اليه ومعى دراهم فصبهما في حجْره فقال اشتريت هذه الجلسة بماية الف درهم تريد ان (١) ابيعها بهذا، وقال يحيى بن مُعاذ رحمه الله تعالى مجالسة المخالفين (٢) تُعمى الروح ورؤية الأضداد تمنع (٢) الذوق، وسمعت الوجيهي يقول رأيت ابن مملولة العطَّار الدينوري وقد تبرّم بجليس له فقلتُ تجالس مثل ١٥ هذا فقال (١٤٤ ابن مملولة لا تُمكن مفارقته، ويقال اذا أَشْكل عليك امرُ أخيك فاعتبره بجليسه، قال وكان حسن القرّاز رحمه الله نعالى له (٥) أَخَذُ (١) فكان يكثر الجلوس بالليل فسُيل عن ذلك فقال بني هذا الامر على ثلثة اشيآء أن لا نأكل الاّ عن فاقه ولا نتكلِّم الاّ عن ضرورة ولا ننام الاّ عن غلبة، وقال جعفر كان الجُنيُّد رحمه الله تعالى يقول لو علمتُ ان صلاة ركعتيْن ٢٠ افضلُ من جلوسي عندكم ما جالستُكم،

<sup>(</sup>۱) البيعه (۲) الرزق (۲) الرزق (۲) البيعه (۱) البيعه (۲) البيعه (۲) الرزق (۲) البيعه (۲) البيع (۲) البي

وهذه الحكاية تُعرف لسفين النُّوري رحمه الله تعالى، وحُكى عن بشر بن الخرث رحمه الله نعالى انه قال لو دفعتُ الى الاهتمام بمؤنة وحاجة ما أمِنْتُ على نفسى أن أُصبح شُرْطيًّا، وكان لأبي شُعَيْب البراثي (١)كوخ فرَّت به امرأة من ابناً - الدنيا فقالت له انَّى اريد ان انزوَّج بك وأخدمك فخرجت من ه جميع ماكانت تملكه وتزوّج بها ابو شعيب فلبّا ارادت ان تدخل الكوخ نظرت الى قطعة خُصّاف فقالت ما انا بداخلة حتى تُخْرجها اليس سمعتُك تقول تقول الارض لابن آدم تجعل (٢)[اليوم] بيني وبينك شيئًا وأنت غدًا في بطني فاكنتُ لأجعل بيني وبينك (١) حجابًا فأخذ الخصّاف وأخرجها فرى بها ثم قال ادخلي فدخلتْ فمكنا يتعبّدان في ذلك المكان سنين كثيرة ١٠ حتى توفّياً وها على تلك الهيئة، قال الشيخ رحمه الله وليس من آداب من نزوّج او کان له ولد ان یکلَ أَمْرَ عیاله الی الله تعالی و یجب علیه ان یقوم بفرضهم الا أن يكونوا مثله في الحال، وليس من آدابهم ان يتزوّجوا ذوات ££.90 البسار ويدخلول في رِفْق نسآيهم ومن ادبِ الفقير ان يتزوّج بفقيرة مُقلّت وأن يُنصنها وإن رغبت فيه امرأة غنيّة أن لا يرتفق منها، وحُكي عن فَتْح ١٥ الرَوْصِلي رحمه الله تعالى انه اخذ يومًا صبيًّا له فقبَّله قال فتح سمعت هاتُّهًا يقول يا فتح أَلا نستحيي ان تحبّ معنا غيرنا قال فا قبّلتُ ولدّاً لى بعد ذلك، فان قال قايل قد كان لرسول الله صلعم أولاد وكان يقبّلهم ويعانقهم ويضمّهم الى صدره وقال الأَقْرَع بن حابس لرسول الله صلع يرسول الله لى عشرة من الولد ما قبّلتُ وإحدًا منهم فقال عليه السلم من لا يَرْحَم لا يُرْحَم يقال ٢٠ لقايل هذا القول قد ابعدت القياس لانّ النبيّ صلعم امام اكخلق الحب يوم القيامة ومصحوبُهُ العصمة وقوّة النبوّة وأنوار الرسالة في جميع الاشيآء لا تأخذ منه الاشيآء ولا يكون في الاشيآء مجظّه لانّ جميع حركاته (٤) تأديبٌ للغَيْر من أُمَّته وهؤلاً. ليس لهم (°)تلك القوّة ولا ذلك التخصيص وإذا لاحظهم بعنايته يغار عليهم ان يَدَعُهم ان يلتفتوا مجواطرهم الى من سواه،

<sup>(</sup>۱) کوخا (۲) Suppl. in marg. (۹) حجاب (۲) کوخا (۱۰).

#### باب في آداب المتأهّلين ومن له ولد،

قال الشيخ رحمه الله تعالى قال ابو سعيد بن الأعرابي كان سبب ترويج ابي احمد القلانسي وإسهُهُ مُصْعَب بن احمد ان شابًا من اصحاب خطب ابنةً لصديق لأبي احمد فلمّا حضر وقت عقد النكاح امتنع الشابّ ه واستحيا من ذلك الرجل الذي كان يزوّجه بابنته فلمّا رأى ذلك ابو احمد قال يا سجان الله يزوّج رجل بكريته فتمتنع عليه فأعقدوا النكاح على ابي احمد وقبّل رأس ابى احمد قال ما علمتُ ان لى عند الله نعالى من المقدار ان يكون لى مثلك ختن وما علمتُ ان لابنتي عند الله نعالى من المقدار ان یکون لها مثلك زونج قال ابو سعید بقیتْ عنه ثلثین سنة وهی (۱)بکرّ Af.90a او كما قال، وحُكى عن محبّد بن علىّ الفصّار رحمه الله تعالى انه كان له اهل وولدُ وكانت له بُنيّة (٢) وكان جماعة من اصدقآيه عنك يومًا فصاحت الصبية يا ربّ السمآء نريد العِنَب فضحك محمّد بن عليّ وقال قد ادّبتُهم بذلك حتى اذا احتاجوا الى شيء يطلبون من الله تعالى ولا يطلبون منّى، وسمعت الوجيهي يقول كان لبُنان اكحمّال رحمه الله تعالى اولاد فربّما كان ١٥ يجيء ابنُه ويقول يا ابي اريد خبزًا وكان يصفعه ويقول مُرَّ كُدِّ مثل ابيك وقال وجاً ع يومًا فقال يا ابى انَّى اريد (٢) مِشْمِشًا قال فأخذ بيك وجاً ء به الى من يبيع المشمش وقال له ادفع اليه (٢)مشمشاً بقيراط حتى اصبح على مشمشك الى ان تبيعه فدفع اليه الرجل ووقف بنان يصبح يأيُّها الناس اشترول من هذا الصغير (٤) الغذاء الذي يفني ولا يبقى فا لبث طويلاً حتى ٢٠ باع الرجل مشمشه كلّه، وحُكى عن ابرهيم بن ادهم رحمه الله تعالى انه قال اذا تزوّج الفقير فَهُنَّلُه مثل رجلِ قد ركب السفينة فاذا وُلد له قد غرق،

<sup>.</sup> العرا (٤) . مشهش (٦) . وكانول (٦) . بكرا (١)

ان لا يسأل ولا يرد ولا يحبس فلمّا اردتُ ان افارقه حمل معه شيئًا من الدراهم ووقف على الجانب الذي حملتُ ركُوتي وقال لي كيف حكيتَ عن سهل أكمكاية فلمّا حكيت له الحكاية وقلت لـ لا نسأل ولا نردّ فطرحها في ركوتي وإنصرف، وقال ابو بكر الزقّاق رحمه الله تعالى ليس السخآء ان ه يعطى الواجدُ المُعْدِمَ انَّما السِّخَاء ان يعطى المعدم الواجد، وحُكَى عن ابي محمَّد المُرْتَعش رحمه الله تعالى انه قال لا يصحّ الاخذ عندى حتى تقصد من تأخذ منه فتأخذ له لا لك، وحُكى عن جعفر الخُلْدى عن الجُنَيْد رحمه الله تعالى انه قال ذهبت بومًا الى ابن الكُرّيني ومعى دراهم (١)[اريدُ] ان .Af.896 ادفعها اليه وكان عندى انه لا يعرفني وسألت ان ياخذ ذلك فقال انـــا ١٠ عنه (٢) مستغني وأَبَى ان يأخذ منّى (٢) فقلت له ان كنت (٤) [انت] عنها (٢) مستغنيًا فأنا رجل من المسلمين أُسَرُ بأخذك لها فتأخذها لإدخال السرور عليَّ فأخذها منّى، وذُكر عن ابى التَّسم المنادى رحمه الله تعالى انه كان اذا رأى دخانًا يخرج من (°)[بيت] بعض جيرانه فيقول البعض من يكون عنك مُرَّ الى هؤلاً -فقل لهم أَعْطُونا من هذا الذي تطينون فقال له قايل فعسي يسخّننون المآء ١٥ وقال مُرَّ اليهم لأيّ شيء (٦) يصلح هؤلاء الاغنياء غير أن يعطونا شيئًا ويشفعوا لنا في الآخرة، وقال الجُنَيْد رحمه الله نعالى حملتُ دراهم الى حسين بن المِصْرى وكانت امرأته قد ولدت وهم في الصحرآء وليس لهم جارٌ فأبي أن يقبلها منّى فأخذتُ الدراهم ورميت في الحجرة التي كانت فيها المرأة وقلت ابِّتها المرأة هذه لك فلم يكن له حيالة فيما فعلتُ، وسُيل يوسف بن الحسين رحمه الله ٠٠ نعالى اذا وأخيتُ رجلاً في الله فخرجتُ أليه بكلّ مالى هل أكون قايمًا مجقّه فما ملَّكني الله تعالى قال أنَّى لك بما ألزمته من ذُلَّ الأخذ واستدركت من عِرِّ الإعطآء اذا كان في العطآء رفعة وفي الاخذ مذلَّة،

<sup>(</sup>۱) Suppl. in marg. (۲) مستغنی (۲) Suppl. above.

<sup>(°)</sup> Text om. (1)

بأنفسهم، وحُكى عن ابى حفص الحدّاد رحمه الله نعالى انه كان آكثر من عشرين سنة بعمل فى كلّ يوم بدينار ويُنفقه عليهم يعنى الصوفية ولا يسأل عن مسئلة ويصوم ثم بخرج بين العشاءيْن فيتصدّق من الابواب، وقال الشِبلى رحمه الله لرجل أَيْشَ حرْفتك فقال (١) خرّازُ فقال له نسيت الله نعالى و بين (١) المخرز والمخرز، وقال (١) ذو النون رحمه الله نعالى اذا طلب العارف المعاش فهو فى لا شىم، والله نعالى اعلم،

#### Af.89a باب في آداب الأخذ والعطآ وإدخال الرفق على الفقرآ،

قال الشيخ رحمه الله تعالى اخبرنى جعفر الخُلْدى رحمه الله قال سمعت المُخيَّد رحمه الله نعالى يقول المحبّ ولا يكون معك الله نعالى يقول المحبّ لا يكون معك شيء تعطى احدًا، حُكى عن الجُنيَّد رحمه الله نعالى انه قال ولا يكون معك شيء تعطى احدًا، حُكى عن الجُنيَّد رحمه الله نعالى انه قال لا يصح لأحد الأخذ حتى يكون الإخراج احبَّ اليه من الاخذ، وقال ابو بكر (أاحمد) بن حمويه صاحب الصُبيَّجي رحمه الله نعالى من أخَذَ لله اخذ بعر ومن ترك لله نرك بله نرك بله نرك بعر ومن اخذ لغير الله اخذ بذل ومن ترك لغير الله نرك بذل، سمعت احمد بن على الوجيهي يقول سمعت الزقاق يقول استقبلني يوسف (الصابغ بمصر ومعه كيش فيه دراه فأراد ان يناولني فرددت ين الى صدره فقال خذها متى ولا تردها على فلو علمت اتى املك شيئا او اتى أعطبك شيئا ما اعطبتك هذا، سمعت احمد بن على يقول سمعت المد بن على يقول على الفقراء وذلك أتى بث عنه ليلة سمعت عن سمل بن عبد الله رحمه الله نعالى انه قال علامة الفقير الصادق فيكيت عن سمل بن عبد الله رحمه الله نعالى انه قال علامة الفقير الصادق

الصانع (°) عرار (۱) . (المحرر والمحرر (۲) . حرار (۱) . حرار (۱) . حرار (۱) .

التي هي حاله لا يسقطوا عن درجة طلب المعاش التي هي سنَّته ولولا ذلك لهلكولى، وحُكى عن عبد الله بن (١)المبارك انه كان يقول لا خير فيمر ، لا A f. 88 ميذوق ذلّ المكاسب، وكان عبد الله بن (٢) المبارك يقول مكاسبك لا تمنعك عن التفويض والتوكّل اذا لم (٢) تضيّعهما في كسبك، ويقال ان ابا ه سعيد الخرّاز رحمه الله خرج سنةً من السنين من الشأم الى مكّة مع القافلة فجلس ليلةً الى الصباح يخرز نعال اصحابه من النقرآء والصوفية، وقال ابو حفص رحمه الله تعالى تركتُ الكسب مرّةً ثم عاودتُهُ ثم تركني الكسب فلم اعاود اليه بعد ذلك، وحُكى عن بعض النقرآء انه كان بدمشق رجل اسود ويصحب الصوفية وكان يُرّ كلُّ يوم يدقّ الجصّ بثلثة دراهم ولا يأكلها ١٠ الله في ثلثة ابَّام فاذا اخذ الاجْرة يشترى به طعامًا (٤)[ما] ويجيء الى اصحابه ويأكل معهم أكلةً ويرجع الى عمله، وحُكى عن ابى النَّاسم المنادى رحمه الله تعالى انه كان مخرج من منزله فاذا كان وقع في ين مقدار دانقَيْن يرجع من الطريق الى منزله اى وقت كان، وحُكى عن ابرهيم الخوّاص رحمه الله تعالى (٥) [انه كان يقول اذا عرّج المريد على الاسباب بعد ثلثة ايّام (٦) فالعمل ١٥ في المكاسب ودخول السوق اولى به، وحُكى عن ابرهيم بن ادهم] انه كان يقول عليك بعمل الأُبْطال الكسب من الحلال والنفقة على العبال، قال ابو نصر رحمه الله تعالى ومن اشتغل بالمكاسب فأدبُهُ ان لا يشتغل عن اداء الفرايض في اوقاتها ولا يرى رزْقه من ذلك وينوى بذلك معاونة المسلمين ويُنصنهم فاذا فضل شيء من كسبه ونفقة عياله لا يجمع ولا يمنع ٢٠ ويُنفق على اخوانه من الفقرآء الذين ليس لهم معاش ولا معلوم ولا سؤال لانّه وإن امتُحن بذلك فهو واحدٌ منهم وكذلك هؤلاء الذين ليس لهم علاقة اذا فُتُح عليهم شيء ساعدوه ويهتمُّون بأسبابه آكثرَ من اهتمامهم

<sup>(</sup>١) المرك (٢) المرك (٢) Suppl. above. (٥) The is suppl. وحكى عن ابرهم بن ادهم and ending وحكى عن ابرهم بن ادهم in marg. (7) مالعمل .

الدنيا (۱) [لا]صفراً ولا بيضاً عبرها فأردت ان أُوصى ان تدفن معى فاذا كان يوم القيامة اردها الى الله تعالى اقول هن الذى اعطيتنى من الدنيا او كما على على اقال ودفع وزير المُعتضد مالاً الى ابى الحسين النورى رحمه الله تعالى حتى يفرّقه على المتصوّفة فصبه فى بيت وجمع صوفية بغداد فقال لهم كلّ من بحتاج منكم الى شىء فليدخل البيت وليأخذ حاجته منه فكان يأخذ الرجل ماية درهم والآخر اكثر والآخر اقل ومنهم من لا يأخذ شيئًا فلمّا فنيت الدراهم ولم يبق شىء قال لهم بُعدُكم من الله تعالى على مقدار أَخْذكم من الله تعالى على مقدار مرككم لها ،

#### باب في ذكر آداب من اشتخل بالمكاسب والتصرّف في الاسباب،

قال الشيخ رحمه الله تعالى قال سهل بن عبد الله رحمه الله من طعن على الاكتساب فقد طعن على السنة ومن طعن على التوكّل فقد طعن على الايمان، وسُيل الجُنيّد رحمه الله عن الكسب فقال يستقى المآء ويلقط النوى، وكتب اسحق المغازلى رحمه الله تعالى وكان من احد المشايخ الى بشر بن الحرث رحمه الله تعالى وكان بشر يعمل المغازل فكان في كتابه بلغنى عنك الك استغنيت عن امر معاشك بعمل هن المغازل ارأيت إن اخذ الله تعالى سمعك وبصرك الملتجأ الى من قال فترك بشر ذلك العمل واشتغل بالعبادة، وسأل رجل ابن سالم بالبصرة رحمه الله تعالى وأنا حاضر في مجلسه وكان يتكلم في فضل المكاسب فقال له ايم الشيخ نحن (۱) مستعبدون بالكسب (۱) ام يتكلم في فضل المكاسب فقال له ايم السول والكسب سنة الرسول صلعم وانم التوكّل فقال ابن سالم التوكّل حال الرسول والكسب سنة الرسول صلعم وانّما (نُا استن لهم الكسب لعلمه بضعفهم حتى اذا سقطوا عن درجة التوكّل

<sup>(</sup>۱) Text om. (۲) مستعملین app. altered into مستعبدین (۱) او (۱) . (۱) استریلم (۱) . (۱) استریلم (۱) .

المآء ويقول سيّدي تريد ان تخدعني عنك بهذا، وحكى جعفر الخُلْدي رحمه الله تعالى قال كان ابن زيري من اصحاب الجُنيْد رحمهما الله تعالى وكان قد فُتَج عليه شيء من الدنيا فانقطع من الفقرآء فاستقبلنا يومًا وفي كُمَّه منديل فيه دراهم كثيرة فلمّا رآنا من بعيد قال يا اصحابنا اذا كنتم انتم A f. 87b متعزَّزين بالفقر ونحن <sup>(١)</sup>متعزَّزون بالغني فمتى نلتقي قال ثم رمى الينا مجميع ما كان في كمَّه، وقال ابو سعيد بن الأعرابي كان فتَّى يصحب ابا احمد الفلانسي رحمه الله ثم غاب عنه مدَّةً ثم رجع من سفره وقد فُتُح عليه شيء من الدنيا واجتمع عنه مال فقانا لأبي احمد تأذن لنا ان نزوره فقال لا فانّه كان يصحبنا على الفقر ولو بقي على حاله كان ينبغي لنا ان نزوره فاذا رجع من ١٠ سفره على هذه اكحالة فيجب عليه ان يزورنا، وحكى ابو عبد الله الحُصْرِك رحمه الله تعالى قال مكث ابو حفص الحدّاد رحمه الله بالرَّمْلة وعليه (<sup>۱)</sup> خرْقتان وفي وَسَطه الف دينار وهو يمكث اليومين والثلثة والاربعة وأبى ان يأكل منها وهو يوَّاسي النقرآء منها الى ان فني عن آخرها، وقال الحُصري رحمه الله تعالى خرجتُ مع الشِبْلي في ايّام القحط نطلب شيئًا لصبيانه فدخل على ١٥ انسان فأعطاه دراهم كثيرةً قال فخرجنا من عنه وكُمِّي مَلا من الدراهم فكلُّما لقينا انسانًا من الفقرآء اعطاه منه حتى لم يبق الا القليل فقلت له يا سيّدى الصبيان في البيت جياعٌ فقال لي أَيْشَ اعبلُ (١) فَبَعْدَ الجهد حتى اشتريت شيئًا من (٤) الكُسْب والمجزّر بما بقي من الدراهم وحملته الى صبيانه، وحُبِي عن ابي جعفر الدرّاج رحمه الله تعالى قال خرج استاذے يومًا يتطهّر فاخذت ٢٠ كَيْنُه فَفَتَشْتَه فُوجِدت فيه شيئًا من الفضة مقدار اربعة دراهم فتحيّرتُ في امره وكان لنا اوقات لم نأكل شيئًا فلمَّا رجع قلت له كان في كنفك كذے ونحن جياعٌ قال هاه اخذتَهُ رُدّه ثم قال لي بعد ذلك خذْه وٱشتر به شيئًا فقلت مجق معبودك ما أَمْرُ هن الفضّة فقال لم يرزقني الله تعالى شيئًا من

الكسي (٤) . حرفمان (۲) (P) LRLO. . متعززین (۱)

## باب في ذكر آدابهم اذا فُتح عليهم شيٌّ من الدنيا،

قال الشيخ رحمه الله قال ابو يعقوب الذَّهْرجوري رحمه الله تعالى سمعت ابا يعقوب السوسي رحمه الله تعالى يقول جآءنا فقير ونحن بأرّجان وسهل ابن عبد الله رحمه الله تعالى يوميذُ بها فقال انَّكم اهل العناية فقد نزلت Af.87a بي مِحْنَةٌ قال سهل بن عبد الله رحمه الله في ديوان المِعَون وقعتَ منذ تعرّضتَ لهذا الامر فا هي قال فُتح لي شيء من الدنيا فاستأثرت بها في غير ذى مُحْرَم ففقدتُ ايماني وحالى فقال سهل لأبي يعقوب رحمهما الله تعالى أَيْشَ تقول في هذا قال فقلت محْنتُهُ بجاله اعظمُ من محنته بايانه فقال سهل مثلك يقول هذا، وحُكى عن خَيْر النسّاج رحمه الله تعالى قال دخلتُ بعض ١٠ المساجد وإذا فيه فقير من الفقرآء وكنت اعرفه فلمَّا رآني تعلَّق بي وبكي وقال لى ايَّها الشيخ نعطَّفْ عليَّ فان محنتى عظيمة فقلت يا هذا وما محْنتك قال لى فقدتُ البَلَّاء وقورنت بالعافية وأنت نعلم ان هذه محنة عظيمة قال وكان قد فُتح عليه شيء من الدنيا، وقال ابو تُراب النَّخْشَبِي رحمه الله تعالى اذا توافرت النِّعَم على احدكم (١) فليَّبْكِ على نفسه فانه سُلك به غيرَ ١٠ طريق الصاكين، وسمعت الوجيهي رحمه الله تعالى يقول حُمل الى بُنان الحمَّال الف دينار وصبُّوها بين يديه فقال للذي صبَّه ارجعْ وخُذْه وواللهِ لولا ما عليه من كتابة اسم الله تعالى لبُلْتُ عليها هو ذى يغرّر بى ببريقه، قال وفُتح لابن بُنان رحمه الله تعالى اربعاية درهم وهو نايمٌ فوضعوها عند رأسه فرأى في المنام كأنّ قايلاً يقول من اخذ من الدنيا فوق ما يكفيــه ٢٠ اعمى الله تعالى قلبه فانتبه فأخذ منها دانةًين وترك الباقي، وسمعت ابن علوان رحمه الله تعالى يقول حُمل الى ابى اكسين النورى رحمه الله ثلثماية دينار قد باعوا عقارًا له فجلس على قنطرة الصَّراة وهو يحذف بواحد وإحد منها الى

فليبكي (١)

رحمه الله، وبلغني عن شيخ من الايمّة انه كان يصوم ويطلب لإفطاره كِسرًا من الابواب ولا يأكل غيرها شيئًا الى وقت إفطاره من الليلة الثانية ففطن به رجل فوضع بين يديه طعامًا فلم يأكل منه وفارق ذلك الموضع الذك عُرف به ولم يرجع اليه بعد ذلك، وحُكى عن مِهْشاذ الدينوري انه كان ه ربُّها يقدم عليه جماعة من اخوانه من الفقرآء فكان يدخل السوق ويجمع في حجره كِسَرًا من الدكاكين ويحمل اليهم، وحُكي عن بنان انحمَّال انه قال ما علمتُ قطّ بأنّى صَنْعان لا مرّةً وإحدةً رأيت فقيرًا يصوم النهار ويخرج Af.86b بعد المغرب الى السوق ويأخذ من كلّ دكّان لقمةً فاذا سدّ رمقه رجع الى موضعه فأخذته معى ليلةً وكنت آخذ من الناس انخبز الكثير واللم وانحلواً -.. والفواكه وأدفع اليه حتى اجتمع معه من ذلك (١)شيء كثير فلهَّا اراد ان ينصرف قال لى يا شيخ انت صاحب شُرْطة فقلت لا انا بُنان الحمَّال فرمى انجميع ماكان معه في وجهى وقال لى يا صَفْعان هذا الذي تفعلـه انت اتَّما يفعله عندنا صاحب الشرطة لا المشايخ كلُّ من تقول له هات فيعطيك ما نريد، وحُكى عن بعض المريدين <sup>(١)</sup> وطلب شيئًا لأصحابه وأكل معهم فأنكر ١٥ عليه جماعةٌ من المشايخ آئله معهم وقالوا خدعتُك نفسك وطلبتَ لنفسك ولوكنت طلبت لأصحابك وبذلت جاهك لهم لم تأكل معهم، قال الشيخ رحمه الله تعالى وحُكم من يفعل ذلك أن يترك ذلك اذا صارت عادته وسكنتْ الى ذلك نفسه ومن سأل الضرورة ولم يأخذ الا ما لا بدّ له من ذلك فان اعطوه الكثير فيأخذ منه حاجته ويُخرج الباقي، والأكُّل بالسؤال اجملُ من ٠٠ الاكل بالتقوى والنقير اذا اضطرّ الى السؤال فكفّارته صِدْقُهُ، ومرّ على بعض المشايخ ايّامٌ ولم يأكل شيئًا وكان في بلد (٢) غُرْبة حتى كاد يتلف ولم يسأل فقيل له في ذلك فقال منعني عن السؤال قول النبيّ صلعم لو صدق السايلَ ما افلح من ردَّه وكرهتُ ان يردُّني مسلمٌ فلا يُفلح لقول النبيّ صلعم،

<sup>(</sup>۱) کثیرا. (۲) Some words seem to have been omitted here. (۴) So pointed in MS.

#### باب في ذكر آدابهم في بذل الحجاه والسؤال والحركة من اجْل الاصحاب،

قال الشيخ رحمه الله تعالى سمعت جماعةً من اصحاب الشيخ ابي عبد الله الصُّبيَّحي يقولون لا يصحّ الفقر للفقير حتى يخرج من الاملاك فاذا خرج من ه الاملاك يتولَّد له جاهُ من ذلك فينبغي ان يبذل جاهه حتى لا يبقى له جاه فاذا بذل جاهه بقى عليه قوّة نفسه فيبذل ذلك يعنى نفسه لأصحابه بالخدمة لهم وأنحركة في اسبابهم فعند ذلك يصحّ له الفقر، سمعت ابا عبد الله Af.86a الروذبارى يقول دخل المظفّر القِرْميسيني الرَّمْلة ومعه السيّد وكان لهما جاه عظيم عند اغنياً. البلد فا زالول يبذلون جاهم ويُنفقون على الفقراء حتى لم ١٠ يبق لهم جاه عند احد وكان لا يعطيهم احد شيئا بسؤال ولا بدَّيْن ولا برهْن فعند ذلك كان يظيب وقتهم، وقيل لابرهيم بن شَيْبان رحمه الله أَيْشَ حالُ مظفّر القرميسيني (١) الخِرْقتان والسؤال والخدمة لأصحابه فقال قد رفع قدمًا في الفتوّة لله فلا يريد ان يتأخّر عن قدم رفعها لله تعالى، وكان بعض الصوفية ببغداد لا يكاد ان يأكل شيئًا الا بذُلَّ السوَّال فسُيل عن ١٥ ذلك فقال اخترتُ ذلك لشدّة كراهية نفسي ذلك، ودخل شيخ من اجلّة الشيوخ بالدًا فرأى فيها مريدًا قد اجابته نفسه لكل شيء من الطاعات والعبادات والفقر والتقلُّل وكان قد تولَّد له من ذلك قبول عند العامّة فقال له هذا الشِيخ لا يصحّ لك جميع ما انت فيه الا أن تُكدّى الكِسَر من الابواب ولا تاكل شيئًا غيرها فصعب ذلك على المريد وعجز عن ذلك ٢٠ فلمَّا كبر سِنَّه اضطَرَّ الى السؤال وإنحاجة فكان يرى ان ذلك عقوبة لمخالفته لذلك الشيخ في ايَّام ارادته، قال ابو نصر رحمه الله نعالى كان هذا الشيّخ ابو عبد الله بن المُقْرى والشيخ الذي امره بالسؤال ابو عبد الله السجزك

<sup>(</sup>۱) اكحرفان. See Dozy, Supplément aux dictionnaires arabes under

بُدّ، وحُكى عن ابى عبد الله النصيبي رحمه الله تعالى قال سافرتُ ثلثين سنة ما خِطْتُ قطّ خرقةً على مرقّعتى ولا عدلت الى موضع علمت ان فيها رفقًا ولا تركت احدًا بحمل معي شيئًا، قال الشيخ رحمه الله تعالى ليس من آداً بهم ان يسافروا للدَّوَران والنظر الى البلدان وطلب الأرزاق ولكن يسافرون ه الى الحجّ والجهاد ولقاء الشيوخ وصلة الرحم وردّ المظالم وطلب العلم ولقاء من (١) يفيدون منهم شيئًا في علوم احوالهم أو الى مكان له فضلٌ وشرفٌ ولا (٢) يتركون في اسفارهم شيئًا من اخلاقهم وإورادهم التي كانوا يعملونها في انحضر £A£.85 ولا يغتنمون قصر الصلاة وإفطار شهر رمضان وإذا كانوا جماعةً بمشهر · يمشى اضعفهم ويخدمهم الاشفق عليهم وإذا جلس وإحد لقضاء حاجة وقفوا ١٠ لفراغه وإن يخلف واحدُ (٢) انتظروه وإن عجز احدهم عن المشي او اعتلّ اقاموا عليه وإذا دخل وقت الصلاة لم يبرحوا من موضعهم حتى يصلّوا اللَّ أن يكون معهم مآء او بقُرْب منهم المآء وهذا حال الضعفاء، وامَّا حال الاقوياً، فكما قال ابرهيم الخوّاص رحمه الله تعالى ما هابني شيء قطّ الاّ رَكِبْنُهُ وَكَمَا سُيل ابو عمران رحمه الله عن الجزع والعجز الذي يلحق المسافر ١٥ في سفره فقال اذا خفت عليه (٤) فأَلْقِهِ في المِّ يعني لا تُبال أَيْشَ ما كحقك بعد ما تكون متوجَّهًا الى الله تعالى وهو ابو عمران الطبرستاني، وقال ابو يعقوب السوسى رحمه الله تعالى يحتاج المسافر فى سفره الى اربعة اشيآء وإلَّا فلا يسافرْ عِلْمَ سوسه وورغ بحجزه (٥) ووجدٌ بحمله وخُلقٌ يصونه، وقال ابو بكر الكتَّاني رحمه الله اذا سافر الفقير الى اليَّمَن ثم رجع اليــه مرَّةَ اخرــــ . عجروه وتآمروا بهجرانه، ويقال انَّما سُمَّى السفر سفرًا لانَّه يُسفر عن اخلاق الرجال، فهذا ما حضرني من آدابهم في اسفارهم وبالله التوفيق،

<sup>(</sup>۱) وجه (°) فالقيه (٤) انظره (۲) يتركول (۲) وجه oorr. in marg.

ويتكلَّف للنظافة والطهارة وإن اخذتُ في ذكر ما يجب في هذا الباب يطول وفيما ذكرته كفاية ،

## باب في ذكر آدابهم في اسفارهم،

قال الشيخ رحمه الله تعالى حُكى عن ابى علىّ الروذبارى رحمه الله تعالى ه انه جآء اليه رجل وكان عزْمُهُ ان يسافر فقال يأبا على تقول شيئًا فقال يا فتى كانوا لا يجتمعون عن مَوْعد ولا ينترقون عن مشورة، (١) قيل وسُيل £4.85 رُوَيْم رحمه الله تعالى عن ادب المسافر في سفره اذا اراد ان يسافر فقال لا يجاوز همَّه قَدَمُهُ وحيث ما وقف قلبه يكون منزله، سمعت هذه الحكاية عن عيسى القصّار الدينوري قال سألتُ رُوَيْهًا، وحُكى عن محمّد بن اسمعيل ١٠ انه قال كنَّا نسافر منذ عشرين سنة انا وأبو بكر الزقَّاق وأبه بكر الكتَّاني رحمة الله عليهم لا نختلط بأحد مرن الناس ولا نعاشر احدًا فاذا قدمنا (١) [الى] البلد ان كان فيه شيخ سلمنا عليه وجالسناه الى الليل فاذا جا م الليل رجعنا الى مسجد فيقدم الكتّاني فيصلّى من اوّل الليل الى ان يُصبح ويختم القرآن ويجلس الزقَّاق مستقبل القِبْلة وأنا متفكَّر الى ان نُصبح ثم يصلَّى كلَّنا ١٥ صلاة الغداة بوضوء العتمة فاذا وقع معنا انسان (٢) ينام كنَّا نرى انه افضلنا، وقال ابو (١٤) اكحسن المزيّن رحمه الله تعالى حُكْمُ الفقير ان يكون كلّ يوم في منزل ولا يموت الاّ بين منزلين، وفيما حُكى عن المزيّن الكبير رحمه الله انه قال كنت يومًا مع ابرهيم اكخوّاص رحمه الله في بعض اسفاره فاذا عقربٌ يسعى على فخنه فقمتُ لأقتابًا فمنعني من ذلك وقال لى دعها كلُّ شيء مفتقر ٢٠ الينا ولسنا مفتقرين الى شيء ، وكان الشِبْلي رحمه الله تعالى اذا نظر الى من يسافر من اصحابه ويرى تقطّعهم في اسفارهم يقول وَيْلَكُم أَبُدُّ ممَّا ليس منــه

<sup>(</sup>۱) علی (۲) Suppl. above.

<sup>(</sup>١) مام (٤) مام

يكون الدين كلَّه لله فقال له بشر احسنتَ يا غلام مثلك من يلبس المرقّعة، وسمعت الوجيهي يقول سمعت انجَريري يقول كان في جامع بغداد فقير لا تكاد تجن الله في ثوب وإحد في الشتآء والصيف فشيل عن ذلك فقال قد كنت ولعتُ بكثرة لبس الثياب فرأيت ليلة فيما يرك النايم كأنَّى دخلتُ ه الْجُنَّة فرأيت جماعةً من اصحابنا من الفقرآء على ماين فأردت ان اجلس معهم فاذا مجماعة من الملآيكة اخذول بيدى وأقاموني وقالول لي هؤلاً. اصحاب ثوب واحد وأنت فلك قميصان فلا نجلس معهم فانتبهتُ فنذرت ان لا ألبس الا ثوبًا وإحدًا الى ان أَلْقَى الله عزّ وجلّ ، وقال ابو حفص الحدّاد ££ £ رحمه الله تعالى اذا رأيتَ ضَوْء النقير في ثوبه فلا (١) ترجُ خيره، وحُكى عن ١٠ بحيي بن مُعاذ الرازي انه كان يلبس الصوف والخُلْقان في ابتدآء امره ثم كان في آخر عمره يلبس الخزّ والليّن فقيل ذلك لأبي يزيد رحمه الله تعالى فقال مسكين يحيي لم يصبر على الدون فكيف يصبر على (١) البَخْت، وسمعت طَيْفور يقول مات ابو يزيد ولم يترك الا قميصه الذي مات فيه وكانت عاريَّةٌ عليه (١)فردُّوه الى صاحبها، ومات ابن الكُزيني وكان استاد الجُنَيْد ١٥ رحمه الله وعليه مرقَّعته (٤) فكان فردكُمَّه وتخاريزه عند جعفر الخُلْدى فيه ثلثة عشر رطلاً كما بلغني، ويقال ان ابا حفص النيسابوري رحمه الله كان يلبس قميصًا خزًّا وثيابًا فاخرةً وكان له بيت فُرش فيه الرمل، قال الشيخ رحمه الله تعالى وآداب الفقرآء في اللباس ان يكونوا مع الوقت اذا وجدول الصوف او النَّبَد او المرقَّعة لبسوا وإذا وجدوا غير ذلك لبسوا والفقير ٠٠ الصادق أَيْشَ ما لبس بحسن عليه ويكون عليه في جميع ما يلبس الجلالة والمهابة ولا يتكلُّف ولا يختار وإذا كان عليه فضلٌ يؤاسى من ايس معه ويؤثر على نفسه اخوانه باسقاط رؤية الايثار ويكون الخُلْقان احبّ اليه من الجديد ويتبرّم بالثياب (°)الكثيرة الحبيّة ويضنّ بالخُرَيْقات الحَلَق القليلة

<sup>(</sup>۱) المجت (۲) . ترجوا (۲) . وردوها المي صاحبه (۲) . (٤) Cf. p. ١٤٦, ۱. ٢ supra. (٥) . الكثير المجيد

شاء الله تعالى، وقد حُكى عن الجُنيْد انه قال لا يضرّ نقصان الوجد مع فضل العلم وإنّها يضرّ فضل الوجد مع نقصان العلم، والمعنى فى ذلك ولله اعلم ان فضْل العلم يوجب ضبْط المجوارح عن الحركات عند الساع على قدر طاقة المستمع حتى يقبض على جوارحه بعد جهده وليس من الادب استدعاء المحال والتكنّف للقيام، والنقراء المجرّدون يليق بهم القيام والمطايبة من غير تذاهب ولا تساكن الى (۱) ذلك وتر كُهُ اولى بهم وليس من الادب المداخلة والمزاحمة فى السماع مع اهل السماع والسكون مع حضور القلب والوقوف على مرامى المستمعين ومعانيهم اولى من المداخلة معهم بالتكنّف وربّها والوقوف على مرامى المستمعين ومعانيهم اولى من المداخلة معهم بالتكنّف وربّها والوقوف على مرامى المستمعين ومعانيهم اولى من المداخلة معهم بالتكنّف وربّها والوقوف على مرامى المستمعين ومعانيهم اولى من المداخلة معهم بالتكنّف وربّها والوقوف على مرامى المستمعين ومعانيهم اولى من المداخلة معهم بالتكنّف وربّها والوقوف على مرامى المستمعين ومعانيهم اولى من المداخلة معهم بالتكنّف وربّها ولي من المداخلة معهم بالتكنّف وربّها وربّها وليت ملوّث بحُبّ الدنيا فسماعه لهوّ وإن (۱) تلفت نفسه فيه وذهب روحه ،

#### باب في ذكر آدابهم في اللباس،

قال الشيخ رحمه الله حُكى عن ابي سليلن الداراني رحمه الله تعالى انه البس قميصًا ابيض يعنى غسيلاً فقال له احمد لو لبست قميصًا أجْوَدَ من هذا او كما قال فقال له يا احمد ليت قلبي في القلوب مثل قميصي في الثياب، وحُكى عن ابي سليمن الداراني رحمه الله تعالى انه قال يلبس احدكم عباءة بثلثة دراهم وشهوته في قلبه خمسة دراهم في يستحى ان تُجاوز شهوتُهُ لباسه، وبلغني عنه انه كان يقول في قصر الثوب ثلث خصال محمودة استعال الشّنة والنظافة وزيادة خرقه، قال ودخل جماعة على يشربن الحرث رحمه الله تعالى وعليهم المرقعات فقال لهم بشريا قوم اتّقوا الله ولا تُظهروا هذا الذي فانكم نُعْرَفون به وتُكْرَمون له فسكتوا كلّهم فقام شابّ من بينهم فقال الحمد له الذي جعلنا ممّن يعرف به ويكرم له وإلله لنظهرن هذا الذي حتى

<sup>.</sup> يعلب (۱) . اعلطها (۲) . ذلك ولا ساكن (۱)

شيئًا فوقع فى نفسى ان اجمع النُّسَّاك ومن بالمحرم من الفقرآء وأهل الفضل قال فاكتريتُ احد عشر مِضْربًا وأَقْبَلَت الفتوح من كلّ جانب فلم يزل على ذلك احد عشر يومًا وهو في طول (١) تلك الايّام لم يأكل شيئًا،

# باب في ذكر آدابهم في وقت الساع والوجود،

قال الشيخ رحمه الله حُكِي عن الجُنيْد رحمه الله تعالى انه كان يقول السماع يحتاج الى ثلثة اشياء والا فتَرْكُهُ اولى الاخوان والزمان والمكان، وحُكى عن حارث المحاسبي رحمه الله تعالى انه كان يقول ثلث اذا وُجدت (آ)مُنيَع بهنّ وقد فقدناهنّ حُسن القول مع الديانة وحُسن الوجه مع الصيانة وحُسن الإخاء مع الوفاء، وقال احمد بن مُقاتل رحمه الله تعالى (آ) [لمّا] وحُسن الإخاء مع الوفاء، وقال احمد بن مُقاتل رحمه الله تعالى (محمه الله تعالى بغداد اجتمع اليه جماعة من الصوفية ومعهم قوّال يقول فاستأذنوه بأن يقول شيئًا بين يديه فأذن لهم فابتدأ يقول،

صَغيرُ هُواكَ عَذَّبَى \* فَكَيْفَ بِهِ إِذَا ٱحْتَنَكَا وَأَنْتَ جَمَعْتَ مِنْ قَلْبِي \* هَوْى قَدْ كَانَ مُشْتَرَكَا وَأَنْتَ جَمَعْتَ مِنْ قَلْبِي \* هَوْى قَدْ كَانَ مُشْتَرَكا أَمَا نَرْثِي لِلْمُكْتِبِ \* إِذَا ضَعِكَ الْخَلِقُ بَكِي،

الارض قال ثم قام رجل من القوم يعنى يتواجد فقال له ذو النون رحمه الارض قال ثم قام رجل من القوم يعنى يتواجد فقال له ذو النون رحمه الله تعالى (٤) اللّذِي يَرَاكَ حِينَ تَقُومُ فَجلس ذلك الرجل، قال وسُيل ابرهيم المارستاني رحمه الله عن المحركة عند السماع وتخريق الثياب فقال بلغنى ان موسى عليه السلم قص في بنى اسرا تيل فمرّق ولحد فيصه فأوحى الله تعالى موسى عليه السلم قل له مرّق لى قلبك ولا تمرّق ثيابك، قال الشيخ رحمه الله تعالى ويُذكر في باب (٥) وصف السماع وبيان الوجد تمام هذا الباب ان

<sup>(</sup>۱) دلك (۲) Suppl. in marg. (٤) Kor. 26, 218.

<sup>.</sup> نصره (٥)

لشئ من الطعام اللهم بارك لنا فيه وزدْنا منه الا اللبن فاشتريت اللبن واشتريت تمرًا جيدًا وجيئ وقدّمت اليه فأكل ما أكل وأخذ البافي وخرج فلمًّا خرج قال بِشْرٌ لمن كان عنه هذا فتح الموصلي جاَّءني يزورني تدرون لِمَ لم يقل لى كُلْ قال لانّه ليس للضيف ان يقول لصاحب الداركُلْ تدرون لِمَ قلتُ (١) اشتر طعامًا طيّبًا لانّ الطعام الطيّب يستخرج خالص الشكر تدرون لمَ حمل ما بقى لانّه اذا صحّ التوكّل لم يضرّ اكحَمْلُ، وقيل لمعروف الكَرْخي رحمه الله تعالى كلّ من دعاك تَمُرُّ اليه فقال انّها انا ضيف أَنْزِلُ حيث أنزلوني، وحُكى عن ابي بكر الكتّاني رحمه الله نعالي انه قال اجتمع سنةً من السنين هاهنا يعني بمكّة مقدار ثلثماية نفس من (١)الفقرآء والمشايخ ١٠ فكانوا كلَّهم في موضع وإحد وكان لا يجرى فيما بينهم العلم والمذاكرة ويكون (١) اخلاق بينهم ومكارم (٤) ولينار بعضهم مع بعض، وكان أبو سليمن الداراني رحمه الله تعالى يقول اذا اردت حاجةً من حوايج الدنيا والآخرة فلا تأكل A f.83a حتى تقضيها فان الأكُل يُميت القلب، وحُكى عن رُوَيْم رحمه الله تعالى انه قال منذ عشرين سنة لم يخطر بقلبي ذكرُ الطعام حتى يحضر، وسمعت ١٥ احمد بن عطاء (٥) ابا عبد الله الروذباري يقول كان ابو عليّ الروذباري رحمه الله تعالى اشترى احمالاً من السُّكّر الابيض ودعا جماعةً من اكحلاويّين فاتَّخذوا من ذلك السكّر جدارًا عليه شُرُفات وفي المجدار محاريب على أَعْمِنَ منقوشة كلُّها من السكّر ثم دعا الصوفية حتى هدموها وكسروها وانتهبوها، وسمعت ابا عبد الله الروذباري انه كان يقول اتَّخذ رجل ضيافةً فأوقد ٢٠ الْف سراج فقال له رجل قد اسرفتَ فقال له أدخل الدار فكلّ سراج اوقدتُهُ لغير الله تعالى فأطُّها فدخل الدار ليُطفيها فا قدر ان يُطفى منها سراجًا وإحدًا وإنقطع، وحكى عن ابي عبد الله الخُصري رحمه الله انه قال سمعت احمد بن محمّد السُّلَمي يقول كنت بمكّة وكان لى ثلثة ايّام لم آكل

<sup>.</sup>اشترى (١) (7) A corrector has indicated that the text should read: المشايخ والفقرآء اخلاقا (٦) ایثارا (٤). (٥) ما البه

بما فيها لقمة وإحدة آكلتُها وأَدَعُ الخلق بلا وإسطـة مع الله تعالى، وقال (١) بعضهم أكُلُ الطعام على ثلثةٍ مع الاخوان بالانبساط ومع ابناً، الدنيا بالادب ومع النقرآء بالايثار، قال الشيخ رحمه الله ليس هذا من آداب الفقرآء لان من آداب النقرآء الصوفية ان لا يكونوا عند آكل الطعام ه مغتهيّن ولا مستوحشين ولا متكنّفين ولا يختارون الكثير الردئ على القليل النظيف انجيَّد ولا يكون لأكْلهم وفت معلوم وإذا حضر الطعام فلا يلقَّمون بعضهم بعضاً وإن لقّهوهم فلا يردّون ويكرهون الطعام الكثير المجافي وكلّما كَانُولَ اشدَّ جَوَّا فيكُون ادَّبُهُم في الأَكْلِ أَحْسَنَ، سمِعت شيخًا من الاجلَّة رحمه الله نعالى يقول جُعْتُ عشرة ايَّام لم آكل شيئًا ثم قُدَّم اليَّ الطعام ١٠ فكنت آكل باصبعيَّن فقال لى صاحب الطعام استعملِ السنَّة (٦)[و]كُلْ بثلثة اصابع، وحُكى عن ابرهيم بن شَيْبان رحمه الله تعالى انه قال منذ ثمانين سنة ما أكلت شيئًا بشهوتي، وكان ابو بكر الكتَّاني الدينورے ببغداد ولم يكن يأكل شيئًا يكون سببَ اظهاره السؤالُ والمعارضةُ، وعن (١) الجُنيَّد رحمه الله تعالى انه قال من النذالة ان يأكل الرجل بدينه، وقال ابو تُراب £Af.82 عُرِض عليَّ طعام فامتنعتُ من آكُله فعوقبتُ بالجوع اربعة عشر يومًا فعلمت انَّى عوقبت فاستغثتُ الى الله تعالى وتبتُ، وكان الجُنَيْد رحمه الله تعالى يقول بصفاً • المطعم والملبس والمسكن يصلح الامركلَّه، وحُكى عن سَرى السُّقَطي رحمه الله أنه كان يقول أكثُهُم آكُلُ المرضي ونومهم نوم الغرقي، وقال ابو عبد الله الحُصري رحمه الله تعالى مكثتُ سنين لا يصلح لى ان اقول ٢٠ لا اشتهى ولا يصلح لى ان آكل، وحُكى عن فَنْح المَوْصِلي رحمه الله تعالى انه دخل على بِشْر الحافي رحمه الله وجاءه زايرًا من المَوْصِل فأخرج بِشْرْ درهمًا وأعطاه لأحمد الجُلَّاء وكان يخدمه فقال مُرَّ الى السوق ٱشترِ طعامًا جيّدًا وَأُدْمًا طيّبًا قال فخرجت فاشتريت خبزًا نظيفًا وقلت لم يقل النبيّ صلعم

<sup>(</sup>١) الشبل written above. (٢) Suppl. above. (٢) In marg. المنبذ

(١)مواطن عند (١) آكْلهم الطعام فانبّهم لا يأكلون الاّ عن فاقة وعند مجاراة العلم فانهم لا يتكنَّمون اللَّ في احوال الصدَّيقين (٢) وإلا ولياء (٤) وعند السماع فانهم لا يسمعون الا من (٥) حق ولا يقومون الا بوجد، وقال ابو العبّاس احمد ابن محبّد بن مسروق الطوسي قال لي محبّد بن منصور الطوسي وقد نزل ه علينا ابا العباس أَقِمْ عندنا ثلثًا فان زدتَ على ثلثة فهو صدقةٌ منك علينا، وذُكر عن سَريّ السَّقُطي رحمه الله انه كان يقول (١٥٦) على لقمة ليس لله عليَّ فيها تبعثُ ولا لمخلوق عليَّ فيها منَّهُ، وقال ابو عليَّ النَّوْرباطي اذا دخل عليكم فقير فقدِّمول اليه شيئًا يأكل وإذا دخل عليكم الفقهآء فسلوهم عن مسئلة وإذاً دخل عليكم القرّاء فدُلُوهم على المحراب، قال أبو بكر الكتّاني قال ابو حمزة ١٠ دخلتُ علَى سَرِى رحمه الله فجآءني (١) بفتيت فأخذ يجعل نصفه في قدح فقلت له أَيْشَ هو ذا تعملُ أنا اشرب هذا كلّه في مرّة فضحك وقال هذا افضلُ لك من حَجّة، وكان ابو على الروذباري رحمه الله اذا رأى الفقرآ. مجتمعين في مكار وإحد يستشهد بهذه الآية (١) وَهُو عَلَى جَمْعُهُمْ إِذَا يَشَآءُ £Af.82 قَدِيثُرُ وكان ابو عليّ يقول اذا اجتمع الفقرآء في مكان وإحد يكون ارفقَ بهم ١٥ ويُفْتَحُ عليهم ويشتشهد بهذه الآية (٦) قُلِ ٱللهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا ثُمَّ يَفْتَحُ الآية، وقالَ جعفر اکخُلْدی رحمه الله هذا الأکُل بعد الاکل الذی (۱۰)ترون أصحابَنا يقال له الجوع (١١)المُفْرط، وقال جعفر رحمه الله اذا رأيتَ الفقير يأكل كثيرًا فاعلمْ انه لا يخلو من احدى ثلث إمّا لوقت قد مضي (١٢)[عليه] او لوقت (۱۲) [يريد ان] يستقبله او لوقت هو فيه، وقال الشبلي رحمه الله نعالى لو ان الدنيا لقمة في فم طفل لرحمت ذلك الطفل، وقال (١٤) ايضًا لو ان الدنيا

<sup>.</sup> اوقات .In marg (۱)

above. وقت (۱)

<sup>.</sup> والمقربين .In marg (١)

added above. وقت (٤)

<sup>(°)</sup> مناهم added in marg. (٦) ما الم

<sup>(</sup>۷) In marg. بسویق.

<sup>. (</sup>۸) Kor. 42, 28. (۱۰) ررق corr. in marg.

<sup>(</sup>۱) Kor. 34, 25. Kor. has

<sup>(\</sup>r) Suppl. above.

<sup>(17)</sup> Suppl, in marg.

اود (۱٤) added in marg.

كان اذا تكلّم على القلوب جلاها من (۱)صداً الذنوب، وكان حارث المحاسي رحمه الله يقول اعزُّ الاشيآء في دار الدنيا عالم بعمل بعلمه وعارف ينطق عن حقيقته، وسمعت ابن علوان يقول كان السايل اذا وقف على الجُنيد لاحول الله تعالى (۱) وسأله عن المسئلة فلم يكن من حاله ذلك يقول المجنيد لاحول ولا قوّة الا بالله فاذا كرّر عليه السؤال يقول (۱) حَسْبُنا الله وَيْعُم الْوَكِيلُ، وحكى عن ابى عمرو الزجّاجى رحمه الله انه قال اذا جالست شيخًا وهو يتكلّم فى علم من العلوم واشتد بك البول فلو بلت (غ) [في] مكانك (٥) خيرُ لك من ان تقوم من موضعك لان البول يُغسل بالمآء وما يفوتك من فايدتك فى كلامه عند قيامك لا تُدركه ابدًا، وقال الجُنيَّد رحمه الله نعالى قلت في كلامه عند قيامك لا تُدركه ابدًا، وقال الجُنيَّد رحمه الله نعالى قلت (١) فأحبُّ اليك اذا كان هذا وصْفه أن يسكت او يتكلم فأطرق ثم رفع (١) فأخبُّ اليك اذا كان هذا وصْفه أن يسكت او يتكلم فأطرق ثم رفع ظنْك بعلم علم العلمآء فيه تهمة، وقال سَرى الشَّغ رحمه الله نعالى من تريّن بعلمه كانت حسناته سيّيات، قال الشنخ رحمه الله لكل حكاية من هذه تريّن بعلمه كانت حسناته سيّيات، قال الشنخ رحمه الله لكل حكاية من هذه المحاليات شرح واستنباط وبيان لا يخنى على اهل الفهم ان شآء الله نعالى،

# باب ما ذُكر من آدابهم في وقت الطعام ولاجتماعات والضيافات،

قال الشيخ رحمه الله تعالى حُكي عن ابى التَّسم الْجُنيَّد رحمه الله انه قال تنزل الرحمةُ (٧) [من الله عزّ ذكره] (٨) على الفقراء يعني الصوفية في ثلثة

سی ۱۵۰ (۲) دسی (۲) Kor. 3, 167. سی written above.

<sup>(</sup>٤) Suppl. above. (٥) کن in marg. before خير

added in marg. (٨) هذه الطايغة (٨) احبّ

الله تعالى انه قال (١)[لوكان عاْمُهٰا هذا مطروحًا على مزبلة لم يأخذكلّ ولحد منه الا حظُّه على مقداره، وفيما حُكى عن الشِّبلي انه قال] لأهل مجلسه يومًا انتم (١) عَيْنُ القلادة يُنْصَبُ لكم منابر من نور تغبطكم الملاَيكة فقال رجل على اىّ شيء تغبطهم الملايكة قال يتحدّثون بهذا العلم، سمعتُ جعفر ه الخُلْدى يقول سمعت الجُنيْد رحمه الله يقول قال لى سَرَى السَّقَطي رحمه الله نعالى بلغنى ان جماعةً يجلسون حولك في المجامع قلت نَعَمْ هم اخواني نتذاكر العلم ونستفيد بعضنا من بعض فقال هيهات يأبا القسم صرت مُناخًا للبطَّالين، وعن الجُنيَّد رحمه الله انه قال كان سَرىٌ رحمه الله تعالى اذا اراد ان يفيدني شيئًا سألني (١) [مسئلةً] فقال لي يومًا ما الشكر (١) [يا غلام] فقلت أن ١٠ لا نعصي الله بنعم انعم (٤) [الله] بها عليك فاستحسن ذلك منّى وكان يستعيث منى ويقول كيف قلتَ في الشكر أعِدْها عليٌّ (٢) [فأعيدها عليه] ، قال ابو Af.81a نصر ووجدتُ هن الحكاية بخطّ ابي عليّ الروذباري عن الجُنيَّد، وذُكر عن سهل بن عبد الله رحمه الله تعالى انه كان يُسأل عن مسآيل من العلم فلا يتكلِّم فيها فلمَّا كان بعد مدَّة تكلِّم فيها وَأَحْسَنَ الكلام فسُيل عن امتناعــه ١٥ قبل ذلك فقال كان (٥) ذو النون في الأَحْياء ما احببتُ ان اتكلُّم في العلم وهو في الاحياً. إجلالاً له (٢)[وحرمةً]، وقال ابو سليمن الداراني رحمه الله تعالى لو اعلمُ ان بمكَّة رجل يفيدني في هذا العلم كلمةً يعني في علم المعرفة لَحضرنی فیه أن امشی علی رجلیّ ولو الف فرسخ حتی اسمعها منه، وقال ابو بكر الزقَّاق سمعت من الجُنَّيْد رحمه الله نعالى كَلمةً في الفنآء منذ اربعين ٢٠ سنة (٦) هيَّجتني وأنا بعدُ في (١) غِمارها، سمعت الدُّقِّي يقول سمعت الزقّاق يقول هذه الحكاية ، سمعت الدُّقيّ يقول قيل لأبي عبد الله بن الجلّاء رحمه الله تعالى لِمَ سُمِّي ابوك الجَلَّاء فقال ما كان بجِلَّاء بجلو اكحديد ولكن

<sup>(</sup>۱) The passage beginning لوكان and ending عن الشيلي انه قال and ending ين is suppl. in marg. (۲) عبن (۲) Suppl. in marg. (٤) Suppl. above. (٥) ذا (٦) نأمار (۲) بهجتنی ذلك (٦)

ذلك فقال استحييتُ من الله تعالى ان اتكلّم في التوكّل (١) وعند اربعة دوانيق، وحُكى عن ابي عبد الله الحُصْرى انه قال قلت لابن يزدانيار عند مجاراة العلم ما ارى مع الخلق كلَّهم اللَّ خبرًا عن (١) الغيب فيُمكنك ان تكون ذلك الغيب قال فقال لى أُعِدْ ما قلتَ قلتُ لا افعل، وقال ابرهم ه الخوَّاص رحمه الله نعالى لا يحسن هذا العام الله لمن يعبّر عن وجده وينطق به عن فعله، وقال ابو جعفر الصَّيْدلاني سأل رجل ابا سعيد الخرّاز رحمه الله مسئلةً وكان يشير في سؤاله فقال له ابو سعيد نحن نبلغ (٢)مكانك وموافقتك فيما تريد بلا هذه الاشارة فانّ آكثرَ الناس اشارةً الى الله سبجانه ابعدُهم من الله نعالي، وقال الجُنيَّد رحمه الله نعالي لو علمتُ ارب علمًا ١٠ (٤) [تحت اديم السمآء] اشرفُ من علْمنا هذا لسعيتُ اليه وإلى اهله حتى 14.5.80 اسمع منهم ذلك ولو عامتُ ان وقتًا اشرفُ من وقتنا هذا مع اصحابنا ومشايخنا ومسايَّلنا ومجاراتنا هذا العلم لنهضتُ اليه، وقال الجُنَّيْد رحمه الله ما عندى عصابةٌ ولا قومٌ اجتمعوا على علم من العلوم اشرفُ من هذه العصابـة ولا اشرف من علمهم ولولا ذلك ما جالستُهم ولكنّهم كذى عندى (٥)[و]بها ١٠ الصورة، وقال ابو علىّ الروذباري رحمه الله تعالى علْمُنا هذا اشارةٌ فاذا صار عبارةً (٦)[صار] خفًا، وقال ابو سعيد اكخرّاز رحمه الله تعالي ذُكر لي ابو حاتم العطَّار وفَضْلَهُ وكان بالبصرة فرحلتُ اليه من مصر حتى وإفيت البصرة فدخلت جامع البصرة فاذا به (١) جالسًا وحوله جماعة من اصحاب وهو يتكلُّم عليهم فاوّل شيء سمعنه منه يقول بعد ما نظر اليَّ انه قال انَّما ٢٠ جلست لواحد وأَيْنَ ذلك الواحد ومن لى بذلك الواحد ثم اشار (١٠١٨) (1) أنّه انت ثم قال أَظْهَرَه الى (٦) [ما] (١٠) أَهَّابِم وإعانهم على ما أَلْزَمَهم وغيّبهم عمَّا احضرهم فهُمْ به له عاملون ومنه اليه راجعون، وحُكي عن الجُنَّيْد رحمه

<sup>(</sup>۱) In marg. ویکون فی بیتی added above. (۲) عامك د. (٤) Suppl. in marg. (٥) Suppl. below. (٦) Suppl. above. (٢) جالس (٨) جالس (١) ملهم (١٠) ملهم

له أعْطني حتى احمله يقول الستُ انا الامير فعليك بالطاعة قال فأخذنا المطرُ ليلةً فوقف على رأسي (١) [ليله] الى الصباح وعليه كساء وأنا جالسُ ينع عنَّى المطر فكنت اقول مع نفسي ليتني متُّ ولم اقُلْ له انت الامير ثم قال لي اذا صحبك انسان فاصحبُه كما رأيتني صحبتُك او كما قال، وقال ه سهل بن عبد الله رحمه الله تعالى اجتنب صحبة (۱) ثلثة اصناف (۱) من الناس الجبابرة (٤) الغافلين والقرّاء المداهنين والمتصوّفة الجاهلين، فهذا صحبة بعضهم مع بعض يكون على هذا المعنى الذي ذكرت في الحكايات وفي القليل كفاية للعاقل وبالله التوفيق،

#### باب ذكر آدابهم عند مجاراة العلم،

Af. 80u قال الشيخ رحمه الله سمعتُ احمد بن عليّ الوجيهي يقول سمعت ابـــا محمَّد الجَريري رحمه الله يقول الجلوس المذاكرة غلق باب الفاين والجلوس للمناصحة فتح باب الفاية، وقال ابو يزيد رحمه الله من لم ينتفع بسكوت المتكلِّم لم ينتفع بكلامه، وقال الجُنيَّد رحمه الله كانول يكرهون ان يتجاوز اللسان معتقد القلب، وحُكى عن ابي محمَّد الجَريرك انه قال الانصاف ١٠ والادب ان لا يتكلُّم الرفيع في هذا العلم حتى يُسأل، وقال ابو جعفر بن الفَرَجي صاحب ابي تُراب الخشبي رحمه الله مكثتُ عشرين سنة لا اسأل عن مسئلة الأكانت منازلتي فيها قُبْلَ قولي، وقال ابو حفص رحمــه الله تعالى لا يصحّ الكلام الا لرجل اذا سكت خاف العقوبة بسكوته، وقال جآء رجل الى ابي عبد الله احمد بن يجيي (٥) الجلّاء رحمه الله تعالى وسأله عن ٢٠ مسئلة في التوكُّل وعنك جماعة فلم يُجبه ودخل البيت وأخرج اليهم صرَّةً فيها اربع دوانيق وقال اشتروا بها شيئًا ثم اجاب الرجلَ عن سؤاله فقيل له في

<sup>(\)</sup> Suppl. in marg.

<sup>(</sup>۲) من added above.

<sup>(&</sup>lt;sup>(\*)</sup>) Erased by a later

hand. (٤) والغافلين added in marg.

ذى تُدخام عليَّ كلُّ يوم أما رأيتَ صاحب الفوطة والسواك الذى كان يكلُّهك بالامس كان منهم، وقال ابرهيم بن شَيْبان رحمه الله تعالى كنَّا نصحب ابا عبد الله المغربي رحمه الله ونحن شباب ويسافر بنا في البراري والفلوات وكان معه شيخ اسمه حسنٌ و(١)[كان] قد صحبه سبعين سنة فكان اذا جرى ه من احدنا خَطأُ ونغيّر عليه الشيخ نتشفّع اليه بهذا الشيخ (٢)[الذي يسمّى حسنًا] حتى يرجع (١)[لنا] الى ماكان، وذُكر عن سهل بن عبد الله رحمه الله نعالى انه كان يقول لبعض اصحابه يومًا ان كنتَ ممَّن يخاف السباع فلا نصحبنی، وقال یوسف بن اکسین (۲)[الرازی] قلت (۲)لذی النون رحمه الله نعالى من اصحبُ فقال من لا تكتمه شيئًا يعلمه الله منك، وكان ابرهيم بن ££.70 ادهم رحمه الله نعالى اذا صحبه انسان يشارطه على ثلثة اشيآء ان يكون الخدمة والاذان له وأن يكون يك في جميع ما يفتح الله (٤) عليهما من الدنيا كَيْدِه فقال له رجل من اصحابه انا لا اقدر على ذلك فقال اعجبني صِدْقك، وكان ابرهيم بن ادهم رحمه الله تعالى ربَّما ينطر البساتين ويعمل في انحصاد ويُنفق على أصحابه، وقال ابو بكر الكتّاني رحمه الله صحبني رجل وكان على ١٥ قلبي (٥) نقيلاً فوهبت له يومًا شيئًا كسآء او ثوبًا على ان يزول ما (٦) في قلبي فلم يزل فأخذت به يومًا الى البيت او الى مكان فقلت له ضع رجْلك على خُدّى فأبَى فقلت له لا بدّ من ذلك ففعل فزال ما كنت اجده في قلبي عليه او كما قال، قال ابو نصر حكى لى هذه اكحكاية الدُّقّ وقال قصدت من الشأم الى الحجاز حتى سألتُ (١)[ابا بكر] الكتّاني عن هذه الحكاية، ٠٠ قال ابو على الرِّباطي رحمه الله نعالى صحبت عبد الله المرْوزے رحمه الله وكان يدخل البَّادية قبل ان اصحبه بلا زادٍ فلمَّا صحبته قال لى أيُّما احبُّ البك تكون انت الامير او انا فقلت لا بل انت الامير فقال وعليك الطاعة فقلت نعم فأخذ مِخْلاةً ووضع فيها الزاد وجعل على ظهره فاذا قلت

<sup>(\)</sup> Suppl. above.

<sup>(7)</sup> Suppl. in marg.

<sup>.</sup> لذا (٦)

اعليم (٤)

<sup>(°)</sup> لقيل (٦) Om.

أُمْ بنا يقول الى اين فليس ذاك بصاحب، وعن (١)ذي النون رحمه الله انه قال لا تصحب مع الله الا بالموافقة ولا مع الخلق الا بالمناصحة ولا مع النفس الا بالمخالفة ولا مع الشيطان الا بالعداوة (١)[والمحاربة]، وقال احمد ابن يوسف الزجّاجي رحمه الله مثل المصطحبيّن مثل النورين اذا اجتمعا ه ابصرا باجتماعهما ما لم يكونا (٢) يبصرانه قبْل ذلك، والمخلاف اصل كلّ فِرْقة وهي الطيفة الشيطان في افتراق المتحابّين (٤) في الله تعالى ، وقال ابو سعيد الخرّاز رحمه الله صحبتُ الصوفية خمسين سنة ما وقع بيني وبينهم خلاف فقيل له وكيف ذاك قال لانّي كنت معهم على نفسي، وقال الجُنيْد رحمه الله تعالى (٥)لَأَنْ يصحبني رجل فاسق حسنُ الخُلق احبُّ الىّ من أن ١٠ يصحبني قارئ سبّي الخُلق، وقال الجُنيْد رحمه الله رأيت مع ابي حفص النيسابوري Af. 79a رحمه الله تعالى انسانًا اصلع كثير الصيت لا يتكلّم فقلت لأصحابه من هذا فقيل لى هذا انسان يصحب ابا حفص ويخدمنا وقد انفق عليه ماية الف درهم كانت له واستدان ماية الف اخرى انفقها عليه ما يسوّغه ابو حفص ان يتكلّم بكلمة وإحدة، وقال ابو يزيد البسطامي رحمه الله تعالى صحبت ابا ١٠ عليَّ السُّندى فكنت القُّنه ما يقيم به فَرْضَهُ وكان يعلَّمني التوحيد والحقايق صَرْفًا، وقال ابو عنهن صحبتُ أبا حنص رحمه الله تعالى وأنا غلام حدث فطردنی وقال لا تجلس عندی فلم اجعل مکافأتی له علی کلامه آن اولّی ظهری البه فانصرفتُ امشی الی خانف و وجهی مقابلٌ له حتی غبتُ عنه واعتقدت ان احفر لنفسي بيرًا على بابه وأنزل وأقعد فيه ولا أخرج منه ٢٠ الاّ بإذنه فلما رأى ذلك منّى قرّبنى وقبّلنى وصيّرنى من خواصّ اصحابه الى ان مات، وسمعتُ ابن سالم يقول صحبتُ سهل بن عبد الله رحمه الله ستّين سنة قال فقلت له يومًا قد خدمتك ستين سنة ولم تُرِني يومًا وإحدًا من هؤلاء الذين يقصدونك يعني البدلاء والاولياء فقال (١)[لي] الستَ هو

<sup>(</sup>۱) ان (۲) Suppl. in marg. (۲) بيمراه (۲) نيمراه (۲) ييمراه (۲) دن (۵) .

طَرَسوس فقيل لى انّ هاهنا جماعةً من اخوانك وهم (المجتمعون في دار فدخلتُ عليهم فرأيت سبعة عشر من الفقرآء كلّهم على قلب وإحد، وقيل لأبي عبد الله احمد الفلانسي رحمه الله على اى شيء بنيت اصل مذهبك فقال على ثلث خصال لا نطالب احدًا (آ) [من الناس] بواجب حقّنا و وظالب انفسنا بحقوق الناس ونُلزم انفسنا التقصير في جميع ما نأتي به وقال غيره بنينا اصل مذهبنا على ثلث متابعة الامر والنهي ومعانقة الفقر والشفقة على المخلق، وقال بعضهم اذا رأيت الفقير قد انحط من الحقيقة الى والشفقة على المخلق، وقال بعضهم اذا رأيت الفقير قد انحط من الحقيقة الى ليس من آداب الفقرآء يعني الصوفية ان يكون له سبب يرجع اليه متى ليس من آداب الفقرآء يعني الصوفية ان يكون له سبب يرجع اليه متى الشدايد أو (أ) يدان بعمل بهما اذا اراد او لسان يطلب به اذا (أ) جاع الشدايد هم (آ) وأرباب، وقال المجنيد رحمه الله تعالى اذا لقيت الفقير فالقة بالرفق ولا تلقه بالعلم فانّ الرفق يؤنسه والعلم بوحشه،

#### باب ذكر آدابهم في الصحبة،

وا قال الشيخ (۱۰ [ابو نصر] رحمه الله حُكى عن جماعة من المشايخ عن ابرهيم بن شَيْبان رحمه الله نعالى انه كان يقول كنّا لا نصحب من يقول نعلى (۱۰ [وركُوتى]، وقال رجلُ لسهل بن عبد الله رحمه الله انى اريد ان اصحبك فقال له سهل اذا مات احدنا فمن يصحب الآخَرُ فليصحبْه الآن، وقال رجل لذى النون المصرى رحمه الله تعالى من اصحبُ فقال من اذا وقال رجل لذى النون المصرى رحمه الله تعالى من اصحبُ فقال من اذا وقال رجل لذى النون المصرى رحمه الله تعالى من اصحبُ فقال من اذا وقال رجل لذى النون المصرى رحمه الله تعالى من اصحب تقول من اذا اذنبتَ تاب عليك، وقال بعضهم كلّ صاحب تقول

<sup>(</sup>۱) مجتمعین (۲) Suppl. in marg. (۲) کتاج (۲) مجتمعین (۱) مجتمعین (۱) ادتاج (۲) مرض عادك مل اذنبت (۸) (۲) Suppl. above. (۸) مرض عادك مل اذنبت (۸) و corr. in marg.

ثلثة لا يسأل ولا يعارض وإن عورض سكت، وحُكى عن سهل بن عبد الله رحمه الله تعالى انه قال الفقير يلزمه ثلثة اشياء حفظ سرّه وأداء فرضه وصيانة فقره، وقال الجُنيْد رحمه الله نعالى كلّ شيء يقدر الفقير ان (١) يعمله الا صَبْرَهُ على وقته الى انقضاء مدَّته، وحُكى عن ابرهيم الخوَّاص رحمه الله نعالى انه قال اثنا عشر خصلةً من خصال الفقرآء يعنى الصوفية في حضرهم وسفرهم اوِّلها ان يكونوا بما وعدهم الله تعالى مطمئيّين والثانية ان يكونوا من الخلق آيسين والثالثة ان ينصبوا العداوة مع الشياطين والرابعة ان يكونوا A£.78a لأمر الله (<sup>۱)</sup>مستمعين واكخامسة ان يكونوا على جميع الخلق مُشْفقين والسادسة ان يكونوا لأذى الخلق محتملين والسابعة ان لا يَدَعوا النصيحة لجميع المسلمين ١٠ والثامنة ان يكونوا في ١٠ مواطن الحقّ متواضعين والتاسعة ان يكونوا بعرفة الله تعالى (٤)مشتغلين والعاشرة ان يكونوا الدَّهْرَ على الطهارة والحادي عشر ان یکون الفقر رأس مالهم والفانی عشر ان یکونول راضین فیا قلّ او کثر وفيما احبّوا او كرهوا عن الله تعالى شيئًا وإحدًا (٥) [راضين عنه] شاكرين له وإثقين به، وقال بعضهم من طلب الفقر لثواب الفقر مات فقيرًا، وقال ١٥ بعض (٦)المتصوّفة الفقير اذا كثر عقله ذهبت طيبته، قال الشيخ رحمه الله من آداب الفقرآء الصوفية ان لا يقولوا فما يسوق الله اليهم من غير سؤال ولا طمع هذا لى وهذا لك ولا يجرى فى حديثهم كنت لك ولم تكن لحب وأفعلُ كذي عسى ان يكون كذي ولا افعلُ كذي لعلٌّ يكون كذي، وحُكي عن ابرهيم بن شَيْبان رحمه الله تعالى انه قال كنّا لا نصحب من يقول نعلى · ورَكُوتِي ، وقال ابو <sup>(۱)</sup>[عبد الله] احمد القلانسي رحمه الله <sup>(۱)</sup>[وكان استاد الجُنيُّد] دخلتُ على قوم من النقرآء بالبصرة فأكرموني ويجَّلوني فقلت لبعضهم (°) [مرّةً] اين إزاري فسقطتُ عن أَعْيُنهم، وقال ابرهيم بن المولّد الرّقّي دخلتُ

<sup>(</sup>۱) In marg. (۲) بعلمه corr. in marg. (۱) دیمله corr. in marg. (۱) کدا (۱) دیمله corr. in marg. (۱) کدا (۱) written above.

اليكم في (١) [مثل] هذا الوقت والوقت كلّه حقيقة او كما (٢) قال ، وحُكى انه سُيل عن عينه (٢) وكانت احدى عينيه قد (٤) ذهبت فقال كنت تهت في التيه كذى وكذى يومًا فكان على مِسْخُ فهاجت عيني فكنت امسحه بالمسح فسالتْ، وهو ان شاء الله في هذه السَّفْرة التي حكاها من امير الجند، (٥) وهاتان وحكاية ابرهيم الخوّاص وحكاية الدُّقي عن ابي بكر الزوّاق ،

# باب في ذكر (ا)[آداب] الفقرآ بعضهم مع بعض وأحكامهم في المحضر والسفر،

قال الشيخ رحمه الله تعالى (۱) [قال الجُنيْد رحمه الله] الفقر بحر البلاء وبلاَّهُ وكله (۱) عزَّر، وقال الجُنيْد رحمه الله تعالى علم الفقير اذا قوى (۷) ضعفت المحببة وأذا ضعف قويت محببة وحُكُم الفقير (۱) أن يكون فوق محببته، سمعت الله قي رحمه الله تعالى بدمشق قال سمعت ابا بكر الزقاق رحمه الله بمصر يقول منذ اربعين سنة اصحب هؤلاء الفقراء وأعاشرهم في رأيت قط رفقًا لأصحابنا الاَّ (۹) البعضهم من بعض او ممّن يحببهم ومن لم يصحبه التقية والورع في هذا الامر اكل الحرام (۱۱) النصّ، وحُكى عن ابي عبد الله بن الجلّاء رحمه الله تعالى انه قال من لم يصحبه الورع في فقره اكل الحرام النصّ وهو لا يدرى، وحُكى عن سهل بن عبد الله رحمه الله تعالى انه قال ادبُ الفقير الصادق (۱) [في فقره] ثلاً اخذ، وقال غيره ادبُ الفقير (۱) المصادق] في فقره اكبر المفادق] في فقره

هوآيهم فاذا ذكروا الله تعالى عند المشعر اكحرام فالادب عند ذلك ان بكون مصحوبهم تعظيم مشاعرهم وتشريف مشاهدهم وإعظام حرماتها فاذا رموا انجمر رموا بحسن الادب بملاحظة اعالهم ومشاهدة افعالهم فاذا حلقوا ر، وسهم فأدبُهم ان يحلقوا عن بواطنهم حُبّ الثنآء والمحمدة مع حلق ر، وسهم ££.77a فاذا ذبحوا فأدبُهم في الذبح ان يبدء ل بذبح نفوسهم في نفوسهم قبل ذبح ذبيحتهم فاذا رجعوا الى طواف الزيارة ونعلَّقوا بأستار الكعبة فمن الادب ان لا يتعلَّقوا بغيره ولا يلوذوا بأحد من خلَّقه بعد اللياذة والتعلُّق به فاذا رجعوا الى (١) مِنَّى وإقاموا بها ايَّام التشريق وحلَّ لهم كلُّ شيء فين الادب ان لا يحلَّلوا ما حرَّموا على نفوسهم من مخالفة سيَّدهم ومتابعة حظوظهم ولا ١٠ يكدُّرول ما صفا من اوقاتهم ولا يتكلول الاّ على سعة رحمة الله نعالي بعد قضاء مناسكه لانبهم (٢) لم يتيقّنوا بقبول حجّتهم ويستعينوا بالله على امورهم ويستغيثوا الى الله بأسرارهم وعلانيتهم فانه قادر على كشف ضرّهم وخلاصهم، (٢) وحُكى عن ابرهيم الخوّاص رحمه الله انه قال رأيتُ شيخًا من اهل المعرفة في البادية ممَّن كان يشير الى التوكُّل عرِّج على سبب بعد سبعة عشر يومًا ١٥ فنهاه شيخ آخر فلم يقبل فهجروه ولم يعدُّوه منهم، وسمعتُ الدُّقِّي يقول دخلتُ مصر فقصدت الزقّاق فسلّمت عليه فقال لى من ابن اقبلت فقلت من اكحجاز فقال لى خُذْ حكايةً في الحجاز تِهْتُ في تيه بني اسرآئيل سبعة عشر يومًا لم آكل ولم اشرب فرأيت من بعيد (٤)خيالاً فطبعتْ نفسي فلمَّا دنوت فاذا انا بعسكر مع امير لهم مارّين الى قلزم فلمّا رأيت (°)[انهم] من المجُند ١٠ آيستُ نفسي منهم فعرضوا عليّ الطعام فلم آكل وللآء فلم اشرب فقال لي اميرهم انت في حالٍ تحلُّ لك الرَّيْنة فلِمَ تمتنع من طعامنا فقلت نحن اذا كنّا بين الناس بشرط العلم لا نرضى لأنفسنا أن ننبسط اليكم فكيف ننبسط

<sup>(</sup>۱) منا (۱) ما وثقول . (۲) The passage beginning حمي and ending منا (۱) منا (

ثيابهم للإحرام وتجرَّدوا وحلُّوا العُقَد (١)[وإنَّرروا] وإرتدُّوا فكذلك نزعوا عن اسرارهم الغلّ والحسد وحلّوا عن قلوبهم عُقَد الهوى ومحبّة الدنيا ولم يعودوا الى ما خرجوا منه من ذلك ، ومن آدابهم ايضًا انهم اذا قالول لبّيك اللهم لبّيك البّيك لا شريك الك أن لا يجيبوا بعد ذلك دواع ه النفس والشيطان والهوى بعد ما اجابوا اكحقّ بالتلبية واقرّوا انه لا شريك له في مُلْكه فاذا نظروا الى البيت بأَعْيُن رُوْسهم (١) نظروا بأَعْيُن قلوبهم الى Af. 766 من دعاهم الى البيت فاذا طافع حول (٢) البيت بأبدانهم فمن (٤) آدابهم ان يذكروا فول الله عزّ وجلّ (°) وَتَرَى ٱلْهَلَآئِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ ٱلْعَرْشِ فَكَأُنّهم ينظرون الى طوافهم فاذا صلُّوا خُلْفَ الهَقام يعلمون انه مقام عبدٍ قد وفي لله ١٠ تعالى بعهد فندب الله الاوّلين والآخرين الى متابعة قدمه وإتّخاذ صلوتهم خلْف مقامه فاذا استلمول الحَجَر وقبّلوه علمول انهم هو ذا يبايعون الله تعالى بأيْمانهم (٦) فمن الادب ان لا يمُدّوا بعد ذلك أيانهم الى مراد وشهوة فاذا (١) جآءوا الى الصفا فمن الادب ان لا يعترض بعد ذلك كدورة لصفآء قلوبهم فاذا هُرُولُول بين الصفا والمروة وأسرعوا في مشيهم فمن الادب ان ١٥ يسرعول بالفرار من عدوهم (١١) ويهربول من متابعة نفوسهم وهواهم وشيطانهم وإذا وإفوا الى (أ) مِنَّى فمن آدابهم في ذلك ان يتأهَّبوا للقاء فلعلَّهم يصلوا الى مُناهم فاذا وافول الى عَرَفات فأدبُهم ان يتعرّفوا الى معروفهم ويذكروا نشرهم وحشرهم وبعثهم من قبورهم فاذا وقفوا فأدبُ الوقوف ان يكون وقوفهم بين يدى سبّدهم فاذا وقفوا لا يُعرضوا عنه بعد وقوفهم فاذا دفعوا مع ٢. الإمام الى المُزْدلفة فأدبُهم ان يكون في قلوبهم العظمة والاجلال لله تعالى فاذا دفعول مع إمامهم جعلول الدنيا والآخرة ورآء ظهورهم فاذا كسروا الحجارة للرَّمْي كسروا مع الحجارة ارادات بواطنهم وشهوات اسرارهم ومكمنات

<sup>(</sup>۱) Suppl. in marg. (۲) In marg. فهن الادب ان ينظروا

written above. (٤) لادب written above. (٥) Kor. 39, 75. (٦) Orig.

منا (۹) منا فعد الله but corr. (۲) منا فعد الله 
احمالاً في الوطن وفي وسط المعارف والمألوفات من التوكّل والرضا والسكون والتسلم والتفويض فاذا (١)فارقت الوطن والمعارف نتغيّر اخلاقها ويبطل دعواها ، ويقال سُمّى السفر سفرًا لانه يُسفر عن اخلاق الرجال ، فاذا عرفوها وعلمول عجزها وضعفها وشرهها وعاينوا المكمنات التي في انفسهم عملوا ه في تبديل هذه الاخلاق ومخالفتها ولم يغترّوا بدعاويها ولم يأمنوا خُدَعها وشرهها، وبلغني ان جماعةً اقاموا بمكَّة (٢) فكانوا اذا قام احدهم الى الطواف Δ£.76α بالنهار يعيبون عليه ذلك ويقولون هو ذي تمرّ وتستعدى وذلك انه ربّما يتَّفق في الطواف من يكون يُرفق الفقرآء ويعطيهم شيئًا فكانوا ينتقدون بعضهم على بعض هنه الاحوال، ومن آدابهم ايضًا انهم اذا اعتقدوا أن ١٠ بحجُّوا أن يوفوا بعهودهم وإن احرموا من دون الميقات في غير اشهُر الحجِّ أن يوفول بذلك وإن تلفت في ذلك نفوسهم، وإذا قصدول نحو الكعبة لم يعدلوا عن الطريق بعد ما توجّهوا اليها ولا يقطعهم عن التوجّه اليها قلّة النفقة ولا شدّة الحرّ والبرد، سمعتُ احمد بن دلويه يقول كنت قد اوجبت على نفسي الرجوع الى مكَّة من الشأم وكان البرد شديدًا فتأوَّلتْ نفسي ١٥ فسألتُ ابا عمران الطبرستاني عن الرخصة في ذلك وإستعال العلم فقال لى أذا خفتَ عليه (٢) فألْقِهِ في (٤) البحر (٥) فوقفتُ على اشارته فخرجتُ في رأيت الاَّكُلُّ خير وحججت، ومن آدابهم ايضًا انهم اذا دخلوا البادية أن يُتمُّوا الفرايض ولا يقصرون الصلاة (٦) [ولا يتيمّمون] ولا يتركون شيئًا ممّا كانوا يعملون في اوطانهم ما اطاقوا ذلك وإن اباح لهم العلم تَرْكَ ذلك لانّ السفر ٢٠ والحضر عندهم سوآي وليس لأسفارهم مدّة معلومة ولا يمشون بالأميال والبُرُد والمنازل فاذا (٧) اقامهم الحقّ (٨) قامول وإذا سار بهم ساروا وإذا نزل بهم نزلول فاذا بلغوا الميقات غسلوا ابدانهم بالمآء وغسلوا قلوبهم بالتوبة وإذا نزعوا

suppl. اليم erased and البجر (٤) . فالقيه (٢) . فكان (٢) . فارق (١)

in marg. (٥) In marg. فغهت as variant.

<sup>(7)</sup> Suppl. in marg.

<sup>(</sup>١) اقامو المحقيقة (٨) اتامو المحقيقة (١).

وما يُحمِل منها وكان لا يشرب الاّ مآء زمزم يستقى بركونه وحبله من اجْل أن الدلو واكمبل المعلّق على زمزم (١) يكون من اموال السلاطين، وحُكى عن ابي بكر الكتَّاني رحمه الله انه ختم (١) اثني عشر الف ختمة في الطواف، وأقام ابو عمرو الزجّاجي رحمه الله بَكَّة على ما بلغني ثلثين سنة فاذا اراد ه ان يقضى حاجته خرج عن الحرم ويعتمر في كلّ يوم ثلث عُمَر ويأكل في كلِّ ثلثة ايَّام آكْلةً ومَّات عن نيف وسبعين وقفةً، وسمعت الدُّقِّي يقول اقمتُ بَكَّة تسع سنين وكنت اعتقدت ان لا اصلَّى صلاتَيْن في موضع وإحد فكان (٢) يَمُرُّ بي من الجوع ما اذا رأيت جنازةً اقول ليتني كنت مكان هذا £4.75 الميَّت قال وكان يقع في قلبي في الوقت يا هذا اليست هذه الفاقة التي بك ١٠ لا يعلم بها احد غير الله (٤) فكنت اشتغل بذلك ويذهب عنّى ما أَجِدُ من الجوعُ، ويقال ان كلُّ من يقدر ان يصبر بمكَّة على الجوع (٥) يومًا وليلةً فهو يقدر أن يصبر في ساير الدنيا ثلثة ايّام، وكانول يقولون أن المُقام بكّة يغيّر الاخلاق ويكشف الاسرار ولا يصبر على المُقام بها على الصحّة الاّ الرجال، سمعت احمد الطَّرَسوسي يقول سمعت ابرهيم بن شَيْبان بقول سمعت ١٥ ابرهيم الخوَّاص رحمه الله يقول اقام هاهنا بَكَّة فتَّى من الفقرآء سنين فكنَّا نتعبُّب من حسن جلسته وكثرة طوافه وعُمْرته وصيانة فقره قال فجعلت في نفسى أن أحمل اليه شيئًا من الدراهم حتى أداخله بذلك قال فحملت اليه دراهم كثيرة وصببت على طرف خِرْقته قال فنظر الى ثم اخذ الخرقة وصبّ الدراهم على الارض وخرج من المسجد فا رأيت قطّ اعزّ منه حين صبّها ٢٠ وأعرض عنها ولا اذلَّ منَّى حين جلسبُ اجمعُها وألتقطُها من بين الحصا، فامًّا الطبقة الذين سافرول اليها وألفوا ما يلحقهم من البلاء في القصد اليها فلمعنيين احدها ان النبيّ صلعم قال لا نشدٌ الرحال الا الى ثلثة مساجد مسجد اكحرام ومسجدى هذا ومسجد ايلياً ، والمعنى الآخر هو ان النفس تدّعي

<sup>(</sup>۱) In marg. هي. (۲) اثنا (۲) . هي. (٤) The orig. reading was يوم. (٥) . فاشتغل .

ما جيئُ اليك ، وحُكى عن ابرهيم رحمه الله ايضًا انه قال خرجت في بعض السنين من مكَّة واعتقدت أن لا أتناول شيئًا إلى أن أدخل القادسيَّة فلما وافيت (١) الرَّبَذة وخرجتُ منها فاذا انا بأعرابيّ (٢) [يصيح] من ورآئي فلم Af.75a اعطف عليه فلحقني وإذا بيك سيف مسلول وبيك الآخر قعبُ فيه لبن فقال ه لى اشرب هذا والا ضربتُ رقبتك قال فبقيت (٢) [متحبّراً] فتناولت منه وشربت وإنصرف عنَّى وما رأبت شيئًا آخر حتى دخلتُ (٤) القادسيَّة، علم المراد من ذلك ان شآء الله تعالى، و(٢) [امّا] الطبقة الثالثة من المشايخ الصوفية فانهم اختارول المُقام بكَّة والمجاورة بها وحبسول انفسهم هناك لِما ١٠ خصّ الله تعالى به (٥) تلك البقاع والمشاهد (٦) من الفضيلة والشرف ولِما وجدول في انفسهم من التنافر والعجز عن المقام بها لانها (١) وادٍ غير ذي زرع كما قال الله جلّ وعزّ وهو الحجاز (١/ يحجز عن الشهوات واللذّات ولا سيّما لمن كان قوته في الغيب ورزَّقه مقسوم ورفَّقه معدوم والنفس مجبولة على الاضطراب عند عدم الوفاء بها والعبد مُطالبٌ بالسكون تحت الأحكام فعند ١٠ ذلك تُبين مقامات الرجال، ولهم في المجاورة آداب يُذكر بعضها في حكاياتهم فيما بلغني، سمعتُ ابا بكر محمّد بن داود (٢)[الدينوري] الدُّقي يقول اقام ابو عبد الله بن الجلّاء بكّة غانية عشر سنة لم يأكل من طعام يُحمل اليها من مصر لان مصر (٩) صَواف ما المتقدّمون يتورّعون عن أكل طعامها

in marg. (افر) The text has لو أَعَرْتَنى الطَرْف (vocalised by a later hand). The story is told in the Tadh. al-Awliya, II, 149, 9 foll., where the Persian rendering is راكة در من نگرستي, «if you had looked at me».

<sup>(</sup>۱) الريذه (۱) الريذه (۲) Suppl. above. (٤) Here is added in marg. a passage beginning قال المخوّاص رأيتُ شَخّا من اهل المعرفة and ending والوقت كلّه حقيقة او كما قال قربت لهم شربة من ما ً ولم آكل which occurs in the text on p. ۱۷۲, 1. ۱۲ (A fol. 77a, 1. 8). (٥) و erased before على المنافزة المنافز

corr. in marg. فانها يتورعون المتقدمون (١٠)

وقولُهُ الحقّ (١) وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنًا قال ابن عبَّاس رضي الله عنه يعني لا يقضون منه وطرًا، ولا (١) يُمكن ذكر آداب هؤلاً. في 🗛 🗚 معانيهم الاّ بحكايات بلغننا عنهم يدلّ ذلك على آدابهم وصحّة مقاصدهم وعلوّ مراتبهم واحوالهم وصفاتهم، سمعتُ احمد بن عليَّ الوجيهي يقول سمعت بعض المشايخ يقول حج حسن القرّاز الدينورى رحم الله (۱) اثنى عشر حجّة (٤) حافيًا مكشوف الرأس فكان اذا دخل في رجْله شوك يسح رجله بالارض ويشي ولا يطأطئ رأسه الى الارض من صحّة توكّلة، وحُكى عن ابى تُراب المخشبي رحمه الله انه كان يأكل آكلةً بِالبصرة وأكلةً (٥) بيناج وأكلةً بالمدينة وكان يدخل مكَّة وعلى بطنه عُكَنُ من السمن ، وحُكى عنَّ ابرهيم بن شَيْبال انه ١٠ قال كان ابو عبد الله المغربي رحمه الله يدخل البادية وعليه ازار ورداً. ابيض وفي رجله نعلُ طاقٌ كأنّه بشي في السوق فاذا دخل مكّة وفرغ من الحجّ احرم من تحت الميزاب ويخرج من مكّة وهو مُحْرِمْ ويقيم على إحرامه الى أن يرجع الى مكَّة ، وسمعتُ جعفر الخُلْدى رحمه الله يقول سلكتُ البادية وعلىَّ قميص ابيض وبيدى كوز ورأيت في (٦)البطانية التي في وسط الرمل ١٠ دكاكين (١) وتُجَّارًا (١/ [كانت] تَردُ عليهم القوافل من البصرة، وحُكى عن ابرهيم الخوّاص رحمه الله انه قال اعرفُ في البادية تسعة عشر طريقًا غير الطريق الذي يسلكه الناس والقوافل (٩)طريقان (٨)[منها] ينبت (١٠)فيهما الذهب والنضّة، وحكى جعفر عن ابرهيم الخوّاص رحمهما الله انه قال كنت في البادية في موضع منها (١١) جالسًا مستجمع الهمّ وقد مضت عليّ اوقات لم ٢٠ انناول فيها الطعام فبينا انا كذلك اذا (١٢)[انا] بالخَضر عليه السلم مارًّا في الهوا علمًا رأيته طأطأتُ رأسي وغمّضتُ بصرى ولم انظر اليه فلمّا رآني (۱۲) جآء فجلس الى جنبي فرفعتُ رأسي فقال لى يا ابرهيم لو (۱٤) اعربني الطرف

<sup>.</sup> طريقين (٩) . Suppl. in marg. (١) . النطانيه (٦) . بيناج (٥)

<sup>(</sup>۱۰) افيها السلام (۱۲) Suppl. above. (۱۲) عليه السلام (۱۲) المالام (۱۲)

النبيّ صَلَعَم انه قال من مات ولم يجبّ حجّة الاسلام مات ان شآء يهوديًّا او نصرانيًا، فمن أجْل ذلك لم يسقط عنهم مطالبة الحجّ وإن عدموا الزاد Af.74a والراحلة لان من آدابهم أن يتمسَّكُوا بالأَحْوَط في الفرايض ويأخذوا بالاتمّ من علم الشريعة لانّ التعلُّق بالرُّخَص سبيل العامَّة والأَخْذ بالسعة والتأويلات ه حال الضعفاً. وذلك رحمة من الله نعالى لهم، فامَّا العامَّة فقصْدُهم الى الحجَّ وشَرْطِ العلم الذي يعلمه النقهآء، والعلمآء والخاصّة والعامّة في ذلك سوآُتُه وهو عِلْمُ الْمَناسِك فرايضه وسُنَنه وأحكامه وحُدوده، وإنَّما قصْدُنا ان نذكر آداب من ليس سبيلهم في الحجّ سبيل العامّة وهم على ثلثة اصناف، فصنفُ منهم اذا حجّوا حجّة الاسلام جلسوا وإشتغلوا بجفظ اوقاتهم ومراعاة احوالهم ١٠ فطلبول السلامة ولم يتعرّضوا للبلاّء (١)ممّا يلحقهم من المشقّة في ذلك ولصعوبة ادآء فرض الحج وقضآء مناسكها وحفظ حدودها، سمعتُ ابن سالم يقول لم يحجّ سهل بن عبد الله الا حجّة الاسلام حجّ وله سنّة عشر سنةً وكان زادُهُ شيئًا من الكبد المشوى المدقوق فكان يستف منه اذا جاع قليلًا، وكذلك ابو يزيد البسطاى رحمه الله لم بحجّ اللّ حجّة الاسلام وكذلك الجُنَيْد ١٥ رحمه الله وجماعة من المشايخ الاجلَّة رحمهم الله لم يحجُّوا الاَّ حجَّة الاسلام وحُجَّتهم في اختيارهم في ذلك ان النبيّ صلعم لم يحجّ الاّ حجّةً وإحدةً ، وطبقة اخرى من مشايخ الصوفية فانهم لما قطعوا العلايق وفارقول الاوطان وهجروا الاخوان قصدوا بيت الله اكحرام وزيارة قبر رسوله عليــه السلم فقطعوا (١) البوادي والبراري والقفار بغير حمَّل نفقةٍ ولا زاد ولا (١) سلكوا على الطريق ولا تعلّقوا بمصاحبة الرفيق ولا (٤)عدّوا الأميال ولا البُرُد ولا طلبوا المنازل ولا المناهل ولا نعرّجوا على سبب ولا التجوا الى طلب ولا انقضى من اكحجّ وَطَرُهُم ولا انقطع عن تلك المَشاهد أَثَرُهم وذلك لانّ الله عزّ وجلّ يقولّ

قيل في كلُّ شهر اربعة دوانيق يعمل بين يفتل حبال الليف ويبيعها وكان قد هجره ابن سالم وكان يقول لا اسلّم عليه الاّ ان يُفطر ويأكل (١)[الخبز] لانَّه كان قد اشتهر بترك الأكل، وبلغني عن بعضهم من اهل وإسط انــه صام سنين كثيرةً فكان يفطر كلّ يوم قبل غروب الشمس الا في رمضان · وقومُ انكروا (٢)[عليه] هذا لمخالفته العلم وإن كان الصوم نطوّعًا وقومُ كانوا يستحسنون ذلك لانّ صاحبه كان يريد بذلك ان يؤدّب نفسه بانجوع ولا يتمتّع برؤية الصوم ورؤية النواب الذي قد وعد الله تعالى للصايين ولا يسكن الى ذلك وعندى ان الذي انكر فقد اصاب لانه اعتقد الصوم فقد لزمه الوفاء به وإن لم يعتقد الصوم فسبيله سبيل (١٤١١مثلَّاين فلا يقال له ١٠ صايمٌ وبالله التوفيق، وحُكى عن الشِّبلي رحمه الله انه قال لرجل تُحسنُ. (٢) [ان] نصوم الْأَبَدَ قال فكيف الابد قال تجعل ما بقي من عُمْراك يومًا وتصومه، فهذا ما حضرني في الوقت من آداب صوم المتصوّفة (١)[والله الموفّق للصواب]،

## باب ذكر آدابهم في الحج"،

قال الشيخ رحمه الله فاوّل آدابهم في اكحبّ الاهتمام لحجّة الاسلام والتوجِه اليه بايّ وجه يجد اليه السبيل والاستطاعة ويبذل في ذلك مُهْجته ولا يركن الى سعة العلم وطلب الرخصة في الجلوس عن حجّة الاسلام بإعدام الزاد والراحلة الا ان يُقعى عن ذلك فرضُ لازم لانّ الله عزّ وجلّ يقول (٤) وَ اللهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حَجُ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وقال (٥) وَأَذِّنْ فِي ٢٠ ٱلنَّاسِ بِٱلْحُجِّ يَأْ تُوكَ رِجَالًا ويقال في التفسير (٦)رُجالًا وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ يَأْ رَبِنَ مِنْ كُلِّ فَجٍّ عَمِيقٍ فبدأ بذكر الرجال الذين يمشون، ورُوى عن

<sup>(1)</sup> Suppl. in marg. (7) Suppl. above.

<sup>(</sup>۴) In marg. المتعللين as

variant. (\(\xi\)) Kor. 3, 91. (\(\circ\)) Kor. 22, 28.

<sup>(</sup>٦) غ فال added in marg.

صام شغل قلوبَ اصحابه بإفطاره وهم على غير معلوم وإن صام وإحد من دون اكجاعة برضا اصحابه وحضر المفطرين شيء من الطعام فليس يلزمهم ان ينتظرول وقت افطار الصايم لانّه ربّها يكون في الحِاعة من يكون بــه حاجة الى الطعام وربَّما يُقْتَحُ به في وقت افطار الصايم منهم شيء آخــر · بترْكه صومَهُ الاّ أن يكون ضعيَّنا (١) فينتظرون وقت افطاره لضعفه او يكون شيئًا فلحرْمته وليس للصايم ايضًا ان يأخذ نصيبًا لنفسه ويدّخرها لوقت افطاره لانَّ ذلك ضعف في حاله الاّ أن يكون ضعيفًا فيفعل ذلك لضعفه، وإذا كانوا جماعةً عادتُهم الصوم وفيهم جماعةٌ عادتُهم الافطار فليس للصُوّام ان يدعوا هؤلاء المفطرين الى أحوالهم الا أن احبّوا هؤلاء مساعدتهم على ١٠ الصوم ومساعدةُ الصابم للمفطر على الافطار احسنُ من مساعدة المفطر للصابم بالصوم الى ان تقع الصحبة فاذا وقعت الصحبة فمساعدة المفطر للصايم بالصيام معهم احسن ، حُكى عن الجُنَّيْد رحمه الله انه كان يصوم على الدوام فاذا دخل عليه اخوانه افطر معهم ويقول ليس فضل المساعة مع الاخوان بأقلّ من فضل الصوم للصابم (٢)[اذاكان منطوّعًا] اوكلامًا نحو هذا، ويقال ١٥ اذا رأيتَ الصوفي يصوم صوم التطوّع فاتّههُ فانه قد اجتمع معه شيء من الدنيا، وإن كانوا جماعةً مترافقين متواخين (٢)أَشكالاً وبينهم مُريدٌ يحتَّوه على الصيام فان لم يساعدوه يهتمّوا لافطاره ويتكلّفوا له رفْقًا ولا يحملون حاله على احوالهم وإن كانوا جماعةً ومعهم شيخٌ يصومون بصومه ويفطرون بإفطاره الاّ ان يأمرهم الشيخ بغير ذلك فانّهم لا يخالفون امره لانّ الشيخ يعلم ٢٠ ما يصلح لهم، وحُكى عن بعض المشايخ الاجلَّة انه قال صمت كذى وكذى سنةً لغير الله وذلك أن شابًّا كان يصحبه فكان يصوم حتى ينظر اليه ذلك الشابّ فيتأدَّب به ويصوم بصيامه، ورأيتُ ابا اكحسن المكَّى بالبصرة رحمه A f. 73b الله فكان يصوم الدَّهْرَ ولا يأكل الخُبْز الاّ كلّ ليلة جُمْعة وكان قوته كا

<sup>(1)</sup> The last two letters are suppl. above.

<sup>(7)</sup> Suppl, in marg.

اشكال (١)

الافطار ولا الصوم فلذلك قال من قال انه اشدّ الصيام، وقد حُكى في (١) [معنى] ذلك عن سهل بن عبد الله رحمه الله انه كان يقول اذا شبعتم فاطلبوا انجوع ممَّن ابلاكم بالشبع وإذا جُعْتم فاطلبوا الشبع ممَّن ابلاكمُ بالمجوع والا تماديتم وطغيتم، وكان ابو عبد ألله احمد بن جابان رحمه الله ه قد صام نيف وخمسين سنةً لا يُفطر في السفر ولا في الحضر وجَهِدَ بــه اصحابه يومًا أن يُفطر فأفطر فاعتلّ من ذلك ايّامًا (١)[من الايّام] حتى كاد ان يفوته الفرض، ومن كره المداومة على الصيام كره ذلك لات النفس معتادة (٢) فاذا الفت شيئًا واعتادته يكون قيامها فيه بحظوظها لا مجقوقها فالادب فى ذلك ان لا يُجْمَعَ بينها وبين مألوفاتها وإن كانت عبادةً اوطاعةً ١٠ لانّ النفس مايلة الى الحظوظ عاجزة عن الحقوق مجبولة على المنافرة من الطاعات فاذا الفت بابًا من ابولب العبادات انبّهها اهل المعرفة بها وأهل الخبرة والبصيرة بها وبمكايدها وخُدَعها، وحُكى عن ابرهيم بن ادهم رحمه الله انه قال كان بصحبتي رجلُ كثير الصوم والصلاة فعجبتُ من ذلك ثم نظرت في مأكوله فكان من موضع غير طيّب قال فأمرته بالخروج من مِلْكه ١٥ وأخرجته معى فى سفر فكنت أطعمه اكحلال من (٢)موضع اعرفه وأرضاه قال فلمّا صحبني مدّةً كنت احتاج ان اضربه بالدرّة حتى يقوم فيؤدّى الفرض، فامَّا الصوفية والفقرآء (٤) المجرَّدون الذين قطعوا العلايق وتركوا المعلومات وقنعوا بما قسم الله تعالى لهم من الارزاق ولا يدرون ايَّ وقت يسوق الله نعالی الیهم ارزاقهم من الغیب وعلی ید من یبعث الله نعالی لهم ذلك ٠٠ فاوقات هؤلاًء اتمّ من اوقات الصابم الذي يرجع الى معلوم ومعهود من الطعام المستعدّ لإفطاره فان صاموا فلا يلحقهم احد من الصايين في النضل، (٥) ولهؤلاء الفقرآء الذين (٦) [قد] ذكرتهم ايضًا آداب في صومهم ان صامول A£.73a فمن آدابهم أن لا يصوم واحد من بين انجماعة الاّ بإذن اصحابه لانّه اذا

<sup>(</sup>۱) Suppl. in marg. (۲) عودت شيئًا و added in marg. (۴) مولضع مولضع (۱) الجردين (٤) الجردين (٤) الجردين (٤) الجردين (٤) الجردين (٤) المجردين (٤) ال

£ £ £ وَحْدَهُ كُلَّ ليلة ، وحُكى عن ابي عُبَيْد البُسْرى رحمه الله انه كان اذا دخل رمضان دخل البيت وسد عليه الباب ويقول لامرأته اطرحي كل ليلة رغيفًا من كوّة (١١ [في] البيت ولا يخرج منه حتى مجرج رمضان فتدخل امرأت. البيت فاذا (٢)الثلثون (١)رغيفًا موضوع في ناحية البيت، وإمّا صوم التطوع ه فانّ جماعةً من المشايخ كانوا يصومون في السفر واكحضر على الدوام الى ان لحقول بالله عزّ وجلّ وكان ادبُهم في صومهم ما رُوى عن النبيّ صلعم انــه قال الصوم جُنَّة ولم يقل جُنَّة من ايّ شيء فقالها معناه ان الصوم جُنَّة في الآخرة من النار لأن الصوم (١) [للصايم] في الدنيا جُنّة من سهام الاعدآء الذين يدعونهم الى النار (٤) وهُم الشيطان والنفس والهوك (١) [والدنيا] ١٠ والشهوات، ومن اختار المداومة على الصيام اختار ذلك للاحتراز بالجُنّة من مكايد الاعدآء لكيلا يجدول فرصةً فيظفروا (٥) به (٦) [ويطرحوه في النار]، سمعتُ احمد بن محمّد بن سُنَيْد قاضي الدينور يقول سمعت (١) رُوَيْمًا يقول اجتزتُ في الهاجرة ببعض سكك بغداد فعطشت فتقدّمت الى باب دار فاستسقيت فاذا مجارية وقد (١) [فتحتْ باب الدار و]خرجتْ ومعها كوز جديد ١٥ ملآن من المآء المبرَّد فلمَّا اردت ان انناول من يدها قالت (١) [لي وَيْحك] صوفيٌّ بشرب بالنهار وضربتْ بالكوز على الارض وإنصرفتْ قال رُوَيْم فلقد استحييت منها ونذرت ان لا أُفطر ابدًا، (١) [قال صاحب الكتاب] وجماعة اخرى كانوا مختارون صوم داود عليه السلم لِما رُوى في ذلك عن النبي صلعم انه قال افضل الصيام صيام اخي دأود عليه السلم كان يصوم يومًا ٢٠ ويُفطر يومًا، وقد قالوا في معنى قوله افضل الصيام لأنّه اشدّ الصيام وزعموا ان هذا الصوم اشدّ على النفس من صوم الدهر (١) [لانّ النفس اذا الفت الصوم مع الدوام وتعوّدت اشتدّ عليها الافطار واذا الفت الافطار وتعوّدت اشتدّ عليها الصوم] وهذا الصوم صوم يوم وإفطار يوم لا نتعوّد فيه النفس

<sup>(</sup>۱) Suppl. in marg. (۲) النافين (۲) رغيف (۲) رغيف (۲) رغيف (۲) النافين (۲) دوم (۲) Suppl. in marg. with مارحوه (۲) Suppl. in marg. (۲) روم (۲)

من بين ساير العبادات وقد علمْنا ان جميع الاعال له وهو يجزى به فا معنى قوله الصوم لى وإنا اجزى به فيقال له معنيان احدها ان (١)للصوم تخصيص من بين ساير العبادات المفترضات لأن جميع المفترضات حركات جوارح ينهيّاً للخلق ان ينظروا اليه الا الصوم (١)[فانّه عبادة بغير حركة ه الجوارح فمن اجْل ذلك قال نعالى الصوم] لي، والمعنى الآخر في قوله لي بمعنى ان الصَّمَديّة لى لانّ الصد هو الذي لا جَوْف له ولا يحتاج الي الطعام والشراب (٢)[فمن نخلَّق بأُخلافي اجزيه ما لا يخطر على قلب بَشَرٍ]، وامَّا معنى قوله وأنا اجزى به (٢)فانّ الله تعالى وعد على (٢)[جميع] فعُل الحسنات النواب المعدود من الواحدة الى عشر أمنالها (١) [من العشرة] الى ا السبعاية  $ilde{N}$  الصايين و $ilde{N}$ [الصايون] هم الصابرون  $ilde{N}$ [وقد] قال الله عز  $ilde{N}$ وجلٌ (٥) إِنَّمَا يُوَفِّي ٱلصَّابِرُونَ أَجْرَكُمُ بِغَيْر حِسَاب، (٦)فخرج الصومُ من الحسنات المعدودة وثوابها لانّ الصوم هو صبْر النفس عن مألوفاتها وإمساك الجوارح عن جميع (<sup>۷)</sup>شهوانها والصايون هم الصابرون، وقد رُوي في معني ذلك عن النبيّ صلعم انه قال اذا صب فليصم معك وبصرك ولسانك ١٠ ويدك، وقد رُوى عنه صلعم انه قال اذا صام احدكم فلا يرفث ولا ينسق فَانْ شَتْمُهُ انسان فَلَيْقُلْ إِنِّي صَائِمٌ، وصَّحَّةُ الصُّومُ وحسن ادب الصَّايم في صومه صحّةُ مقاصك ومباينةُ شهواته وحفْظُ جوارحه وصناً - مطعمه ورعايةُ قلبه ودوامُ ذكره وقلَّةُ اهتمامه بالمضمون من رزْقه وقلَّةُ ملاحظته الصومه ووجله من تقصيره والاستعانةُ بالله (٤) [تعالى] على تأديته فذلك ادب الصايم في ٢٠ صومه، وحُكى عن سهل بن عبد الله النُّسْتَرى رحمه الله انه كان يأكل في <sup>(٢)</sup>[كلّ] خمسة عشر يومًا مرّةً فاذا دخل رمضان لم يأكل فيها الاّ آكلةً واحدةً ، فسألتُ بعض الشايخ عن ذلك فقال كان (٨) يُفطر على المآء القراح

<sup>(</sup>١) الصوم (٦) الصوم (١) الصوم (١) الصوم (١).

<sup>(°)</sup> Kor. 39, 13. (۱) In marg. وليس as a variant. (۲) مالوفاتها corr. in marg. (۸) كل ليلة

كره الصدقة من جهة ما قيل انها من اوساخ الناس فانّما قيل ذلك على معنى ان الصدقة تحطُّ من اوزار الناس وخطاياهم للذين يتصدُّقون (١) بها ولو كان نقصًا للنقرآء أخْذُهم الصدقات والزكوات أو وضعًا منهم من جهة أنها اوساخ الناس لَلَزمَ ذلك ايضًا (٢)للعاملين عليها (٢)[والهُوَلُّفةِ قُلوبُهم] والغارمين ه وفي سبيل الله وابن السبيل، ومن ليس له شيء في الدنيا وقد فاته فضل الصدقات التي يتصدّق بها من الاموال (١) [فقد جعل الله له صدقات من الاقوال] والافعال ممَّا ليس فضلها بأَ قَلَّ من ذلك وهو ما رُوى عن النبيّ صلعم انه قال مداراة الناس صدقة (٢) [ومعاونتك لأخيك صدقة ]، ومن الصدقة ان تَلقى اخاك بوجه طلق وأن تُفرغ من انآيك في انآء اخيك ١٠ صدقة ، وقد حُكى عن بشر بن الحرث انه كان يقول يا اصحاب الحديث ادُّول زكاة الحديث قبل وما زكاة الحديث قال اعملوا من كلّ مايتم ؟ (٤) [حديث] مجمسة احاديث يعني من كلّ مايتي حديث تكتبونها وتحفظونها، ومن وجب عليه الزكاة يحتاج الى اربعة اشيآء حتى يكون مؤدّيًا للزكاة اوَّله ان يكون أَخَذَ المال من حلال والناني لا يكون جمعه للافتخار والتكثُّر ١٠ والترفّع على من يكون دونه في المال والثالث ان يبدأ محسن الحُلق والسخاوة مع الاهل والعيال والرابع مجانبة المنّ والاذي الى من يدفع اليه الزكاة، والزكاة حقّ الفقرآء قد جعله الله عزّ وجلّ في مال الاغنيآء فمن دفعها اليهم فكأنَّه قد ردَّ اليهم مالهم وقد جمع بذلك رضا الله عزَّ وجلَّ وأكخلاص من مناقشة الحساب والنجاة من اليم العذاب،

#### ابم في ذكر الصوم وآدابهم فيه،

Af.716 قال الشيخ رحمه الله رُوى عن النبيّ صلعم انه قال يقول الله تبارك وتعالى الصوم لى وأنا أَجْزى به فان قال قايلٌ ما معنى تخصيص الصوم

<sup>(1) 4. (7)</sup> Cf. Kor. 9, 60. (7) Suppl. in marg. (2) Suppl. above.

قد جعل الله تعالى للفقرآء حقًّا في اموال الاغنيآء فاذا اخذْنا اخذْنا حقوقنا التي جعل الله نعالى لنا فلا معنى لتركه وقالوا لا نختار على ما اختار الله تعالى لنا ورسوله وقالها الامتناع من اخْذ الزكاة والصدقة ضرب من تعزّز النفوس وكراهية النقر، وقد حُكى في معنى ذلك عن ابي محمّد المُرْتَعش انّه كان في محفل من اصحابه من الاغنيآء والتُّجّار فنظر الى رجل ومعه خبز يتصدّق به على المساكين والسوِّال وقد ازدحموا عليه قال فقام المرتعش من بين اصحابه وقصد هناك وأخذ من ذلك الخبر رغيفًا وجاً وجلس فسُيل عن فعله ذلك فقال خشيتُ ان لم اقُم وآخذ معهم من ذلك الخبر أن يُمْحَى اسمى من ديوان الفقرآء، وقد رُوى عن النبيّ صلعم انّه قال لا ١٠ تحلُّ الصدقة لغنيّ ولا لذي مِرّةٍ سويٍّ، فالذي كره للمتصوّفة اخْذ الزكاة والصدقة (١) [كره] لذلك لانّ النبيّ صلعم قال ايس (١) الغِنَى عن كثرة العَرّض انَّها الغني غني النفس أو القلب، فهؤلاء وإن كانوا فقرآء من أعراض الدنيا فانَّهُم أَغْنَى من الاغنيآء لانّ غِناهم بالله عزّ وجلٌّ، وقد حَكَى في معنى ما قلنا أن عليّ بن سهل الاصبهاني قال حرام على من يدفع الى اصمابنا ١٠ شيئًا من اجْل أُنهم فقرآء لانهم اغنى خُلْقِ الله تعالى يعني ان غناهم بالله عرّ وجلّ ، وقالوا يُحتمل ايضًا ان معنى قول النبيّ صلعم لا تحلّ الصدقة لغنيّ ولا لذي مرّة سوى أنّها كانت صدقة (١) بعينها مجعولةً للزَّمْنَي والمَرْضَى ومن به عاهة لان قول الله تعالى (٤) إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِالْفَقَرَآءِ وَٱلْمَسَاكِينِ لم يعلَّق عليها شرْطَ غير الفقير والفقير هو المُعْدم في الاصل به ثم بعد ذلك لـ A£.71a اخلاق واحوال وتفاضل واسرار، ويقال ان اشتقاق (°)الفقر من فَقار الظهر مأخوذ والنقار هو العظم الذى به قوام الظهر فاذا انكسر وضعف واحتاج الى غيره ممَّا يقيمه سُمَّى فقيرًا للضعف والحاجة الى ما يقيمه وإلله اعلم، ومن

<sup>(1)</sup> Suppl. in marg.

<sup>(</sup>٢) الغنا. In marg. معنيه .

<sup>(\(\</sup>xi\)) Kor. 9, 60.

is suppl. in marg. after ماخوذ (٥) مكر, and مكر is

written above it.

الصوفيّة وهو يقول (١)[كان] يكون بيني وبين رجل من الاغنيآء مودّة مؤكَّة ويكون له في قلبي محبّة وحرمة فيذكرني عند إخراج زكاته وتفرقة صدقته فيُذْهب (٢)[ذلك] جميع ما يكون له في قلبي من المودّة، ورأيتُ في رقعة امام من الايّة من المعروفين كَتَبَها الى رجل فقير من الصوفيّة ه وكان فيها يا اخى قد انفذتُ اليك شيئًا ليس من الزكاة ولا من الصدقة ولا لأحد غير الله نعالى عليك فيه منَّهُ فأسألك ان تُدْخِل عليَّ السرور بقبوله، فامّا ما جاءهم من غير مسئلة (٢)[ولا طمع] ولا استشراف نمْس من اقوام لا يعرفون (٢)الصوفيّة ولا يدّعون احوالهم ولا يداخلونهم بالمجانسة ولا يعرفون اصولهم فلا ينبغي ان يُرَدّ ذلك للخبر الذي قال النبيّ صلعم لعمر بن ١٠ الخطَّاب رضي الله عنه ما آناك الله من هذا المال من غير مسئلة ولا استشراف نفس فُخُذْه ولا تردّه فانّك هو ذا تردّه على الله عزّ وجلّ فاذا لم يردُّه وأخنه فهم بالخيار إن أكل منه أكل حلالاً طيِّباً وإن دفعه إلى مرن يعلم انّه احقُّ بذلك منه فهو جميل، سمعتُ ابا بكر محمَّد بن داود الدينوري الدُّقِّي رحمه الله يقول كان ابو بكر الفَرْغاني يُكْتَب اسمه في جملة من يأخذ ١٥ (٤) المجراية في شهر رمضان من المساكين كان يأخذ كلّ ليلة الوظيفة ويجملها الى إمرأة عجوز في جواره لم يكتبوا اسمها في جملة من كان يأخذ الوظيفة (١) [من الجراية] التي (٢) [كانت] تفرّق في رمضان، وقال بعضهم من اخذ من الله تعالى اخذ بعرّ ومن اخذ لغير الله تعالى اخذ بذلّ ومن ترك لله عزّ وجلّ ترك بعزّ ومن ترك لغير الله تعالى ترك بذلّ فمن بني (٥)أُمْرَهُ على ٢٠ غير هذا في الاخذ والاعطآء فهو على خطر عظيم وإلله نعالى يعلم المخطئ من المصيب ولا يخفي على الله شيء، وتصديق من يأخذ لله ويعطى لله ويترك Af.70b لله هو ان يستوى عنك المنع والعطاء والشدّة (٦) والنعمآء، وطبقة اخرك (١) اختار في الزكوات والصدقات على الهدايا والهبات والايثار والمواساة فقالوا

<sup>(</sup>١) Suppl. in marg. (٢) Suppl. above. (٤) الجُولُه (١) التصوف (١)

<sup>(°)</sup> written above. (۱) اخذي written above. (۲) اخذي but corr. above.

A f.690 منفتخر بذلك ويقول لم تجب علىّ زكاة قطّ يريد انه لم يترك حتى يجتمع عنك مال يجب عليه فيه الزَّكاة ، وبلغني عن ابرهيم بن شُيْبان رحمه الله انَّه لقي الشِبْلي رحمه الله وكان ابرهيم ينهى عن الذهاب اليه والوقوف عليه وإستماع كلامه فقال للشبلي رحمه الله وأراد (١)[بذلك] ان بتحنه كم في خَهْس من ه الابل قال شأتُ في واجب الامر وفيما يلزمنا نحين كلُّها يعني فيما ندَّعيه من مذهبنا فقال له ابرهيم ألك في هذا إمام قال نَعَمْ ابو بكر الصدّيق رضي الله عنه حيث خرج من ماله كلّه فقال له النبيّ صلعم ما خلّفتَ لعيالك فقال اللهَ ورسولَه فقام ولم ينه الناسَ بعد ذلك عنه، فامَّا آداب جماعة من المنصوَّفة في الزَّكَاة انَّهم لا يأكلون منها ولا يطلبونها ولا يأخذونها وقد اباح ١٠ الله تعالى لهم أخْذها وإن آكلوا منها آكلوا حلالاً طيِّبًا الاّ أنَّهم يريدون بترك ذلك ايثار الفقرآء وترك المزاحمة للضعفآء وأهل اكحاجات، ويقال ان محبّد بن منصور صاحب ابي يعقوب السوسي رحمة الله عليهما كان اذا اعطَوْه شيئًا او حُمل اليه شيء من الزكاة والصدقة وكفّارة اليمين وعلم انتها من هنه انجهات لم يأخذها ولم يفرّقها على اصحابه من الفقرآء (٢) ويقولُ ١٥ (٢) شيء لا ارضاه لنفسي لا ارضاه لأصحابي وإذا حُمل اليه ولم يعلم انّه من الزكاة والصدقة اخذها وأكل منها، وإمّا الباقون فكانوا لا يرون الانبساط في مثل ذلك ولا يمدُّون ايديهم الى الطبع وإلى السؤال وإلى ما يرون فيه المنَّة وإن جآء هم من غير مسئلة فكانوا يتعنَّفون عن ذلك، ولقد بلغني عن بعض اخواننا من الصوفيّة انّه كان يُنفق على اخوانــه من الفقرآء فقرآء ١٠ الصوفيّة في كلّ سنة كما زعموا الف دينار وكان يحلف انّه ما انفق عليهم ولا دفع اليهم درهمًا قطّ من زكاته وقد رأيتُه، وحُكى عن ابي عليّ (٤) المُشْتُولي 14.5.70 أنَّه كان يُنفق على الصوفيَّة ما يتعجَّبون منه نُجَّار مصر ويقولون (°)مالنا لا يغي بنفقته ويقال انّه لم تجب عليه زكاة قطّ، وسمعتُ بعض الاجلّة من مشايخ

<sup>(1)</sup> Suppl. in marg.

<sup>.</sup>ويقال (٢)

<sup>.</sup>شيہ (۲)

<sup>.</sup>المستولى (٤)

<sup>(0)</sup> In marg. \.\.

رفع العناب وعند (۱) خشوع الفلب فتْح الابواب وعند خضوع الاركان وجود الثواب، فن اتى بالصلاة بلا حضور القلب فهو (۱) مصل لاه ومن اتاها بلا شهود العقل (۱) فهو مصل ساه (٤) ومن اتاها بلا خشوع القلب فهو (۱) مصل خاطئ ومن اناها بلا خضوع الاركان فهو (۱) مصل جاف ومن اتمها فهو (۱) مصل واف، فهذا ما حضرنى فى الوقت من آدابهم فى الصلاة وبالله (۱) التوفيق،

#### باب ذكر آدابهم في الزكوات والصدقات،

قال الشيخ رحمه الله تعالى امّا آدابهم في الزكاة فان الله تعالى جدُه لم يغرض عليهم الزكاة لأنه (أ) سجانه قد زوى عنهم من اموال الدنيا ما يجب عليهم فيه الزكاة والصدقة، وقد حُكى عن مطرّف بن عبد الله بن الشخيّر رحمه الله انّه قال نعمة الله تعالى (١٠)[على ً] قيا زوى عنى من الدنيا اعظم من نعمة الله تعالى على فيا اعطانى، وكذلك اهل النصوّف نعمة الله تعالى عليهم فيا زوى عنهم من الدنيا (١٠)[اعظم من نعمته عليهم] فيا اعطاهم إن لو اعطاهم من الدنيا شيئاً كثيرًا، وقد قال في ذلك بعضهم وهو من اهل الدنيا،

#### وَمَا وَجَبَتْ عَلَىَّ زَكَاةُ مَالٍ \* وَهَلْ تَجِبُ الزَّكَاةُ عَلَى كَرِيمٍ؛

<sup>(</sup>١) B مصلى ساهى (١) AB مصلى الهى مصلى الهى الها مصلى (١) مصلى الهناس (١) المصلى (١) مصلى الهناس (١) مصلى (١) مصلى (١) مصلى (١) مصلى (١) مصلى (١) AB مصلى (١) AB مصلى (١) AB مصلى (١) AB مصلى المحالى الهناس الله مصلى (١) AB مصلى اللهناس (١) Suppl. above.

(١) اصحابنا يسافرون مع ابي عبد الله بن جابان (٢) رحمه الله تعالى (١) فحدُّنوني عنه انّه كان اذا بلغ (١)الى الميل في البادية وأراد (١)التعقّب لا يجلس حتى يصلَّى رَكْعَتَين، ومن آدابهم ايضًا انَّهم يكرهون الامامة والصلاة في (٥)الصف الاوّل بكّة وغيرها ويكرهون ١٦التطويل، ٧٧ وإمّا الامامة فلو ان ه احدهم يجفظ القرآن فانبهم يختارون الصلاة خلف من يُعْسن ان يقرأ الحمد وسورة أُخْرى لانّ النبيّ صلعم قال الامام ضامن، وإمّا ترك الصلاة في الصفّ الاوّل فانيّم يريدون بذلك أن لا يزاحموا الناس (١/ ويضيّقوا عليهم لار ٠٠ الناس يزدحمون (٩) ويطلبون الصف الاوّل لما جاء في الخبر من الفضيلة فيه يريدون بذلك ايثارهم (١٠) وإذا كان الموضع خاليًا يغتنمون ذلك الفضل ١٠ الذي جآء في الصف الاوّل، وإمّا التطويل في الصلاة فكلّما طالت الصلاة Af. 69a كثرت (١١) الهنهات (١٢) والوسواس والاشتغال بتصحيم الاعال أوْلَى من الاشتغال (۱۲) بكثرته وتطويله، ورُوى عن رسول الله صلعم آنّه كان اخفَّ الناس صلَّاةً في نمام، سمعتُ (١٤) ابن علمان (٢) رحمه الله يقول كان الجُنيَد (١٠) رحمه الله لا يترك اوراده من الصلاة على كِبَر سِنّه وضعفه فقيل له في ذلك فقال ١٠ حال وصلتُ به الى الله تعالى في بدايتي كيف ينهيّاً لى أن اتركه في نهايتي، ومن آدابهم في الصلاة ايضًا انّ (١٦) للصلاة اربع شُعَب حضور القلب في المحراب وشهود العقل عند الوهّاب وخشوع القلب بلا ارتياب وخضوع الاركان بلا ارتقاب لانّ عند حضور القلب رفْع الحجاب وعند شهود العقل

with the verse لا يصاب دراييا النخ which occurs in A on fol. 114a, الموت بداء لا يصاب دراييا النخ which occurs in A on fol. 114a, l. 8. The text of B ending on fol. 52a, last line, is continued without any lacuna on fol. 68b, l. 1.

فكانَّهم في الصلاة وإن كانوا خارجين من الصلاة، (١) فهذا هو ادب الصلاة وقد رُوى عن النبيّ صلعم انه قال العبد في الصلاة ما دام ينتظر الصلاة، فهذا هو الادب الذي يحتاج اليه المصلّى في (٢)صلاته وفي انتظار الصلاة قَبْلِ الصلاة كما وصنتُ (٢) لك أن فهمتَ ذلك (٤) أن شاء الله تعالى، وقد · رأيتُ من اذا قام الى الصلاة كان يحبرٌ ويصفرٌ وجهه عند (°) نكبيرة الاولى من هيبة الله (٦) تعالى ورأيت من كان لا يتهيّأ له ان يحفظ العدد فكان يُجلس وإحدًا من اصحابه ويعدّ عليه كم ركعة صلّى لانّه كان يراعى قلبه على (۱) ثبات العقد الذي دخل به في الصلاة (۱) فكان يخاف الغلط على نفسه (۱) لانه (۱۰) کان لا یدری کم رکعة صلاها فلذلك کان یستعین بن یعد علیه ££ £ حتى يتيقّن كم ركعة صلاّها، وذُكر عن سهل بن عبد الله انّه كان يضعف حتى لا يكاد يقوم من موضعه حتى اذا دخل وقت الصلاة تُرَدُّ اليه قوّته فيقوم في المحراب مثل الوتد فاذا فرغ من صلاته يرجع الى حالة ضعفه ولا يقدر ان يقوم من موضعه، ورأيتُ من كان يسافر في البادية على الوحلة ولا يترك ورْده من النطوّع وصلاة الليل والفضايل والسنن والآداب (١١)التي ١٥ (١٢) كان يستعمل في المحضر (٨) فكان يقول احوال هذه الطايفة ينبغي ان تكون في السفر والحضر واحدةً، وكان اخ من اخواني يصطحب في مكان واحد فكانت عادته انّه اذا آكل شيئًا يقوم (١٦) ويصلّى ركعتين (١٤) وإذا شربَ المآء يقوم ويصلّى ركعتين وإذا لبس ثوبًا يقوم ويصلّى ركعتين وإذا دخل المسجد يصلَّى ركعتين وإذا اراد الخروج من المسجد يصلَّى ركعتين وكذلك اذا ٢٠ فرح او اغتم او (١٥) غضب يقوم (١٢) ويصلّى ركعتين، (١٦) وكان جماعة من

<sup>(</sup>۱) هذا (۱) هذا (۱) هذا (۱) هذا (۱) الصلاة (۱) هذا التكبيرة (۱) هذا (

العبد من ربّه عند السجود فیجب ان ینزهه عن الاضداد بلسانه ولا یکون فی قلبه اجل منه ولا اعزُّ منه ویُتم صلاته علی هذا ویکون معه من الخشیة والهیبة ما یکاد ان (۱)یذوب ولا یکون له فی صلاته شُغْل اکثر من شُغْله بصلاته حتی لا (۱)یشتغل بشیء غیر الذی هو (۱) واقف بین یدیه فی صلاته بصلاته حتی لا (۱)یشتغل بشیء غیر الذی هو (۱) واقف بین یدیه فی صلاته میخالک اذا تشهد ودعا وسلم کلّ ذالک یعقل ما یقول وما یخاطب (۱) ولمن (۱) فی الصلاة بالعقد الذی قد دخل (۱) فی الصلاة (۱) فهذا ما وجدتُ فی کتاب ابی سعید الخرّاز (۱) رحمه الله ورأیت جماعة کانول یکرهون تطویل الصلاة و پحبّون التحفیف لمبادرة الوسول حتی یخرج من (۱۱) به فیها ،

#### فصل آخر في (١١) آداب (١١) الصلاة،

(١٤) قال الشيخ رحمه الله تعالى وذلك ان العبد اذا كان متأدّبًا بأدب الصلاة قبل دخول (١) وقت الصلاة فكانه في الصلاة ويكون قيامه الي الصلاة من حال لا يُستغنى عنه في الصلاة وذلك ان من آدابهم قَبْلَ الصلاة المراقبة ومراعاة القلب من الخواطر والعوارض وذكر كلّ شيء غير الصلاة المراقبة ومراعاة القلب من الخواطر والعوارض وذكر كلّ شيء غير (١٠) ذكر الله (١٠) نعالى فاذا قاموا الى الصلاة بحضور القلب فكانهم قاموا من الصلاة الى الصلاة الى الصلاة وببقون مع النية والعقد الذي دخلوا في الصلاة وإلمراقبة خرجوا من الصلاة رجعوا الى حالم من حضور القلب والمراعاة والمراقبة

آكبرُ ان يكون مصحوب قولك الله التعظيم مع الأيف والهيبة مع اللام والمراقبة والقرب مع الهآء، وقال آخر اذاكبّرتَ (١)التكبيرة الاولى فاعلمْ الله ناظرٌ الى شخصك وعالمٌ بما في ضيرك ومُثِّلْ في صلاتك الجنَّة عن المددة يمينك وإلنار عن (٢)شمالك، ومن (١) ادب الصلاة ان العبد اذا دخل في ه الصلاة فلا يكون في قلبه شيء غير الله الذي هو بين يديه حتى يعرف كلامه ويأخذ من كلّ آية ذوقها وفهْمها لانّه ليس له من صلاته الاّ مــا أ عقل، (٤) وقال ابو سعيد الخرّاز (٥) رحمه الله في كتاب له يصف ادب الصلاة فقال اذا رفعت (٦) يديك في التكبير فلا يكن في قلبك الا الكبرياء ولا (١) يكن عندك في وقت التكبير شيء أكبر من الله (١) تعالى حتى تنسى ١٠ الدنيا والآخرة في كبريآيه، (٩)قال الشيخ رحمه الله والمعنى (١٠)في ما قال ابو سعید (۱۱) اکخرّاز رحمه الله ان العبد اذا قال الله اکبر (۱۱) ویکون فی قلبه شيء غير الله فلا يكون صادقًا في قوله الله آكبر ثم انه اذا اخذ في التلاوة فالادبُ في ذلك ان يشاهد بسمع قلبه كأنه يسمع من الله (٥) تعالى اوكأنه يقرأ على الله (°)نعالى، قال ابو سعيد (١١)اكخرّاز رحمه الله وفيــه ١٥ العلم الجليل لأهل الفهم، (١٢) وإذا ركع فالادبُ في ركوعه ان (١٤) يَنْصَبَ ويدنو (١٠) ويتدلَّى حتى لا يبقى (٢١) فيه مَفْصِل الاّ وهو منتصب نحو العرش ثم يعظِّم الله تعالى (١٧)حتى لا يكون في قلبه شيء اعظم من الله عزّ وجلّ ويصغّر (١٨) نفسه حتى يكون اقلّ من الهَبآء فاذا رفع رأسه وحمد الله يعلم انَّه هو (١٩)ذَى يسمع ذلك، وإذا سجد فالاذبُ في سجوده ان لا يكون في تلبه عند السيجود شيء اقرب اليه من الله (°) تعالى لأن اقرب ما يكون

<sup>(</sup>۱) B متكبيرة (۱) متكبيرة (۱) اداب B (۱) اداب B (۱) ميسارك B (۱) متكبيرة (۱) B om. (۱) B om. (۱) عز وجل B (۸) ميكون A (۱) B om. (۱) B om. فق ما for كما قال الشيخ ما الله اكبر ما ويكون In A by a later hand. B (۱۱) مناذا B (۱۱) مناذا B (۱۲) منافذال A orig. منافذال A orig. منافذال A orig. منافذال الله اكبر (۱۵) منافذال الله اكبر (۱۵) منافذال A orig. منافذال الله اكبر (۱۵) منافذال الله الله (۱۵) منافذال الله (۱۵) الله (۱۵) منافذال الله (۱۵) منافذال الله (۱۵) منافذال الله (۱۵) الله (۱۵) منافذال الله (۱۵) منافذال الله (۱۵) الله (۱۵) منافذال الله (۱۵) منافذال الله (۱۵) الله (

£4.67a البجور فيحتاج الى معرفة ذلك، وكان سهل بن عبد الله (١)رحمه الله يقول علامة الصادق ان يكون له (٢) تابُغ من الجنّ اذا دخل وقت الصلاة يجنّه على ذلك وإن كان نايمًا ينبُّه، ومنهم من يكون له اوراد بالليل والنهار من العبادة والذكر وتلاوة القرآن على ممرّ ايّامه وتصير عادتَهُ حتى لا يغلط · في ذلك ليله ونهارَه حيث ما كان ، وإمَّا (١٠) داب الدخول في الصلاة بعد ما تأمُّب اذا دخل اوّل الوقت وأراد الدخول في الصلاة (٤) فتحريمها بالتكبيرة المقرونة بتكبيرة الاحرام مع النيّة من حيث لا نسبق النيّة (٥) التكبيرة ولا (°)التكبيرة النيَّة ويكونا معًا، وقد حُكى عن الجُنيْد (١)رحمه الله انه قال لكلِّ شيء صفوة وصفوة الصلاة تكبيرة الاولى والمعنى في ذلك ان التكبيرة ١٠ الاولى هي مقرونة بالنيَّة التي لا تجوز الصلاة الاَّ بها وهو عَقْدُك بانَّ صلاتك لله عزّ وجلّ فاذا صحّ العقد فا دخل بعد ذلك في صلاتك من الآفات الباطنة لم يُفسد الصلاة بل ينقص من فضايلها ويبقى للمصلَّى عقدها ونيَّتها، سمعتُ (٦) ابن سالم (١) رحمه الله تعالى يقول النيَّة بالله (٧) ولله ومن الله (٨) والآفات التي تدخل في صلاة العبد بعد النيّة (٩) من العدوّ وهو نصيب ١٥ العدوّ (١٠) وإنّ نصيب العدوّ وإن كثر لا يوازن بالنيّة التي هي بالله ولله (۱۱) ومن الله وإن قلّ، وسُيل ابو سعيد الخرّاز (۱)رحمه الله كيف الدخول في الصلاة (١٢) فقال هو ان تُقبل على الله (١) تعالى كاقبالك عليه يُوم القيمة ووقوفك بين يدى الله (١) تعالى ليس بينك وبينه ترجمان وهو مُقبل عليك وأنت تُناجيه وتعلم بين يدَى من انت واقفَ فانّه الملك العظيم، وقيل ٢٠ لبعض العارفين كيف تُكبّر تكبيرة الاولى (١٢) فقال (١١) ينبغي اذا قلتَ اللهُ

بالله ونُسبول الى الله فلا يَسعُهم التخاّف عن استعال الآداب والاهتمام والتكلُّف لأحْكام الصلاة (١) وتجويزها وأحكام فرايضها وسُنَنها وفضايلها ونوافلها (١) وآدابها (١) لأنَّهم ليس لهم شُغْل غير ذلك ولا ينبغي أن يُهِمُّهم (١) أَمْرٌ أَكْثَرَ من اهتمامهم بأمر الصلاة، (٥) فاوّل أدبهم (٦) من ذلك أن يكون تأوُّبهم للصلاة · قَبْلَ دخول <sup>(٧)</sup> وقت الصلاة حتى لا يفوتهم الوقت الاوّل الذي هو المختار ولا يُمْكنهم ذلك الاّ بمعرفة (^)الوقت الاوّل لكلّ صلاة ولا يَقْدِرُ على ذلك الاً بمعرفة وعلم مع الوقوف على علم الزوال ومقدار ظِلَّ الزوال في كلُّ وقت وأوان في كلُّ أَقْطار وأن يعلم على كم نزول الشمس من قَدَم في كلُّ وقت وكم يزداد (٩) وينقص ويعتبر ذلك بمقدار قامته اذا لم يكن معــه مِثْياس ١٠ لذلك ويعلم ذلك في ايّ (١٠)موضع كان بظِلّ شخصه (١١)ويعتبره بقدمــه وكذلك بجتاج الى معرفة شيء من النجوم ومنازل القمر وطلوعها وغروبها ونَوْبة طلوع كلّ نجم من منازل القمر حتى اذا نظر (١٦)بالليل الى النجوم لا يخنى علية ما مضي من الليل وما بقى الى الصُّبح، ويحتاج ايضًا الى معرفة القُطْب والكواكب (١٢) التي يُستدلُّ (١٤) بها على القِبْلة ولا يصحّ له ذلك الاّ ١٥ (١٥) بالاجتهاد ومعرفة (١٦) سَمْت كلُّ بلاة حتى ابن تقع من الكعبة ولا يقف على صحّة ذلك الا بعد افتقاده ذلك بمكّة ورجوعه الى البلاة التي قد عرف ابن يقع سَمْتُها من الكعبة وإين كان ذلك في وقت معلوم من محاذاة القطب والجدْى والفرقدَيْن، (١٧) وإمَّا النَّجُوم (١٨) السيَّارات فينبغى ايضًا ان يعلم ذلك (١٩)للاستدلال والاهتدآء بالليل فانّه ربّها يقع في المفاوز ويركب

وحُكى عن ابرهيم (١) بن أَدْهَم (٢) رحمه الله انّه كان به قِيامٌ فقام في ليلة واحدة نيف وسبعين مرّةً كلّ مرّة (٢) يجدّد وضوءه ويصلّى ركعتَيْن، ومات ابرهيم الخوّاص (٢) رحمه الله في جامع الرَّى (٢) في وسط المّاء وذلك أنّه كان به علَّة البطن فكان اذا قام (٢)مُجِلسًّا يدخل المَاء ويغسل نفسه فدخل مرَّةً ه (٢) في المآء اليغسل نفسه فخرجت نفسه وهو في وسط المآء، فهذا ما حضرني في الوقت من آداب اهل الصفوة من الصوفية في الوضوء والطهارة، (٤) وبالله التوفيق،

# باب في ذكر آدابهم في الصلاة،

(0) قال الشيخ رحمه الله وإمّا آدابهم في الصلاة فأوّل ذلك (٦) تعلُّم علم . الصلاة ومعرفة (<sup>٧)</sup>فرايضها وسُنَنها وآدابها وفضايلها ونوافلها وكثرة مسايلة العلمآء والمجث عمَّا يُحتاج اليه في ذلك ممَّا لا يَسْعُهُ المجهل (١) بـ لان الصلاة عاد الدين وقُرّة عَيْن العارفين وزينة الصدّيقين وناج المقرّبين ومقام الصلاة مقام الوصلة والدنق والهيبة وانخشوع وانخشية والتعظيم والوقار والمشاهة والمراقبة والأسرار والمناجاة مع الله (١) نعالى والوقوف بين يدى الله ١٥ (٢) تعالى والاقبال على الله تعالى والاعراض عمَّا سوى الله (٢) تعالى، فامَّا العامّة فلهم أن يقلّدوا علمآءهم ويسألوا فقهآءهم ويعتمدوا على اقاويلهم من الرُّخُص والسَّعات والفتوى والتأويلات التي أَوْسَعَ اللهِ (٢) تعالى للخلق، فامَّا 14.666 المتصوِّفة وأهل الخصوص الذين باينوا الناس وإنحازوا عن جملة الناس بترُك المكاسب (١) وقطع العلايق وانقطعوا الى الله (١٠) عزّ وجلّ وعُرفوا

<sup>(</sup>۱) A corrector has stroked out the words بن اده in A and has written . و) له اعلم above. (٢) B om. (٢) A جدد ه (٤) الخواص . (٥) B om. . فرايضه وسننه وإدابه وفضايله ونوافله B (٧) . تعليم B (٦) . قال الشيخ رحمه الله . تعلى B (۱۰) . وترك A (۴) . عز وجل B (۸)

(١) اعضاء الباطنة ومواضع التشنيج (١) والانضام وإبلاغ الماء (١) الخياشيم وإمرار المآء على الاعضآء (١) وجميع (١)البشر في الغسل والوضوء وغير (١)ذلك، وليس التوقّي والتنقي من الوسواس المنهيّ عنه (١) ايضًا لانّ جميع ذلك داخلٌ في قوله (١/ ٱنَّقُوا ٱللهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ، وإنَّهَا الوسوسة المنهيَّة عنه ما ه (أ) يُخرجك عن حدّ العلم وهو أن نشغلك الفضايل عن الفرايض وأن تُخالف العلم (١٠) وتُبطّل صلاةً من يتوضّأ بالهُدّ ويغنسل بالصاع، والصواب (١١) في ذلكُ ان يكون العبد في كلّ وقت بما هو أَوْلَى بالوقت اذا وجد المآء فيُسبُغ وضوءه على الاحتياط حتى يطيب قلبه وإذا لم يجد المآء الواسع فيَحْسن ان بجدَّد الوضوء او ينطبِّر بقليل من المآء كما رُوى في انخبر انّ ١٠ اصحاب رسول الله صلعم كانول يتوضّون وضوءًا لا (١٢) يُلَتُ منــه التُّراب، قال (۱۲)الشيخ رحمه الله ورأيتُ من كان غلى وجهه (١٤)قَرْحة لم تندمل (١٥) انْنَى عشر سنةً وذلك أنّ المآء كان يضرّه (١٦) وكان لا يدع تجديد Af.66a الوضوء عند كل صلاة ، ورأيتُ من نزل المآء في عينيَّه (١٧) فحملوا اليــه المُداوى وبذلوا له دنانير كثيرةً على أن يداويه فقال المداوى يجتاج أن لا ١٠ بمسّ المآء ايّامًا ويكون مستلقيًا على قفاه فلم يفعل ذلك واختار ذهاب بصره على ترك الوضوء والطهارة (١٨) وكان هذا ابو عبد الله (١٩) الرازي (٢٠) المُقْرى،

<sup>(</sup>١) العضا (١) العضا (١) البشرة (١) البشرة (١) العضا (١) العضا (١) العضا (١) العضا (١) العضا (١) العضا (١) البشرة (١) الب

من غير ان يدنول منهم حتى يوسّعول عليهم المآء، (١)فان كانول جماعةً (١) دلكوا بعضهم بعضًا فان كان في انحمَّام غيرهم استقبلوا بوجوههم (١) انحايط حتى لا تقع أُعينهم على عورات الناس، (٤) وكان جماعة من المنصوّفة اذا دخلوا الحمَّام لا يتركون (٥) احدًا يدخل معهم (٦) لاّ بإزار، والاستحباب نَتْف ه الإَبْط وحَلْق العانة فمن لم يُحسن <sup>(٧)</sup>اكحلق <sup>(٨)</sup>فليتنوّر بي**ن** في الخلوة، <sup>(٤)</sup>وكان اصحاب سهل بن عبد الله (٩) رحمه الله نعالى يحلقون (١٠) رُدُوسهم بعضهم (۱۱)لبعض (۱۲) كما بلغني عنهم، وسمعتُ عيسي القصّار الدينوري (٩) رحمه الله تعالى يقول (۱۲) اوّل من فص (۱٤) شاربي بيك الشِّبلي (١) رحمه الله تعالى وكنت أَخْدمه، (١٠)قال الشيخ رحمه الله تعالى وفرْق الرأس (١٦)اختارول 🗛 جماعة للسُّنَة ويُكْرُهُ ذلك للشباب ويحسن بالمشايخ ان ارادول بذلك استعال السنَّة، وكان يقول بعض المشايخ هَبْ أنّ الفقر من الله (٩) تعالى فا بال الوَسَخ، وَأَحَبُّ الاشيآء الى المتصوّفة النظافة والطهارة وغسل النوب والمداومة على السُّواك والنزول عند المياه (١) الجارية (١٧) والفِضاء الواسعة والمساجد التي في الأطراف واكخلوة والاغتسال في كلُّ (أ) يوم جُمْعة في الشتآء والصيف ١٥ والرايحة الطيّبة وأطيّبُ الطيب المآء الجاري والمداومة على الاغتسال وتجديد الوضوء (١٨) وإسباغ (١٩)الوضوء، وليس من الوسوسة (٢٠)ما يستقصي الانسان في (٢١)طهارته من التباعد وطلب المآء الجاري وترُك المياه المتغيّرة والتفتيش على المواضع الطاهرة (٢٦) والاستفصاء على دَلْك (٢٦) اعضاء الظاهرة وافتقاد

عدلوا الى خلوة فيكون أَصْوَنَ لأنفسهم، وكانوا يكرهون (١)كثرة الدَّلْك عند (٢) البول لانّه ربّها يسترخي (٢) العروق فلا يُمسك البول ويتولّد منه التقطير المُفْرط، وكذلك تُكْرَهُ الشدّة الا عند عوز الماء والاضطرار، ولبس السراويل (١) أَحَبُ (١) [الى] من الإزار بعد الطهارة والازار أَخَفُ لنزعه عند التهبيَّ، A f.65a ويُجتنب لبْسُ جميع ما (°) بخرّز بشَعْر الخنزير قلّ او كثر رطبًا كان او يابسًا، ولذلك اختار ول لبس النعال ويقال (١١١نّ الصوفى اذا رأيتَهُ وليس معه ركوة اوكوز فأعلمُ انَّه قد عزم على ترْك الصلاة وكشْف العورة شآء او أَبَى، (١) ورأيتُ من (١) أقام بين ظهرانَىْ جماعة من النُّسَّاك وهم مجتمعون في دار فا (١/ رآه (٩) احد منهم انّه دخل الخلاء او خرج من الخلاّء وذلك انّه كان ١٠ قد أدَّب نفسه وعوَّدها القيام الى اكحاجة في وقت واحد اذا خلا الموضع حتى لا يراه احد اذا دخل الخلاء او خرج منه، ورأيتُ ايضًا من كان قد (١٠)عوّد نفسه (١١) وأدّبها حتى كان لا يخرج منه ريج الاّ في وقت (١٢)البراز (١٢) وهو في البادية وفي مواضع الخلوة، وكان ابرهيم الخوّاص (١)رحمه الله تعالى يخرج من مكَّة وَحْدَهُ فَيجِئ الى الكوفة (١٤) فلا يحتاج (١٥) إن يتيمَّم ١٠ بالتُراب وكان يحفظ المآء الذي بجمل لشرْبه حتى يتوضّاً به، (١٦) وكان جماعة من الشيوخ يكرهون دخول الحمَّام اللَّ في اوقات الضرورة فاذا اضطرّوا الى ذلك لم يدخلوا الله في (١١) حمّام (١١١) خال فاذا (١١٩) دخلوها لم يُحُلُّوا ازارهم الى ان (٢٠) يخرجوا ولم يتركُّوا ان يَسُّهم الْقُوَّام ويُعْطُوهم (٢١)طَمَعَهُمْ او كوز . (۱۸) B om . وإذا B (۱۷) . ركاه B (۱٦) . ابو نصر ورايت الخ (۱) B om. (۲) A adds in marg. الاستبراء. (۲) B, العرق (٤) AB om. Suppl. in marg. A. (°) Written in A with tashdid. (٦) B ابت الم .ولا B (۱٤) . وهي B (۱۲) . البراري B (۱۲) . ادبه A (۱۱) . وادب ننسه .خالی A (۱۸) م اکیام اکنالی B (۱۲) م وکانول A (۱۲) م الی تیمم B (۱۰) فان كانول يعرفونهم اصحاب الحمام ويكرمونهم . (۲۰) A in marg. دخلول B but there is no indication of the place where these words should, ويوقرونهم

be inserted. Probably they are intended to follow يخرجول, in which case we

به او ينقصوا منه، وذُكر عن ابن الكُرّيني وكان استاد الجُنيْد رحمه الله أنَّه أصابتُه الجنابة ليلةً من الليالي (١) وكانت عليه مرقّعة ثخينة (٢) غليظة (٢) ٨ f. 640 كأمَّه (٤) وتخاريزه عند جعنر الخُلْدي وكان فيه أَرْطال قال فَعِاء الى (٥) الشطّ (٦) لياةً وكان برد شديد (١) فحرنت نفسه عن الدخول في الماء الشدة البرد قال فطرح نفسه في الماء مع المرقّعة ولم يزل (٨) يغوص في المآء مع مرقّعته (أ) ثم خرج من المآء وقال اعتقدتُ ان لا أَنْزعها من بدني حتى تجف على قال فلم تجف عليه شهرا كاملاً وأراد بذلك تأديبًا لنفسه لأنّها (١٠) حرنت عند الايتمار لما أمره الله (١١) تعالى به من غسل الجنابة، وكان سهل بن عبد الله (١١) رحمه الله يحثُّ اصحابه على كثرة شرَّب الماء ١٠ وقلَّة صبَّ المآء على الارض وكان يقول (١١) انَّ المآء له حياة وموته أن نصبّه على الارض وكان يرك انّ في (١١)كثرة شرْب المآء ضعْف النفس وإماتة الشهوات (١٢)وكشر القوّة ، وأقام (١٢) ابو عمرو الزجّاجي (١١)رحمه الله بمكَّة سنين كثيرةً وهو مُجاور بها (١٤) وكان اذا اراد أن يقضى حاجته يخرج من اكحرم وهو مقدار فرسخ وكان لا يتغوّط في الحرم كما بلغني ثلثين سنةً ، ١٠ وكان ابرهيم الخوّاص (١١) رحمه الله اذا دخل البادية لا يحمل معه الاّ ركوةً من المآء وربّها كان لا يشرب منها الاّ القليل وكان يحتفظ بذلك للوضوء ويؤثر وضوءه بالمآء على الشرّب عند العطش، (١٥)قال الشيخ رحمه الله تعالى ورأيتُ جماعةً يمشون على (١١)شطوط الأنهار ولا يفارقهم المآء في (١٦)ركوتهم او في كُوز وذلك أنّه ربّها كان يشتدّ بهم البول ولا يُمْكنهم المجلوسُ على ٢٠ شطَّ النهر وكشْفُ العورة من أجْل الناس (١٧) فاذا كان معهم ركوة (١١٨) وكوز

<sup>(</sup>۱) B عظیمة (۲) This passage (which I must leave as it stands) occurs again in A fol. 84b, l. 6, where the text runs: فكان فرد كمه وتحامزه o) A in وتخاريزه B ,وتحاريره A (٤) عند جعفر اكملدى فيه ثلثه عشر رطلاكما بلغني marg. أجبنت. (V) A in marg. يعني شط الدجاة, B . جزعت B جبنت . (۱) A in marg. حتى B (۹) B . فجزعت قال (۱۰) B om. (۱۲) . عمرو ابو عمرو (۱۲) . وکسره B (۱۲) . وکسره B (۱۲)

🗚 عُذْر له في ترك التوقّي والتنقّي والاهتمام بإسْباغ الوضوء والتمسُّك بالاحتياط والأتَمّ في ابواب الطهارة والنظافة فين ليس له شُغْل غير ذالك فعليه أن يبذل مجهوده على قدر استطاعته (١) في ذلك لقول الله (٢) نعالي (١) فَأ تَّقُوا ٱللهَ مَا ٱسْنَطَعْتُمْ، وقد رأيتُ جماعةً كانوا بجدّدون الوضوء الكلّ صلاة ه فيقومون الى الوضوء قَبْلَ دخول وقت الصلاة حتى اذا فرغوا من وضوء هم يكون قيامهم الى الصلاة متَّصلاً بفراغهم من الوضوء، ومن آدابهم في ذلك ايضًا أن يكونوا (٤) دَهْرهم على الطهارة في سفرهم وحضرهم، وأَصْلهم في ذلك انَّهم لا يدرون متى تأتيهم المنيَّة لقول الله (°)نعالى (٦)فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ (٧)لاَ يَسْتَأْخُرُونَ سَاعَةً ۚ وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ بريدُونِ بذلك إن جاءهم الموت بغتةً ١٠ بخرجون من الدنيا على الطهارة، سمعتُ الحُصْرى (١) رحمه الله يقول ربَّما أنتبِهُ (\*) بالليل فلا يحملني النوم الاّ بعد ما اڤوم وأجدّد الوضوء، (١٠) قال الشيخ رحمه الله تعالى (١١) وذلك أنّه كان ينام على الطهارة فاذا انتبه وقد نُقضتْ طهارته جدّد فقد أدّب نفسه بذلك أن لا مجمله النوم وهو على غير طهارة، وكان شيخ من المشايخ الاجلَّة به وسوسةٌ في الوضوء وكان يُكثر صبّ ١٥ المآء فسمعته يقول كنتُ ليلةً من الليالي أجدُّد الوضوء لصلاة العشآء وكنت أُصبُّ المَاء على نفسي حتى مضي شطرٌ من الليل فلم يطبٌ قلبي ولم يذهب عَنَّى الوسوسة فبكيتُ (١٢) فقلتُ يا ربِّ العَفْوَ فسمعتُ هانقًا يقول يا فلان العنو في العلم يعني في استعال العلم، وقال ابو نصر (١٢) وهو ابو عبد الله الروذباري (^)رحمه الله، ويقال ان الشيطان يجتهد في أن يأخذ (١٤) نصيبه ٢٠ من جميع اعال بني آدم فلا يُبالى أن يأخذ (١٤) نصيبه بأن يزدادوا فما أمروا

<sup>(</sup>A fol. 95b, l. 8). (\forall Y) The following text begins in B on fol. 43b, l. 1. (\forall A) B (\forall X).

<sup>.</sup> دهرهم ايضا ۸ (۲) B عز وجل ۶ (۲) Kor. 64, 16. (٤) ۸ دهرهم ايضا ۸ (۵) B فلا 8 (۲) دهرهم ايضا ۸ (۲) دهرهم ايضا ۵ (۲) دهرمم ايضا ۵ (۲) دمرمم ايضا ۵ (۲) دمرمم ايضا ۵ (۲) دمرمم ايضا ۵ (۲) دمرم ايض

<sup>.</sup> والمعنى فى ذلك B (١١) B om. قال الشيخ رحمه الله تعالى . (١٠) B om. الليل B

<sup>.</sup> نفسه B (۱۲) . هو B (۱۲) . وقلت B (۱۲)

(۱) قال الشيخ رحمه الله فالصوفية لهم آداب في سفرهم وحضرهم وآداب في اوقاتهم واخلاقهم وآداب في سكونهم وحركاتهم وهم مختصون بها من غيرهم ومعروفون بها عند أشكالهم وعند ابناء جنسهم يُعرَّفُ بذلك تفاضُلُ بعضهم على بعض وبهن الآداب (۱) تُميُّزُ بين الصادقين والكاذبين والمدّعين والمحققين، وقد بيّنًا طرفًا من آدابهم في كلّ باب من هذه الابول التي (أ) والمحققين، وقد بيّنًا طرفًا من آدابهم في كلّ باب من هذه الابول التي (أ) ذكرُنا على الاختصار لينظر الناظر فيه ويقف على ذلك إن شاء الله (أ) تعالى،

## باب آدابهم في الوضوء والطهارات،

(۱) قال الشيخ رحمه الله فاوّلُ ادب يُحتاج اليه في باب الوصوء والطهارات اطَلَبُ العلم (۱) وتعلَّمهُ ومعرفة الفرايض والسُّنَن وما (۱) يُستحبّ وما يُكره من ذلك وما أُمرِ به وما نُدِبَ اليه وما رُغِبَ فيه للفضيلة، وتفصيل ذلك لا يُوقفُ عليه الله (۱) بالتعلم والسؤال والبحث (۱) عليه والاهتمام له حتى تأتى ب على موافقة الكتاب والسنة بالاحتياط واتباع الأحسن والأتم ورفع الملامة وترك الإنكار بالقلب على من لم يأخذ بالاحتياط والأشد لان الله (۱۱) نعالى ور (۱۱) يُحب أن يؤخذ بعزايم، وساير الناس لهم أشغال واسباب (۱۱) لا بد لم من السعى فيها والاهتمام بها فان اخذوا بالرُخص وما فيه السعة (۱۱) الشغال وفرع نفسه للعبادة والزهد فلا (۱۱) الاسباب (۱۷) وخرج عن (۱۱) الاشتغال وفرع نفسه للعبادة والزهد فلا

<sup>.</sup> والمتحققين B (٢) . توبيز B app. بقيز A (٢) . قال الشيخ رحمه الله B om. . والمتحققين

<sup>(</sup>٤) B om. (٦) B om. (٢) A adds مرفته وتعلمه (٦) بذكرتها B (٤).

<sup>.</sup> يوتا B (١٢) . يختار B (١١) . عز وجل B (١٠) . عنه B (٩) . بالتعليم B (٨)

<sup>(</sup>۱۲) B في B has a word which looks like و الماري (۱۶) . ولا B من B has a word which looks like . ولا الماري .

فدخل (۱۶) Here B breaks off on the last line of fol. 90a. The next words فدخل (۱۹) الماء مرة الخ

وحفظ العلوم وأَسْمار الملوك وأَشْعار العرب ومعرفة الصنايع، وإمّا اهل الدِّين فانَّ آكثر آدابهم في رياضة النفوس وتأديب الجوارح وطهارة الأسْرار وحفظ الحُدود وترك الشهوات واجتناب الشبهات ونجريد الطاعات والمسارعة الى الخيرات، وقد حُكى عن سهل بن عبد الله (١)رحمه الله انّه قال من · قهر نفسه بالادب فهو يعبد الله (١) نعالي بالاخلاص، وقال سهل ايضاً (١) رحمه الله (٢) استعانول بالله على أَمْر الله فصبرول على ادب الله (١) تعالى، ويقال انّ افضل (٢) الآداب التوبة ومتْع النفوس عن الشهوات، وسُيل بعضهم عن ادب (٤) النفس فقال أن تُعرّفها الخير فتحُنّها عليه وتُعرّفها الشرّ فتَرْجُرها عنه، ويقال انّ الادب كال الاشيآء لا يصفو الاّ للانبيآء والصدّيقين، (٥) قال ١٠ الشيخ رحمه الله فامَّا ادب اهل الخصوصية من اهل الدِّين فانَّ آكثر آدابهم في طهارة القلوب ومراعاة الأسرار والوفاء بالعقود بعد العهود وحفظ الوقت وقلَّة الالتفات الى الخواطر والعوارض والبوادى والطوارق (٦) واستواء السرّ مع الإعْلان وحسن الادب في مواقف الطلب ومقامات القُرْب وإوقات المحضور والفُرْبة والدنو والوصلة، سمعتُ احمد بن محمّد البصري (١) رحمه الله ١٥ يقول سمعثُ الجلاجلي البصري يقول التوحيد موجب (١) يوجب الايمان فن لا ايمان له لا توحيد له وإلايمان موجب يوجب الشريعة فمن لا شريعة له لا ايمان (١)له ولا توحيد له والشريعة موجب يوجب الادب فمن لا ادب Af.63b له لا شريعة له ولا ايمان ولا توحيد، وسُيل ابو العبّاس بن عطاء (١)رحمه الله ما الادب في ذاته فقال الوقوف مع المستحسّنات (١) قيل (٨) وما الوقوف ٢٠ مع المستحسنات فقال أن تُعامل إلله (١) نعالى بالادب سرًّا وإعْلانًا فاذا كنتَ كذلك كنتَ أديبًا وإن كنت أعْجميًّا، ثم (١) انشد (١١) ابن عطاء في هذا المعني، إِذَا نَطَقَتْ جَآءَتْ بَكُلُّ مَلاحة \* وإن سَكَنَتْ جَآءَتْ بَكُلِّ جَمِيلٍ،

<sup>(</sup>۱) B om. (۲) B استغاثوا (۲) In A orig. الادب. The word is partially obliterated in B. (٤) B om. النوس (٤) B om. قال الشيخ رحمه الله.

<sup>.</sup> بن B (۱۰) B انشا B (۱۱) ما B (۸) B فقيل B (۲) . فاستول B (۱).

يعني أَدِّ بوهم وعَلِّموهم تَقُوهم بذلك من النار، ورُوى عن النبِّي صلعم انَّه قال مَا نَجَلَ وَالذُّ وَلدًّا أَفْضَلَ مِن أَدِب حَسَن ، ورُوى عن النبيّ صلعم انَّه قال انّ (١) الله أدَّبني فأحْسَنَ أدبي، قال (١) الشيخ رحمه الله موضع تخصيصه بالأدب من جملة الأنبياء (٢) عليهم السلم (٤) بقوله فاحسن ادبي والا فجميع الانبياء · عليهم السلم كانول ممَّن (١٠ ادّبهم الله (٢) تعالى ، ورُوى عن محمَّد بن سيرين انَّه شُيل ائُّ (٦) الْكَداب أَقْرَبُ الى الله نعالى وَأَزْلَفُ للعبد عنه قال معرفةٌ بربوبيته وعملٌ بطاعته واكحمد لله على السرّاء (١) والصبر على الضرّاء، وقيل للحسن بن ابي الحسن البصري (٢) رحمه الله قد آكثر الناس نعلمُ (٦) الآداب فا أنفعُها عاجلًا وأَوْصَلُها آجلًا قال التفقُّه في الدِّين فانَّه يصرف اليه قلوب ١٠ المتعلَّمين والزُّهْدُ في الدنيا فانَّه يقرِّبك من ربَّ العالمين والمعرفةُ بما للَّه عليك يجويها كال الايان، وقال سعيد بن المسيَّب (١) رحمة الله عليه من لم يعرف ما لله <sup>(٨)</sup>نعالى عليه <sup>(٩)</sup>فى نفسه ولم يتأدّب بأمّره ونَهْيه كان من الادب في عُزلة، وقال كُلْثوم (٢) الغسّاني الأدب أدبان ادب قَوْل وأدب فِعُل ثمن (١٠)رفق لنفسه في ادبه بقوله عدم ثواب العمل ومن تقرّب الى الله ١٠ تعالى بأدب فِعْله منحه محبَّةَ القلوب (١١) وصرف عنه العيوب (٢) وجعله شريكًا في ثواب المتعلّمين، ورُوى عن (١١) ابن المبارك (١) رحمه الله انّه قال نحن الى قليل من الادب أَحْوَجُ (١) منّا الى كثير من العلم، وقال (١٢) ابن A f. 63a المبارك (٢) رحمه الله ايضًا الادب للعارف بمنزلة النوبة للمستأنف، (١٢) قال الشيخ رحمه الله والادب (١٤) سَنَد (١٥) للفقرآء وزَيْن (١٦) للاغنيآء، وإلناس في الادب ٢٠ متفاوتون وهم على ثلث طبقات اهل الدنيا وأهل الدِّين وأهل الخصوصية من اهل الدّين؛ فامّا اهل الدنيا فانّ آكثر آدابهم في الفصاحة والبلاغة

(17) B Lie VI.

<sup>(</sup>۱) B مالشيخ رحمه الله for بعضهم (۲) B مالله عز وجل (۱) B om. (°) B مس. قد ادبهم (۱) الصبر على . « (۱) B مس. قد ادبهم الم .عز وجل B (۸) . بن B (۱۲) . وضرب B (۱۱) . وفق B (۱۱) . من B (۴) (17) B om. الفقرا (۱۵) A سند in marg. as variant. (۱۰) الفقرا. (۱٤) الفقرا

الآية (١) وَيُوثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ، ورُوى عن (٦)[ابن] عمر رضى الله عنه انه (٢) [قال] أُهْدِيَ لرجل من اصحاب رسول الله صلعم رأسُ شاة قال انّ أخى كان أَحْوَجَ اليه منّى فبعث اليه فلم يزل يبعث الواحد الى الآخر حتى تناوله سبعةُ أَيْبات فرجعت الى الاوِّل، قال ونزلت · فيهم هذه الآية وَيُؤثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ، قال الشيخ رحمه الله ومثل هذا كثير في الأخبار عن الصحابة وما منهم احد الا وله تخصيص في معانى من هذا النوع الذى ذكرْنا والمؤمنون مندوبون الى التعلُّق بمثل هذه الافعال والتخلُّق بأُخلاقهم فيما أتول به من انواع الطاعات ونطقوا بــه من (٢)[انواع] الحِكم، وقد ذكرْنا القليل من الكثير والمُراد من ذلك وقوف ١٠ المسترشدين على المفصود والمُراد، وفي كلّ خَبَر من هنه الأخبار التي ذكرْناها عن هوالاً. الصحابة اشارةٌ واطافةٌ (٤) تخصيصًا لأهله وله بيان وشرْح كشرْح مَن تقدَّم ذِكْرُهُ في اوَّل الباب (°) با ب الايمَّة الاربعة (٦) ابي بكر وعـــر وعثمن وعليّ رضي الله عنهم اجمعين، ولا يخفي على المتأمّل والمتدبّر بالنظر فيه بيان ذلك إن شآء الله تعالى،

(٧) كتاب آداب (١) المتصوّفة،

Af. 62b

## (1) باب في ذكر الآداب،

قال الشيخ رحمه الله قال الله (١١) تعالى (١١) يأ يهَا ٱلَّدِينَ آمنُوا قُوا أَنْهُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا، ورُوى عن (١١٠ ابن عبّاس (١٢) رضى الله عنه انّه قال في تفسيره

<sup>(1)</sup> Kor. 59, 9. رتخصيصا (٢) Suppl. above. (٢) Suppl. in marg. (٤) وتخصيصا (°) باب written above. (۱) بابو (۲) Here B resumes on . قال الشيخ رحمه الله to باب to باب to الصوفية (أ) الصوفية (أ) الشيخ رحمه الله الله fol. 87b, 1.8. . بن B (۱۲) الله . « (۱۲) Kor. 66, 6. (۱۲) عز وجل (۱۱) . عز وجل اله . « (۱۲) اله متا

ولا مستعينًا على أمْرِ الا عددتُهُ من المصايب التي أَسْأَلُ الله تعالى الأَجْر عليها، وإمَّا أُسامة رضي الله عنه فانَّه رُوى عنه انَّه اشترى فرسًا الى شهرَيْن فقال النبيّ صلعم لمّا بلغه ذلك انّ اسامة لَطويلُ الأَمَل، وإمّا بِلال وصُهَيْب رضى الله عنهما فانّه رُوى عنهما انّهما أنيا قبيلةً من العرب فخطب البهم ه فقيل لهما من أنتما فقالا بلال وصُهَيّب كنّا ضالّين فهدانا الله تعالى وكنّا مملوكين فأَعْتَقَنا الله تعالى وكنّا عابلين فأغْنانا الله تعالى فان تُزوّجونا فخمد الله وإن تَرُدُّونا فسُبْحان الله فقالوا تُزوَّجون وإنحمد لله فقال صهيب لبلال هلاّ ذكرتَ مشاهدنا وسوابقنا مع رسول الله صلعم فقال بلال اسكُتْ فقــد صدقتَ فأَنْكَحَكَ الصدق، وإمَّا عبد الله بن ربيعة ومُصْعَب بن عمر رضي ١٠ الله عنهما فكانا متواخيّين قال عبد الله كنتُ أنظرُ الى مصعب فتدمعُ عيني رقّةً عليه وكنت رأيتُهُ بمكّه في الرفاهية وكان على رأسه نَلّةٌ من الشُّعْر قال فَكَنْتَ أُمُرُّ الى بعض حيطان المدينة فأَعْهَلُ في السَّواني الى الأَدْلى على مُدَّ من التمر فأُحْمِلُه الى مصعب بن عمر ومرّ مصعب يومًا الى رسول الله صلعم فلم يجد عند رسول الله صلعم الا قطعة جَيْس فأكل بعضها وحمل النصف £ A £.62 الآخر الى عبد الله بن ربيعة، ورُوى انّ رسول الله صلعم آخَى بين عبــــد الرحلين بن عَوْف وبين سعد بن الربيع رضي الله عنهما وكان اسعد (١) امرأتان فقال سعد أُقاسُهك مالى وأنزلُ عن إِحْدَى امرأنَيَّ حتى تَزوّج بها فلم يفعل ذلك عبد الرحمٰن وقال دُلُّوني على السوق فدخل السوق وكسب حتى جمع شبئًا من التمر (٢) والسمن والأقط، ورُوى عنه انّه نزل ٢٠ برسول الله صلَّعم ضَيْفُ فلم يجد عند اهله شيئًا فدخل عليــه رجل من الأنصار فذهب الى اهله ووضع بين يديــه الطعام وقال لامرأتــه أطْفيي السراج وجعل يمدّ ين كأنه يأكل حتى أكل الضيف الطعام فلمّا اصبح قال له رسول الله صلعم لقد عجب الله تعالى من صنعتكم الى ضيفكم ونزلت هف

<sup>(</sup>٢) In marg. والبُسر. امراتين (١)

قال التقيّ النقيّ الذي لاكدر فيه (١)[ولا بغي] ولا حسد الذے (١)يشنأ الدنيا ويُحبُّ الآخرة قالوا فا نعرف فينا (٢)[مثل] ذلك غير ابي رافع مولى رسول الله صلعم ورضى الله عنه ، وإمّا محمّد بن كعب رضى الله عنـ فانّه ذُكر عنه انَّه قال اذا اراد الله بعبد خيرًا (١)[جعل فيه ثلث خلال] فقَّه ه في الدِّين وزمَّتُه في الدنيا وبصَّره عيوب نفسه، وإمَّا زُرارة بن أُوْفَى رضي الله عنه فانَّه رُوى عنه انَّه أُمَّ في مسجد بني قُشَيْر فَقَرَأَ ﴿ ا فَإِذَا نُقِـرَ فِي ٱلنَّاقُور فَذَٰلِكَ يَوْمَئِذٍ يَوْمٌ عَسِيرٌ فحرّ ميَّتًا، وإمَّا حنظلة الكاتب رضى الله عنه فانّه رُوى عنه انّه قال كنّا عند رسول الله صلَّع فذَكَّرَنا الْجُنَّة والنارحتي كَانُّهَا رَأْيُ العِينِ فَعُدْتُ الى اهلى فَضَحَكَتُ ولِقيتُ الناسِ فَقَلَتُ نَافَقَ حَنظلةُ ١٠ فقال ابو بكر رضى الله عنه ما لك فأخبرتُهُ فقال انَّا لنفعله ايضًا فذهب حنظلة الى النبيّ صلعم فذكر له ذلك فقال يا حنظلة لوكنتم في بيوتكم كما تكونون عندى لصافحتُكم الملآيكة على فُرشكم اوكما قال يا حنظلة ساعـة وساعة، وإمَّا اللجلاج قال الشيخ وكُنيته ابوكْثير هكذى في كتاب ابي داود السجستاني صاحبُ رسول الله صلعم فانّه رُوى عنه انّه قال أسلمتُ مع النبيّ ١٠ صلعم وأنا ابن خمسين سنةً ومات اللجلاج وهو ابن عشرين وماية سنة وقال ما ملأتُ بطني من طعام منذ أسلمتُ مع رسول الله صلعم آكُلَ حسبي وأَشْرَبُ Af.61b حسبي، وإمّا ابو جُحَيْفة رضى الله عنه فانّه رُوى عنه انّ امرأنه استخبأت تْلْنَيْن درهمًا فنَسِيَتْها حتى مضت لها سنة ثم انَّها ذكرتها فقال لها يا أُخت هُذَيْلِ ٱعْتَدَّى بيس حشوة البيت أَنْتِ لو متُّ لعُددتُ عنـــد الله من ٢٠ الكَنَّازِينِ انَّ نبيِّ الله صلعم مات وعَهْدُهُ بينِ أَعْيُننا جديثُ لم يترك دينارًا ولا درهمًا ولا فلسًا ولا بُرًّا ولا شعيرًا، وإمَّا حكيم بن حِزام رضي الله عنه فانّه رُوى عنه انّه قال ما أَصْبَحْتُ ذا صباح قطّ لم أَرَ عندى طالب حاجة

<sup>(</sup>۱) Suppl. in marg. (۲) ینسی (probably a misreading of ینسی).

<sup>(&</sup>lt;sup>γ</sup>) Suppl. above. (<sup>ξ</sup>) Kor. 74, 8—9.

وهو يقول من نشبه بقوم فهو منهم، وإمّا عبد الله بن جَحْش رضي الله عنه فروى سعيد بن المسيّب رحمه الله قال قال عبد الله بن جحش رضي الله عنه يوم أُحُد اللهمّ انّي أُقسم عليك ان أَلْقَى العدَّقِ وإذا لقيت العدوّ ان يقتلوني ثم يبقروا بطني ثم يثلوا بي فاذا لفيتك قلتَ (١)فيمَ قُتلتَ فأقول فيك ه قال فلقى العدوِّ فقُتل وفُعل به ذلك ، وإمَّا صَفْوان بْن مُحْرَز المازني فانَّه كان يقول اذا أويتُ الى اهلى وأصبت رغيفًا أكلتُه فجَزَك (٢)[الله] الدنيا عن اهلها شرًّا وما زاد على ذلك الى ان خرج من الدنيا، وإمَّا ابو فَرْوة فانّه رجل من اصحاب رسول الله صلعم كان مولّى لبني سُلِّم سار ميلًا لم يذكر الله تعالى فيه فرجع حتى (٢)[سار فيه] ذاكرًا لله تعالى فلمّا بلغ منتهاه ١٠ قال اللهم لا تَنْسَ ابا فروة (٢)[فانّ ابا فروة] (٢)ليس ينساك، ولمّا ابو بكرة رضى الله عنه فانَّه أُغْمِيَ عليه عند (٤) قبر فصرخوا عليه فلمَّا أَفاق قال ما من نفْس تخرج ولا نفْس (٥) دابّةٍ (١) [الاّ وهي] أَحَبُّ اليّ من نفْسي (١) قيل له ولِمَ قال انَّى أَخَاف ان أَبقى الى زمان لا آمُرُ فيه بالمعروف ولا أَنْهَى عن المُنكر، وإمّا عبد الله بن رواحة رضي الله عنه فذُكر عنه انّه بكي فبكت ١٥ امرأته فقال لها ما يُبكيك قالت انَّك بكيتَ فبكيتُ قال انَّى أُنبئتُ أنَّى وارد النار ولم أُنْبَأُ أنَّى صادر، وإمَّا تَمِم الدارى فذكر عنه انَّه قام ليلةً الى الصباح يبكي ويقرأ هن الآية (١/أم حَسَبَ ٱلَّذِينَ ٱجْتَرَحُوا ٱلسَّيِّئَاتِ الآية، 🗚 🗗 وإمّا عدىّ بن حاتم رضى الله عنه فرُوى عنه انّه ربّها كان يفتّ الخُبْز للَّنْمُل ترحَّهًا عليهم، وإمَّا ابو رافع مولى رسول الله صلعم رضي الله عنه فقد رُوي ٢٠ عن ابن عمر رضى الله عنه انّه قال قال رجل يرسول الله ايّ الناس افضلُ قال كلُّ مخموم القلب صدوق اللسان قيل يُرسول الله وما مخموم القلب

<sup>(1)</sup> corr. in marg. (7) Suppl. in marg. (7) In marg.  $\lambda$ .

دبابة Apparently altered to دبابة. (٥) Apparently altered

supplied these words which the sense of the passage seems to require.

<sup>(</sup>Y) Orig. وقيل, but م has been stroked through. (A) Kor. 45, 20.

انَّه قال لن ينالوا شرف الآخرة حتى يكرهوا المدحة والثنآء وإن ينالوا الملامة في الله تعالى، وقال كعب رضي الله عنه لن يستكمل العبد أَجْر الحجّ والجهاد حتى يصبر على الأَّذَى ، وإمَّا حارثة رضي الله عنه فقد رُوي عن النبيّ صلعم انّه قال من اراد ان ينظر الى عبد نوّر اللهُ تعالى الايمان في • قلبه فلينظر الى حارثة رضى الله عنه، وإمَّا ابو هُرَيْرة رضي الله عنه فانَّ ثعلبة ابن ابي مٰلك قال رأيتُ ابا هريرة رضي الله عنه وهو بحمل حزمة حطب وهو يومئذ خليفة مروان بن الحَكَم فقال أُوسِع الطريق للأمير يابن ابي مالك فقلت اصلحك الله تُكْفَى هذا فقال اوسع الطريق للامير يابن ابي مُلك، ورُوى عنه انّه بكى لمّا حضرته الوفاة فقيل له ما يُبكيك قال بُعد ١٠ المفازة وقلَّة الزاد وضعف اليقين وعقبة كؤود والمببط منها الى الجنَّة او الى النار، وقال ابو هريرة رضي الله عنه جزّاًتُ الليل ثلثة اجزاء ثُلْثًا أُصلِّي وثُلْفًا أنامُ وثُلْقًا أستذكرُ (١) [فيه] حديث رسول الله صلحم، وإمّا أنس بن مُلك رضي الله عنه فرُوى عنه انّه قال انّ اوّل من يَرِدُ الحوض يوم القيمة الذابلون (١) الناحلون الذين اذا جنّهم الليل استقبلوه بحزن، وإمّا عبد الله ١٥ ابن عمر رضي الله عنه فرُوى عنه انّه كان يقول ماكنّا ننام ونحن عُزّاب في ايّام رسول الله صلعم الا في المسجد ولم يكن لنا مسكن ولا مأوى، ورُوى عنه انّه قال لا (٢) تُحْبِبْ (٤) ابدًا الاّ من تثق بدينه، وكان يقول لا تُطْعموا طعامكم الآكلُّ تقيُّ (١) [نقيًّا ولا تأكلوا الاّ من طعام نقيَّ نقيٌّ، وعن ابن عمر £££٨ رضي ألله عنه انّه قال انّها سُلّط على ابن آدم من مجافه ولو لم يَجَف ابن ٢٠ آدم الا الله لم يُسلِّط الله نعالى عليه شيئًا، وإمَّا حُذَيْفة بن اليان رضى الله عنه فرُوى عنه انّه قال انّ أَقَرَّ يوم لِعَيْني ليومُ اذا رجعت الى اهلي فبشكون الى الحاجة ، وقال حُذَّبْفة رضّى الله عنه كم من شهوة ساعة اورثت صاحبها حزنًا طويلًا، ودُعي حُذَيْفة الى ماية فرأى عليها زيّ العَجَم فانصرف

<sup>(</sup>۱) Suppl. above. (۲) In marg. السامجون. (۱) In marg. الحدا. (٤) In marg. الحدا

أُخْلَقْ]، وإمّا عبد الله بن مسعود رضي الله عنه فانّه رُوي عنه انّه كان يقول يا حبَّذا المكروهان الموت والفقر فا أُبالى بايُّهما ابتُدئتُ، ورُوى عنه ان في بيته كانت (١)عشاش الخطاطيف وكان له (١) بنون فقيل له لو نقضت هنه (١) العشاش فقال والله لَين نقضت يدى من تراب قُبورهم يعني اولاده ه أَحَبُ اليّ من ان أَكْسرَ من (١)عشاش هذه الخطاطيف بَيْضةً واحدًّ، وإمّا البَرآء بن ملك فقد رُوى عن أنس بن ملك رضي الله عنهما انه قال دخلتُ على البرآء بن ملك رضى الله عنه وقد مال برجليه (١) على الحايط وهو يترنُّم بالشعر فقلتُ يا اخي أَبَعْدَ الاسلام والقرآن فقال يا اخي ديوانُ العرب ثم قال أترانى أموتُ على فراشى وقد قتلتُ نسعةً ونسعين مبارزًا ١٠ بين يدى رسول الله صلعم سوى ما أُشركتُ (٤) [فيه]، فلمّا كان يوم (٥) شهرك مَلكِ نُسْتَرَ قال ابو موسى الأَشْعرى رضى الله عنه سمعتُ رسول الله صلعم يقول كم من ذي طِمْرَيْن لا (١) يُؤْبَهُ له لو أَقْسَمَ على الله لَأَبَرُهُ منهم البرآء ابن ملك رضى الله عنه، فقال البرآء اللهم فانَّى أُقْسِمُ عليك لمَّا رزفتني الشهادة ورزقتَ اصحابي الفتح، قال فاستُشهد البرآء وفتح الله عليهم، وإمَّا ١٥ عبد الله بن العبَّاس رضي الله عنه فانَّه رُوي عنه انَّه كان بقول أَفْضَلُ المجالس (۱) مجلسُ في قعر بيتك حتى لا تَرى ولا تُرى، ورُوى عنه انّه كان يقول انّ الله تعالى لَيبتلي العبد بالفقر شوقًا الى دعا يه، ويقال انّ هذا Af.60a الموضع (١) يعني (٩) حُذْنه (٤) [كان] مثل شِراك النَّعْل من كثرة الدمع يعني ابن عبَّاس رضي الله عنه، (١٠) و[رُوي] عنه انَّه قال لَأَنْ أرقع ثوبًا فألبسه ٢٠ فيرفعني عند الخالق أُحَبُّ اليّ من أن ألبس ثيابًا نضعني عند الخالق وترفعني عند المخلوقين، وإمَّا كعب الأحْبار رضي الله عنه فقد رُوي عنــه

<sup>(</sup>۱) عشش (۲) عشش (۲) In marg. کیا. (٤) Suppl. in marg.

<sup>(</sup>ا) Suppl. above. (۱) منه (۱۰) suppl. above.

رضى الله عنه زار ابا الدردآء رضى الله عنه من العراق الى الشأم راجلاً (١)وعليه كسآء غليظ مضموم الرأس شاحبًا فقيل له شهرت نفْسك فقال اكَخَيْرُ خيرُ الآخرة وإنَّما أنا (٢)عبدُ ألبسُ كما يلبس العبيد فاذا أُعْنَقتُ لبستُ جُبَّةً لابتلاء (٢) محاسنها، وإمّا ابو الدردآء رضي الله عنه فانّه قال كنتُ امرَّا تاجرًا في الجاهلية فلمّا أَسلمتُ (٤) أردتُ ان أجمع بين التجارة والعبادة فلم تجتمعا لى فآثرتُ العبادة على التجارة، قال وسُيلتْ أُمَّ الدردا ، رضي الله عنها عن أفضل عبادة ابي الدردآء رضي الله عنه ففالت التفكّر والاعتبار، وإمّا ابو ذرّ رضی الله عنه فانّه رُوی عنه انّه قال انّ قیامی باکحق لله نعالی لم يترك لى صديقًا وإنّ خوفي من يوم اكحساب ما نرك على بدني لحمًا وإنّ (٥) يقيني ١٠ بثواب الله تعالى ما ترك في بيتي شيئًا، ويُرْوَى عنه انَّه قال قتلني همُّ يوم لم أُدْرِكه فقيل له وما ذاك قال انّ أملي جاوز (١) أجلى وددتُ انّ الله تعالى خلقني شجرةً تُعْضَدُ، ودُعى ابو ذرّ رضى الله عنه الى وليمة فسمع صوتًا فانصرف وهو يقول من أَكْثَرَ سوادَ قوم فهو منهم ومن رضى عَمَلَ قوم فهو شريكهم، وحمل حبيب بن مسلمة الى ابي ذرّ رضي الله عنه الف درهم فردّ عليه وقال ١٥ عندنا عنزُ نحلبها ومركوب يُسارَعُ (١)على ظَهْرِها (١)فلا حاجة لنا في غير ££.50 ذلك ، وإمّا أبو عُبيان بن الجرّاح رضى الله عنه فانّه رُوى عنه أنّه خرجت في كُنَّه طَعْنُهُ في ايَّام الطاعون فعظم ذلك على اصحاب رسول الله صلَّعم (أ) وفرقول منها فأقسم لهم ابو عبينة رضى الله عنه ما (١٠) يحبّ ان له مكانَّها حُمْرِ النَّعَمِ، وجا م رجل الى ابي عبين رضي الله عنه فسألم فردّه ثم جاءه ٢٠ فسأله فأعطاه فقال الذي اعطاك والذي ردّك الله عزّ وجلّ، (١١) [وقال ابو عبية وددتُ أن أكون كَبْشًا (١٢) لأهدَى فينُعرّق لحمى (١١) ويتجنّى فِرْقى ولم

يأمرهم بطلب المعاش (۱) [من الاكتساب والتجارات]، وقد رُوى في الخبر انّ النبيّ صلّعم وقف على جماعة من اهل الصفّة وقد استتر بعضهم ببعض من العُرْى وقارى لا يقرأ عليهم القرآن وهم يبكون، فامّا غير اهل الصفّة فقد رُوى عن كلّ واحد منهم ما انفردوا به وخُصّوا به من الاحوال الرضيّة والاعال الزكيّة ومكارم الاخلاق ما نعلّق بها اهل الحقايق من المتصوّفة وطلب الاهتداء في الاقتداء بهم، ويكثر ذكر ذاك ولكن نذكر طرفًا ليُستدلّ بذلك على ما لم نذكره إن شاء الله تعالى،

#### باب في ذكر ساير الصحابة في هذا المعني،

قال الشيخ رحمه الله وإمّا طلحة بن عُبيّد الله رضى الله عنه فقد رُوى الله عن زياد بن حُديْر انّه قال رأيتُ طلحة بن عبيد الله رضى الله عنه فوق ماية الف في مجلس وإنّه ليخيط طرف إزاره (آ) بين وإمّا مُعاذ بن جَبل رضى الله عنه فقد روى عنه الحرث بن عُميْرة قال انّى لجالسٌ عند معاذ بن جبل الله عنه وهو يجود بنفسه ويقول الخنق خينقك فوعدتُك أنّى لأحبُك، وامّا عمران بن حُصيْن رضى الله عنه قال وددتُ أنّى كنت تُرابًا تذروني الرياح ولم أُخلَق مخافة العذاب، وقال ثابت البناني رحمه الله انّه يعنى عمران بن حصين رضى الله عنه اشتكى بطنة ثلثة وثلثين سنة فدخل عليه اصحاب يعودونه فقالول ينعنا من الدخول عليك طول شكايتك فقال لا تفعلوا فقد قيل انّه لمّا نزلت هذه الآية (آ) وإنّ جَهَمَّمَ لَمُوْعِدُهُمْ أَجْمَعِينَ صاح فقد قيل انّه لمّا نزلت هذه الآية (آ) وإنّ جَهَمَّمَ لَمُوْعِدُهُمْ أَجْمَعِينَ صاح معمةً ووضع (أ) [ين] على رأسه ثم خرج هاربًا ثلثة ايّام، وفي الخبر ان سلمان

وعبد الله بن الزبير روى عنه انه كان .Suppl. in marg. (۱) In marg (۱) Suppl. above. (۲) Kor. 15, 43. (٤) Suppl. above.

معاضع من القرآن منها قوله عزّ وجلّ (١) لِلْفَقَرَاءَ ٱلَّذِينَ أُحْصرُوا في سَبيل ٱللهِ الآية وِقُولُه (٢) وَلاَ نَطْرُدِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ (٢) رَبَّهُمْ الآبـــة وقولُه (٤) وَأَصْبرُ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رِّجَّهُم الآية، وقد عانب الله نعالى نبيَّه صلعم فبهم قال الله عزّ وجلّ (٥) عَبَسَ وَتَوكَّى أَنْ جَآءَهُ ٱلْاعْمَى، قيل نزلتْ في شأن ابن أُمّ ه مكتوم رضى الله عنه وكان من اهل الصفَّة فكان اذا رآه رسول الله صلَّعم بعد ذلك يقول (٦) يا من عاتبني فيه ربّي عزّ وجلّ ، ويقال انّ رسول الله صلعم كان لا يقوم من مجلسه اذا <sup>(۱)</sup>جلس اهل الصفّة حوله حتى يقومون وكان اذا صافحهم لم ينزع يك من ايديهم قَبْلَهم وربَّما كان يفرّقهم على أهل الجِدات والسعة على كلّ واحد على مقداره يبعث بهم مع واحد ثلثة ومع ١٠ الآخر الاربعة والخمسة، قال فربَّما كان ينقلب سعد بن مُعاذ رضي الله عنه بثمانين منهم الى بيته فيُطْعمهم، وقال ابو هُرَيْرة رضى الله عنه رأيتُ A f. 580 سبعين من اهل الصفّة يصلّون في ثوب منهم من لا يبلغ ركبتَيْه فاذا ركع احدهم قبض بيديه مخافة أن تبدو عورته، وقال ابو موسى الأشعرى رضى الله عنه كان يُشبه رايحتنا رايحة الشاة من لبْس العبآء، وقال عبد الله بن ١٥ (٨) طلحة صحبْنا جماعة اهل الصفّة يومًا فقلنا يُرسول الله (٩) أُحْرَقَ بُطونَنا النَّمْر وحرّمتَ علينا الجيفة فسمع ذلك رسول الله صلعم فصعد المنبر ثم قال مــا بالُ أقوام يُضْحون ويقولون أَحْرَقَتْ بطونَنا (١٠) النَّمر أما علمتم انَّ هذا التمر (١١) [انَّما] هو طعام اهل المدينة فقد واسَوْنا به فواسيناكم ممَّا واسونا بــه والذي نَفْسُ محمَّد بيك أن منذ شهر او شهرَيْن لم ترتفع من (١٢)[بيت] رسول ٢٠ الله دُخان للخُبْز وليس لهم غير الأَسْودَيْن التمر والمآء ، والمعنى في ذلك انّ رسول الله صلعم اعتذر (١١) [في ذلك] اليهم ولم (١٢) يردّ عليهم شكايتهم ولم

<sup>(</sup>۱) Kor. 2, 274. (۲) Kor. 6, 52. (۲) After نالغداة in marg. نالغداة (۱) In فوله الظالمين . . والعشي الى قوله الظالمين . . والعشي الى قوله الظالمين marg. طعفه . (A) Orig. رطعفه . (A) Orig. رجيل بن عاتبني الله من اجله . but corr. by later hand. (۱) Altered to الخبر (۱۰). (۱۱) Suppl. in marg. (17) Written above. (17) written above.

ادآء ما احتملتُ ام لا، وقال علىّ رضى الله عنه ما أنا ونفسى الأكراعي غَمْرِكُلّما ضهّها من جانب انتشرت من جانب، ولعليّ رضى الله عنه اشباه ذلك كثير من الاحوال والإخلاق والافعال (۱) التى يتعلّق بها ارباب القلوب وأهل الاشارات وأهل المواجيد من الصوفية، فمن تَرَكَ الدنيا م كلّها وخرج من جميع ما يملك وجلس على بساط الفقر والتجريد بلا علاقة فإمامهُ فيه ابو بكر الصدّيق رضى الله عنه، ومن اخرج بعضها وترك البعض لعياله ولصلة الرحم وأدآء المحقوق فإمامهُ (۱) [فيها] عمر بن الخطّاب رضى الله عنه، ومن جمع لله ومنع لله وأعطى لله وأنفق لله فإمامهُ (۱) [فيها] عثمن ابن عنّان رضى الله عنه، ومن لا يحوم حول الدنيا وإن جُمعت عليه مِنْ ابن عنّان رضى الله عنه، وروى عن على رضى الله عنه الله عنه الله عنه الله وروى عن على رضى الله عنه الله فالمأه في ذلك على بن ابي طالب رضى الله الصّمْت والنظر والمحركة فكلّ نُطْق لا يكون في ذِكْر الله تعالى فهو الصّمْت وكلّ صُمْت لا يكون في فِكْر فهو سهو وكلّ نظر لا يكون في عِبْرة فهو غلة وكلّ حركة لا نكون في تعبّد الله فهي فترة فرحم الله عبدًا جعل نطقه غلة وكلّ حركة لا نكون في تعبّد الله فهي فترة فرحم الله عبدًا جعل نطقه عنه اذكرًا وضمته فكرًا ونظره عبرةً وحركنه تعبدًا ويسَّلُمُ الناس من لسانه ويكان في ذكرًا وضعة فكرًا ونظره عبرةً وحركنه تعبدًا ويسَّلُمُ الناس من لسانه ويكان في فكرًا ونظره عبرةً وحركنه تعبدًا ويسَّلُمُ الناس من لسانه ويكان في فكرًا ونظره عبرةً وحركنه تعبدًا ويسَّلُمُ الناس من لسانه ويكان

# باب (١) صفة اهل الصُّفّة رضوان الله عليهم اجمعين،

قال الشيخ رحمه الله ثم انّ اهل الصفّة كانواكما جاّء في الخبر نيف وثلثاية لا يرجعون الى زَرْع ولا الى ضَرْع ولا الى تجارة وكان آكْلهم في المسجد ونومهم في المسجد وكان رسول الله صلّم يؤانسهم ويجلس معهم ويأكل معهم ويحثّ الناس على إكرامهم (٤) و[معرفة] فضّلهم، وقد ذكرهم الله تعالى في

<sup>(</sup>۱) الذي. (۲) Suppl. above.

<sup>(</sup>٢) في ذكر اصحاب written above.

<sup>(</sup>i) Suppl. in marg.

الصحابة بالبيان والعبارة عن التوحيد والمعرفة، والبيانُ من أتمّ المعاني (١) وأعلى الاحوال قال الله نعالى (٢) وَإِذْ أَخَذَ ٱللهُ مِينَاقَ ٱلَّذِينَ أُونُوا ٱلْكِتَابَ لَتَنَبِّنَنَّهُ لِلنَّاسِ، وقال نعالى (٢) لهٰذَا بَيَّانُ لِلنَّاسِ، ولا يبلغ العبْدُ كَالِ الشرف الاّ بالبيانَ لانَّه ليس كلُّ من عقل (٤) يعلم ولا كلُّ من علم يُحسن أن يُبيّن فاذا ه أُعطِيَ العبدُ العقل والعلم والبيان فقد بلغ الى الكال، والمشهور عن اصحاب رسول الله صلعم انبّهم كأنوا اذا أَشْكل عليهم شيء من أُمور الدّين سألوا عليًّا رضى الله عنه فكان يبيّن لهم الذى يُشكِّل (٥)عليهم، ورُوى عن على ّ رضى الله عنه انّه كان يفول أحْبِبْ حبيبك هَوْنًا ماكما يكون بغيضك يومًا ما وَأَبْغضْ بغيضك هونًا ما كما يكون حبيبك يومًا ما، وذُكر عنه ايضًا انّه ١٠ وقف على باب الخزانة خزانة الاموال وقال يا صفراً. ويا بيضاً. غُرّى غيرى، وذُكر عنه ايضًا انه لبس قميصًا شِراه ثلثةُ دراه (١) فقطعه من رأس أصابعه، وذُكر عنه انّه عمل بأجرة فأخذ أجرته مُدًّا من تهر وحمل ذلك الى رسول الله صلعم حتى تقوَّت به، ورُوى عنه انَّه قال لعمر بن الخطَّاب Af.57b رضى الله عنه إن أردت أن تُلْقَى صاحبك فرَقِّعْ قميصك وأخْصِفْ نعلك ١٥ وَقَصَّرْ أَمَلَكَ وَكُلْ دون الشبع، ورُوى عن عمر رضي الله عنه انَّه قال لولا علىّ رضى الله عنه لهلك عمر، ويقال انّه لمَّا قُتل رضى الله عنه صعد الحَسَّنُ رضى الله عنه منبر الكوفة وقال يا اهل الكوفة لقد قُتُل بين ظهراَنَيْكم امير المؤمنين رضي الله عنه ولللهِ إنّه ما خلّف من الدنيا شيئًا الا اربعمأية درهم وكان قد عزلها ليشترى بها خادمًا يخدمه، ويقال انّ عليًّا رضي الله عنه ٢٠ كان. اذا جاً. وقت الصلاة يتزلزل ويتغيّر لونه فيقال له ما لك يا امير المؤمنين فيقول جآء وقت أمانة عرضها الله نعالي (٢) عَلَى ٱلسَّارَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱكْجِبَالَ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنْسَانُ فلا أَدْرِى أُحْسِنُ

<sup>(</sup>۱) In marg. ارفع (۲) Kor. 3, 184. (۲) Kor. 3, 132. (٤) الم

<sup>.</sup>حتى روى عن عمر رضي الله عنه انه كان يقول لولا على لهلك عمر .(٥) In marg.

<sup>(7)</sup> Lessi. (Y) Kor. 33, 72.

الصوفية وإن ذكرنا ذلك كله (١)طال به الكتاب ولكن نذكر من ذلك طرفًا نكتفي به عن التطويل إن شآء الله، فمنها ما سُيل امير المؤمنين رضي الله عنه وقيل له بما عرفتَ ربُّك فقال بما عرَّفني نَفْسَهُ لا نُشبهه صورةٌ ولا يُدْرَك بالحواس ولا يقاس بالناس قريب في أبعْن بعيد في قُرْب فوق كل ه شيء ولا يقال شيء تحته وتحت كلُّ شيء ولا يقال شيء فوقـــه أمامَ كلُّ شي، ولا يقال شيء أمامَه داخلٌ في الاشيآء لاكشيء (١) ولا من شيء ولا فی شیء ولا بشیء سبحان من هو هکذی ولا هکذی غیره، وکان أمیر المؤمنين رضي الله عنه يقول في خطبته خلق الاشيآء لا من شيء كان معه ولا عن شيء احتذاه ولا عن شيء امتثله فكلّ صانع فمن شيء صَنَعَ وكلّ ١٠ عالم فمن بعد جهْل عَلمَ والله تعالى عالم لا من بعد جهْل، وقوله في الايمان كَمَا ذَكَرَ عَنْهُ عَمْرُو بَنْ مِنْدُ قَالَ سَمَعْتُ عَلَيًّا رَضَى الله عَنْهُ يَقُولُ الايمانِ يبدو (١) أَرْظةً بيضاء في القلب فكلُّما ازداد الايمان ازداد القلب بياضاً فاذا استكمل الايمان ابيض القلب مإنّ النفاق يبدو (١) لَمْظة سودا منى القلب فكلُّما ازداد النفاق ازداد القلب سوادًا فاذا استكمل النفاق اسود القلب، ١٠ وقام رجل الى علىّ بن ابى طالب رضى الله عنه فسأله عن الايمان فقال Af.57a الايمان على اربع دعايم على الصبر واليقين والعدل وانجهاد ثم وصف الصبر على عشر مقامات وكذلك اليقين والعدل والجهاد فوصف كلّ وإحد منها على عشر مقامات، فان صحّ ذلك عنه فهو اوّل من تكلّم في الاحوال والمقامات، وقيل لأمير المؤمنين رضي الله عنه من أَسْلُمُ الناس من ساير ٢٠ العيوب قال من جعل عقله أميرَهُ وحَذَره وزيرَهُ والموعظة زمامَهُ والصبر قايدَهُ والاعتصام بالتقوى ظهيرَهُ وخوف الله نعالى جليسَــهُ وذِكْر الموت والبِلَى أنيسَهُ، وقال علىّ رضى الله عنه في حديث كُمَيْل بن زياد هـ إنّ هاهنا عِلْمُ لُو وجدتُ له حَمَلَةً وأشار الى قلْبه، فكان تخصيصه من بين

الكثيرة (١) In marg. لم تسعه الاجزاء الكثيرة.

<sup>(</sup>r) Text om.

المة (۱) In marg. المعة .

الله وهُو السّبيع (ا) الْعَلِيم ، والتمكين حال رفيع ، سمعت ابا عمرو بن علوان يقول سمعت المُجنيند رحمه الله ليلة من الليالى وهو (۱) [يقول] في مناجاته الهي أثريد أن تخدعني (۱) [عنك] بقُربك أم تريد أن تقطعني عنك بوصلك هيهات هيهات ، قلبُ لأبي عمرو ما معني قوله هيهات هيهات قال التمكين ، وررُوى عن عنه من رضي الله عنه انه قال وجدت الخير مجموعًا في اربعة اولها التحبّب الى الله نعالى (۱) [بالنوافل] والذاني الصبر على احكام الله نعالى والذاك الرضا بتقدير الله عزّ وجلّ والرابع الحياً عمن نظر الله عزّ وجلّ ،

#### باب في ذكر على بن ابي طالب رضي الله عنه،

قال الشيخ رحمه الله وإمّا علىّ رضى الله عنه فانّى سمعتُ احمد بن على الوجيهى يقول سمعتُ ابا على الروذبارى يقول سمعتُ جُنيْدًا رحمه الله يقول رضوان الله على امير المؤمنين علىّ رضى الله عنه لولا انّه اشتغل باكحروب لأفادنا من علمهنا هذا (٤) معانى كثيرة ذاك امروُّ أُعطِى عِلْمَ اللَّدُني، والعلم الله ني هو العلم الذى خُصَّ به الخَضِرُ عليه السلم قال الله تعالى (٥) وَعَلَّمْنَاهُ الله ني لَذَنَا عِلْمًا، وقد سمعت بقصّة الخضر وموسى عليهما السلم وقوله (١) إِنَّكَ مَا لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِي صَبْرًا، فمن هاهنا غلط من غلط فى تفضيل الولاية على النبق وسنذكر ذلك فى باب الردّ على من قال ذلك إن شاء الله، ولأمير المؤمنين (١٥] على الله عنه خصوصيةٌ من بين جميع اصحاب رسول الله صلعم بمعانى جليلة وإشارات لطيفة وإلفاظ مُفْرَدة وعبارة وبيان للتوحيد ولمعرفة والايمان جليلة وإشارات لطيفة والفاظ مُفْرَدة وعبارة وبيان للتوحيد ولمعرفة والايمان (١٥) [والعلم] وغير ذلك وخصال شريفة تعلّق وتخلّق به اهل الحقايق من

ان قلت ما مشار هذه الاية ووقوع الدم عليها قلت مشارها الوعد :Marginal note (۱)
معانيا (۲) Suppl. in marg. (۲) Suppl. above.

<sup>(°)</sup> Kor. 18, 64. (<sup>\(\)</sup>) Kor. 18, 66. (<sup>\(\)</sup>) Suppl. above. (\(\)) Suppl. in marg.

امسكها امسك على حسب ما يأذن الله تعالى له ويكون قيامه فما يجمع الله ر عليه من الاموال للحُقوق ولا للحُظوظ فيكون مثله كمثل الوكيل يتصرّف في مال صاحبه تصرُّف المالكين باذن ربِّ المال وهو مكانٌ صعبٌ وقد غلط في ذلك خلق كثير بدَّعْواهم هذا الحال وهم عَبيدُ الدنيا وعندهم أنَّهم من ٥ هؤلاء، وقد حُكى عن سهل بن عبد الله رحمه الله أنّه قال ربّما يملك العبد الدنيا ويكون أَزْهَدَ الخلق في زمانه فقيل له مِثْل مَنْ فقال مثْل عمر بن عبد العزيز وكان (١) [رضى الله عنه أعنى عمر بن عبد العزيز] في خلافته يُميّز بين الزيت الذي يُسْرج لنفسه والزيت الذي يسرج للعامّة وكان يضع سراجه على ثلث قَصَبات وفي يك خزاين الارض، فمن هاهنا غلط من غلط ١٠ في تشريف الغنا على النقر وذهب عليه أنَّ هؤلاً لم يكونوا اغنياً. بأعراض الدنيا ولا فقرآء بما يعدمون من الدنيا لانّ غناهم بالله وفقرهم (٢) اليه، وممّا يتعلّق به اهل الحقايق بعثمن رضي الله عنه ما رُوى عنه انه حمل حزمة حطب من بعض بساتينه وكان له عِدّة ماليك فقيل له لو دفعتها الى بعض عبيدك فقال إنّى قد استطعتُ ان افعل ذلك ولكن أردتُ ان ١٥ اجرّب نفسي هل تعجز عن ذلك او هل نكره ذلك اوكما قال، فدلّ ذلك A£.56a ايضًا (¹)[على] انّه كان لا يدع افتقاد نفسه وكان يفتقد رياضة نفسه لتَلاّ يسكن الى ما جُمع اليه من الاموال لانَّه ليس في ذلك كغيره، ورُوى عنه انَّه كان يقرأ بالسَّبْع الطُّول في ركعة وإحنة خَلْفَ المقام وهو مقنَّعٌ رأسه بالليل، ورُوى عنه انّه قال ما تمنيّثُ ولا تعنيّتُ ولا مسستُ ذَكرى بيميني ٢٠ منذ بايعتُ رسول الله صلعم، و(١)[مها] (١)[يدلٌ على] تخصيصه بالتمكين والثبات والاستقامة ما رُوى عنه انّه يوم قُتِلَ لم يبرح من موضعه ولم يأذن لأحد بالقتال ولا وضع المصحف من حجْره الى أن قُتل رضي الله عنه وسال الدم على المصحف وتلطُّخ بالدم ووقع الدم على موضع هذه الآية (١) فَسَيَكْفِيكُهُمُ

<sup>(1)</sup> Suppl. in marg.

<sup>(</sup>۱) In marg. بالله.

<sup>(</sup>f) Suppl. above.

<sup>(</sup>ξ) Kor. 2, 131.

## باب في ذكر عثمن رضي الله عنه،

قال الشيخ رحمه الله (١) امّا عثمن بن عفّان رضي الله عنه فقد خُصّ بالتمكين والتمكين من أعلى مراتب المتحقّقين، وممّا يتعلّق به اهل الحقايق من اهل التصوّف بعثمهٰن بن عفّان رضي الله عنه ما رُوي عرب بعض المتقدّمين <sup>(۱)</sup> [انّه سُيل] عن الدخول في السعات فقال لا يصح الا للانبيآء والصدّيقين، والدخول في السعة التي هي من احوال الصدّيقين أن يكون داخلاً في الاشيآء (٢) [خارجًا منها وإن يكون مع الاشيآء] باينًا عنها كما سُبل يحيى بن مُعاذ رضى الله عنه عن صفة العارف فقال رجل (٢) كاين (١) [معهم] باين م (٤) عنهم، وسُيل ابن الجلَّاء رحمه الله عن الفقير الصادق فقال يكون دخوله ١٠ في الاشيآء لغيره لا لنفسه، وهذا وَصْفُ حال عنهن رضي الله عنه لانّه قد رُوى عنه انّه قال لو لا أنّى خشيتُ ان يكون في الاسلام ثلمة أَسُدُّها بهذا المال ما جمعتُهُ، وعلامة من يكون هذا حاله أن يكون الإنفاق أُحَبَّ اليه من الإِمْسَاك والخَرْج (٥) عنك اَ تُرُ من الدَّخْل كعثمُن رضي الله عنه في تجهيز جیش العُسْرة <sup>(٦)</sup> وشِرَی بیّر رُومة حتی قال رسول الله صلعم ما ضرّ عثمان £ £ £ رضى الله عنه ما فعل بعد هذا، ورُوى عنه أنّه بعث الى الى ذرّ رضى الله عنه بكيس فيها الف درهم ودفعها الى عبد له وقال ان قَبِلَها فأنت حُرّ لوجه الله تعالى؛ فدلُّ ذلك على أنَّ امواله كانت (١) مستعدَّة لمثل هذه الجهات ولا يصحّ هذا اكحال الاّ لعبد كامل المعرفة، سمعتُ ابن سالم رحمه الله يقول قال سهل بن عبد الله رحمه الله لا يصحّ الدخول في السعة الاّ لعبد يعرف ٢٠ الإِذْنِ اذا أَذِنَ الله له أَن يَنْفق أَنفق على مقدار ما يأذن الله تعالى له وإن

<sup>(</sup>۱) Altered to فاه. (۲) Suppl. in marg. (۲) Text om. but cf. Qushayrí, 169, 8. (٤) منهم written above. (٥) A corrector has indicated that the reading should be منهم. (٦) See Ṭabarí I, 3006, 1 foll. (٧) In marg.

احدٌ أَحَبُ الى ان أَلْقَى الله تعالى بمثل صحيفته الا هذا (١)المسجَّى عمر رضي الله عنه، قال ورأى عليّ رضي الله عنه يومًا عمر رضي الله عنه وهو يعدو في وقت الهاجرة فسأله عن عدُوه فقال (١) [قد] أُغيرَ على إبل الصدقة فرُحْتُ أَعْدُو فِي طَلْبُهَا قَالَ فَقَالَ عَلَى رَضِي الله عنه لقد أَنْعَبَ الْخَلْفَآء ه بعدك يا امير المؤمنين، قال الشيخ رحمه الله ولأهل اكحقايق أُسوة وتعلُّقُ بعمر رضي الله عنه بمعاني خُصّ بذلك عمر رضي الله عنه من اختياره لبْس المرقّعة واكخشونة وترْك الشهوات واجتناب (٢) الشبهات وإظهار الكرامات وقلَّة المبالاة من لايمة الخلق عند انتصاب الحقِّ (٤) ومحْق الباطل ومساولة الأقارب والأباعد في المحقوق والتمسّك بالأشدّ من الطاعات واجتناب ١٠ ذلك ممَّا رُوى عنه وبيانُهُ يطول، وإمَّا ما رُوى عن عمر رضي الله عنه انَّه رأى جماعةً جُلوسًا في المسجد فأمرهم بطلب الكسْب والذي كتب به الى سَلْمَانَ فلعلَّه عرف منهم عَجْزًا في جلوسهم (٥) وطبَعِهم في الناس او غير ذلك (<sup>1)</sup>[فلذلك أمرهم بطلب الكسب] لانّ النبيّ صلعم (<sup>۱۱)</sup>وأبا بكر وعمر رضي الله عنهما قد رأول اصحاب الصُّفَّة وهم نيف وثلثماية ولم يكرهوا ذلك ولم يؤمروا Af.55a باكخروج من المسجد وطلب المعاش، ورُوى عن عمر رضي الله عنه انَّه قال لأخيه زَيْد بن الخطّاب يوم أُحُد إن شئت نزعتُ دِرْعى هذه حتى تلبسها فقال له زَيْد أَنا ايضًا أُحِبُّ الشهادة كما أَنَّك تُحبُ الشهادة، وهنه اشارة عظيمة منهما تدلُّ على حقيقة التوكُّل، وأشباه ذلك كثيرة وفي القليل كفاية، وقد رُوي عن عمر رضي الله عنه انّه قال وجدتُ العبادة في اربعة اشيآء ٢٠ اوَّلَمَا أَداءَ فرايض الله تعالى وإلثاني اجتناب محارم الله تعالى والثالث الأمْر بالمعروف ابنغاء ثواب الله تعالى والرابع النهي عن المُنْكر اتَّقاء غضب الله تعالى،

بهذا النوب وذلك ان عمر لما طُعن سُجى بنوب فقال على in marg. المسجَّى After بهذا النوب وذلك ان عمر لما طُعن سُجى بنوب فقال على in marg. (١) مند ذلك هذا القول (١) الملاذ (٢) الملاذ (٢) الملاذ (٢) الملاذ (٢) وطبعًا (٥) Altered to وقبع (٦) Suppl. in marg.

### باب في ذكر عمر بن الخطَّاب رضي الله عنه،

قال الشيخ رحمه الله وإمَّا عمر بن اكخطَّاب رضي الله عنه فانَّه قد رُوي عن النبيّ صلعم انه قال قد كان في الأمم محدَّثون ومكلّمون فان يك في هذه اللهمَّة فعمر رضى الله عنه ، سُيل بعض اهل الفهم عن المحدَّث فقال أَعْلَى · درجة من درجات الصدّيقين، ودلايل ذلك ظهرت عليه وهو ما ذُكر عنه انَّه كان يخطب فصاح فقال في وسط خُطْبته يا ساريةُ الْجَبَلَ وساريـة في عسكر على باب نهاوَنْد فسمع صوت عمر رضى الله عنه وأخذ نحو الجبل وظفر بالعدوّ، وقيل لسارية كيف علمتَ ذلك فقال سمعتُ صوت عمر رضي الله عنه يقول يا سارية الجَبَلَ الجَبَلَ، ورُوى عن ابى عثمٰن النهدے انّه ١٠ قال رأيتُ على عمر رضي الله عنه فيها فيه اثنا عشر رُقْعةً وهو يخطب، ورُوى عن عمر رضي الله عنه انّه قال رحم الله امرِّءا أَهْدَى الىّ عيوبي، وقد رُوى عن النبيّ صلعم انّه قال الشيطان يَفْرَقُ من ظِلّ عمر رضي الله عنه، وقال عمر رضى الله عنه من خاف الله نعالى لم يَشْف غَيْظُهُ ومن اتَّقى الله ٨٤.54b لم يفعل كلُّما يريد ولو لا القيُّمة لكان غير ما تُرَوْنَ، ويقال انَّه أخذ تِبْنةً ١٥ من الارض فقال يا ليتني لم تَلِدْني أُمَّى يا ليتني كنت هذه التبنة يا ليتني لم أَكُ شيئًا، وقد رُوى عن عمر رضي الله عنه انّه قال ما ٱبتُليتُ ببليّة الاّ كان لله (١)[عليَّ فيها] اربع نِعُم اذ لم تكن في ديني وإذ لم تكن اعظم منها وإذ (٢) لم أُحْرَم الرضا فيها وأن ارجو الثواب عليها، وقال عمر رضي الله عنه لو كان الصبر والشكر بعيرَيْن لم أُبالِ أَيُّهما ركبتُ، وجآ ء رجل الى ٢٠ عمر رضى الله عنه فشكا اليه الفقر فقال عندك عشآء ليلتك قال نعم قال لستَ بفقير، ورُوى عن عليّ رضي الله عنه انّه قال ما على وجه الأرض

<sup>(</sup>۱) Suppl. in marg. (٦) کن احرم (٦) but کن has been stroked through by a later hand.

الذي كان في قلبه الحُبِّ لله عزّ وجلّ والنصيحة له، ويقال انّ ابا بكر رضي A f. 54a الله عنه كان اذا دخل وقت الصلاة يقول يا بني آدم قوموا الى ناركم التي اوقدتموها فأطْفيَوها، ورُوى (١)[عنه] انه آكل طعامًا من شبهة فلمًّا علم به تقيًّا وقال وإله لو لم تخرج الا مع روحي لأخرجتُها سمعتُ رسول الله صلعم ه يقول بَدَنْ غُذى بحرام فالنار أَوْلَى به، (١)[وكان يقول وددتُ ان آكونَ خضراً - تأكلني الدواب ولم أُخْلَقْ مخافة العذاب وهَوْلَ يوم الحساب، ورُوي عن ابي بكر الصدّيق انّه قال ثلث آيات من كتاب الله عزّ وجلّ اشتغلتُ بها عمَّا سواها (١) احداها قوله (١) وَإِنْ يَمْسَسُكَ ٱللهُ بِضُرٌّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِنْ يُرِدْكَ بِخَيْرِ فَلاَ رَادَّ لِفَضْلِهِ فعلمتُ انَّه ان ارادُّنی بخیر لم یقدر ١٠ احد ان يرفع عنّى غيره وإن ارادني بشرّ لم يقدر احد ان يصرف غيره، والثانية قوله (٤) ٱذْكَرُونِي أَذْكُرْكُمْ فاشتغلتُ بذكر الله تعالى عن كلّ مذكور سوى الله، والثالثة قوله (°) وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللهِ رَزْقُهَا فولله ما همهتُ برزقي منذ قرأتُ هنه الآية، ويقال ان هنه الابيات] (٦)لأبي بكر الصديق رضي الله عنه،

١٥ (١) يا مَنْ تَرَفَّعَ بِالدُّنيا وزينه للهِ مَا النَّرَقْعُ (١) النَّرَقْعُ (١) رَفْعَ الطِّين بالطّين إِذَا أَرَدْتَ شَرِيفَ النَّاسِ كُلَّهِم \* فَانْظُرْ إِلَى مَلَكِ فِي زِيِّ مِسْكَيْنَ ذَاكَ الَّذِي عَظُمَتْ فِي النَّاسِ (١٠٠ رَأْفَتُهُ \* وذَاكَ يَصْلُحُ لَلْدُنِيا وللدِّينِ، (١) [وحكى عن المُنيند انه قال اشرف كلهة في التوحيد قول ابي بكر سمان من لم يجعل للخلق طريقًا الى معرفته الا العجز عن معرفته]،

<sup>(</sup>۱) Suppl. in marg. (۲) احدها (۲) Kor. 10, 107. (٤) Kor. 2, 147.

<sup>(°)</sup> Kor. 11, 8. (۱) في but been erased. (۱) These verses occur in the Diwin of Abu 'l-'Atahiya (Beyrout, 1886), p. 274, 9-11.

<sup>(</sup>۱) الرفيع (۱) الرفيع (۱) الرفيع (۱) الرفيع (۸) الرفيع

رسول الله صلعم فثبات ابي بكر رضي الله عنه من حقيقة أيمانه بما وعد الله ££.53 نعالى وتغيُّرُ النبيّ صلعم من زيادة عِلْمه بالله نعالى لانَّه يعلم من الله ما لا يعلم ابو بكر رضى الله عنه ولا غيره ألا ترى انّه صلعم (١)[كان] اذا اشتدّ هبوب الريج نغيّر لَوْنُهُ (١) [ولم يتغيّر لون واحد من المحابه]، وقال لو تعلمون ما ه أَعْلَمُ لضحكتم قليلًا ولبُكيتم كثيرًا ولخرجتم الى الصُّعُدات نَجْأَ رون الى الله تعالى ولَمَا تقاررتم على فُرُشْكم، ولأبي بكر الصدّيق رضي الله عنه (١)[ايضًا] خصوصية في الإِلهَام والفراسة (١)[من بين اصحاب رسول الله صلعم] في ثلثة مواضع احدها حين اتَّفق رأْيُ الجميع من اصماب رسول الله صلعم على ترْك مقاتلة اهل الرِدّة على منع الزكاة وثبت ابو بكر رضى الله عنه على قتالهم ١٠ وقال واللهِ لو منعوني عقِالاً ممَّا كانوا يُؤدُّون الى رسول الله صلعم لقاتلتُهم عليه (١)[بالسيف] فأصاب رأيه (٢)[وقالوا انّ الاصابة في رأيه مع خلافه لهم فيما اشاروا عليه] ورجع انجميع الى رأيه حيث رأوا الصواب معه، والثاني عند (٢)خلافه رأى جمهور الصحابة فيما رأول من ردّ جيش أُسامة وقولـه واللهِ لا أَحُلُ عقدًا عقد رسول الله صلَّعم، والثالث قول ابي بكر رضي الله ١٠ عنه لعايشة رضى الله عنها انَّى كنتُ نحلتُك نحْلًا وإنَّما هو أَخُواك وأُخْتاك وما عرفت (١)[عايشة] الاّ أَخَوَيْن وأُختًا، وكانت لأبي بكر رضي الله عنه جارية حُبْلَى فقال لقد أُلْقِيَ في رَوْعي انْهَا أُنثَى فولدت أُنثَى فهذا انمُّ ماكان في الفراسة والالهام، وقال النبيّ صلَّعَم اتَّقُوا فراسة المؤمن فانَّه ينظر بنور الله تعالى، ولأبي بكر رضى الله عنه (٤) معانٍ أُخَر ممَّا تعلَّق بها اهل الحقايق ٢٠ وأرباب القلوب وإن ذكرْنا جميع ذلك طَّال الكتاب، وقد حُكى عن بكر ابن عبد الله المُزَنى انّه قال ما فاق ابو بكر رضى الله عنه جميع اصحاب رسول الله صلعم بكثرة الصوم والصلاة ولكن بشيء (٥) كان في قلبه قال بعضهم

<sup>(</sup>۱) Suppl. in marg. (۲) Suppl. above. (۲) خلافته (۱) خلافته (۲) دمعاني (۱)

<sup>(</sup>٥) In marg. وقر

لطايف توَسُوَسَ (١)فيها العقلاء، قال الشيخ رحمه الله وهذا الذي اشار اليه الواسطى في قوله اوّل لسان الصوفيّة ظهرت على لسان ابي بكر رضى الله Af.53a عنه فذلك قول ابى بكر رضى الله عنه لانّه حين خرج من جميع ملْكه قال له النبيّ صلعم أَيْشَ خاَّفتَ لعبالك قال اللهَ ورسولَهُ فقال اللهَ ثم قال ورسولَهُ ه وَلَعَمْرِى انَّهَا اشارة جليلة لأهل التوحيد في حقايق التفريد غير ان لأبي بكر الصدّيق رضي الله عنه (٢) اشارات غيرها مستخرجة (٢) منها لطايف غير ذلك وهي معلومة عند اهل اكحقايق ومفهومة للتعلُّق والتخلُّق بها (٤)منها قوله حين صعد المِنْبَر بعد ما مات رسول الله صلعم واضطرب قلوب اصحاب رسول الله صلعم وخشوا على ذهاب الاسلام بموته صلعم وخروجه من بين ١٠ ظهرانَيْهم فقال من كان يعبد منكم محجَّدًا صلعم فان محجَّدًا صلعم قد مات ومن كان يعبد الله فانّ الله حيّ لا يوت، واللطيفة في ذلك ثباته في التوحيد وما ثبَّت به قلوبَ الحجاعة من الصحابة رضي الله عنهم، ومنها قوله يوم بَدْر للنيّ صلعم حيث (°)[كان] يقول اللهم إن تهلك هذه العصابة لم تُعبُّدُ في الارض (٦) [من بعد ذلك] ، فقال ابو بكر رضى الله عنه (١) دَعْ مناشدتك ١٥ ربَّك فانَّه وإللهِ مُنْجِزُ لك ما وعدك اوكما قال، وهو قول الله تعالى (^) إذْ يُوجِي رَبُّكَ إِلَى ٱلْمَلائِكَةِ أَنَّى مَعَكُمْ فَنَيَّتُوا ٱلَّذِينَ آمَنُوا سَأَلْقِي فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ٱلرُّعْبَ، فَخُصٌ مجقيقة التصديق لما وعدهم الله تعالى من النصر من جميع الصحابة (٦) [عند اضطراب قلوبهم] فدُلُّ على حقيقة أيمانه وخصوصيته، فان قال قايلٌ فا معنى نغيّر النبيّ صلَّعم وثبات ابي بكر رضي الله عنه وهو ١٠ اتمُّ من ابي بكر رضي الله عنه في جميع الاحوال فيقال لأنَّ النبيِّ صلعم اعلمُ بالله من ابي بكر رضي الله عنه وأبو بكر رضي الله عنه اقوى ايمانًا من اصحاب

منها ذلك ولطايف (۲) added in marg. (۲) منها دلك ولطايف (۲) A corrector has stroked out the words منها ذلك and has written منها دلك above. (٤) Altered to فين by later hand. (٥) Suppl. above. (٦) Suppl. in marg. (۱) بعض in marg. (۱) Kor. 8, 12.

يتعاملون بالدين حتى رقّ الدين ثم نعامل القرن الثانى بالوفاء حتى ذهب Af.526 الوفاء ثم نعامل القرن الثالث بالمروّة حتى ذهبت المروّة ثم نعامل القرن الرابع بالحياء حتى ذهب الحياء ثم صار الناس يتعاملون بالرغبة والرهبة،

باب ذكر ابى بكر الصدّيق رضى الله عنه وتخصيصه من بين م رسول الله صلعم بالاحوال التي تعلّق بها اهل الصفوة من هذه الأمّة وتخلّق بذلك واقتدى به '

عظم . (۱) منادى (۲) Suppl. in marg. (۱) منادى . (٤) Orig. عظم . (٤) Orig. التصوف (١) لامنادى (١) التصوف (١) لامنادى (١) but corrected. (١) التصوف (١) but corrected. (١) Orig. التصوف (١) but corrected.

استرضاهم له وأرضاهم حتى رضوا عنه، وقال النبيّ صلعم أصحابي كالنُّجوم بأبّهم £4.52 اقتديتم اهتديتم، وقد ذكر الله تعالى القَسَم بالنجوم من الكوآكب والنجوم ما يُهْتَدَى به في البرّ والبحر لكِبَره وكثرة ضَوْءه ونوره فلذلك شبّههم بالنجوم ولم يشبّههم بالكوآكب لانّ الكوآكب هي الصغار الذي لا يهتدي به نم دل ه على الاهتدآء بالاقتدآء بهم ولم يخصّ الاقتدآء يعني دون الآخر فعلَّمنا ان الاهتدآء بهم في الاقتدآء (١)[بهم] في جميع معانيهم الظاهرة والباطنة، فامّا (١) الظاهر فمشهور عند العلمآء والفقهآء في علم انحدود والاحكام وإنحلال واكحرام، وقد رُوى عن النبيّ صلعم انّه قال أَرْحَمُ أُمَّتَى بأُمَّتَى ابو بكر الصدّيق رضى الله عنه وأقواهم في دين الله عُبَرُ رضى الله عنه وأصدقُهم ١٠ (٢) حياً عشمن رضي الله عنه وأفرضُهم زَيْد رضي الله عنه وأعلمُهم باكملال واكرام مُعاذ بن جَبَل رضي الله عنه وأَقرأُهم أُبَيّ بن كعب رضي الله عنه وأَقضاهم عليٌّ رضي الله عنه، وما اظلَّت الخضرآء ولا اقلَّت الغبرآء على ذي لَهْجة أَصْدَقَ من الى ذَرّ رضى الله عنه ، وإمّا الباطن فنبدأ بما بدأ به رسول الله صلَّعم بقوله ٱقتدُول بالذين من بعدى ابي بكر وعمر رضي الله ١٠ عنهما ، فنبدأ بأبي بكر ثم من بعد ابي بكر بعمر ، وبلغني عن ابي عُتْبة (٤) الحلوابي رحمه الله انَّه قال أَلا أُخبركم عن حال كان عليها اصحاب رسول الله صلعم اوِّلها لقاء الله نعالى كان احبَّ (١)[اليهم] من الحياة والثانية كانوا لا يخافون عدوًا قلُّوا او كثرول والثالثة لم يكونول يخافون عوزًا من الدنيا وكانوا وإثنين برزق الله تعالى والرابعة إن بدأ بهم الطاعون لم يبرحوا حتى ٢. يقضى الله فيهم وكانول أَخْوَفَ ما يكونون من الموت أَصَعَّ ما يكونون، ويُعْكَى عن محمَّد بن على الكتَّاني رحمه الله أنَّه قال كان الناس في ابتدآ ع الاسلام

<sup>(</sup>۱) Suppl. in marg. (۲) Altered to الظاهر by a later hand.

<sup>(</sup>الا) آمند. (الح) I cannot ascertain the correct form of this nisba: it might be either خاراتی or خاراتی .

صلعم أيُّما شجرة نُشبه ابن آدم قال فوقع الناس في اشجار البادية ووقع في قلبي انبها النَّخُلة واستغْيَبْتُ ان أُجيب رسول الله صلعم فسكتُّ حتى قال رسول الله صلعم هي النخلة قال ابن عمر رضي الله عنه فقلتُ العمر رضي الله عنه لَئِنْ قلتَ ذلك عنه لقد كدتُ ان اقول انبها النخلة فقال عمر رضي الله عنه لَئِنْ قلتَ ذلك من أُحبَّ الى من حُمْرِ النَّعَم أو كما في الخبر، والحُجَّة في ذلك أن احدًا لم يستنبط من اصحاب رسول الله صلعم معنى ما سألهم عنه رسول الله صلعم الله عبد الله بن عمر رضي الله عنه وهو أصغرُهم سِنّا وكذلك الاستنباط في هذه المعانى على مقدار ما ينتج الله نعالى للقلوب من غيبه، وبالله التوفيق،

### (ا)[كتاب الصحابة رضوان الله عليهم]،

١٠ باب في ذكر اصحاب رسول الله صلعم ومعانيهم رضي الله عنهم،

قال الله تعالى (٢) وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ الذِينَ الْبَهُوَمُ بِإِحْسَانٍ رَضِى الله عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ، فقد وقع اسم السابقين على (٢) المجميع بظاهر الآية مع رضا الله تعالى عنهم وشهد لهم بأنيّم (٤) راضون عنه، والسابقون هم المقرَّبون بنص (٥) الآية، وقد ذكرْنا تخصيص المقرّبين من والسابقون هم المقرَّبون بنص (٥) الآية، وقد ذكرْنا تخصيص المقرّبين من الله المجنّة في باب الموافقة لكتاب الله عزّ وجلّ، فامّا قوله تعالى رَضِيَ الله عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ فقد قال الله تعالى في ابّه أخرى (١) وَرضُوانَ مِنَ الله أَكْبَرُ، قال (٧) ذو النون رحمه الله (١) [يعنى] الله عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ في سابق عِلْمِه فلذلك (١) المَوْ الله عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ في سابق عِلْمِه فلذلك

<sup>(</sup>١) Suppl. in marg. (١) Kor. 9, 101. (٢) جمع corr. by later hand. (٤) راضين

<sup>(°)</sup> Kor. 56, 10—11. (1) Kor. 9, 73. (V) 15. (A) Suppl. above.

<sup>(1)</sup> The penultimate letter of اکر is pointed in the text both as ب and

أَحْرَزَتْ قُوتَهَا اطمأنَّتْ فقال اذا عرفت من يقوتها اطمأنَّت ثم قرأ قوله عزّ وجلّ (١) وَكَانَ ٱللهُ عَلَى كُلِّ شَيء مُقْيتًا، وسُيل الْجُنَيْد رحمه الله عن معنى قول النبيّ صلعم حُبْك (٢) للشيء يُعمى ويُصمّ فقال حُبُك للدنيا يُعمى ويُصمّ عن الآخرة، وسُيل الشِبْلي رحمه الله عن معني ما رُوے عن النبيّ ه صلعم انَّه قال اذا رأيتم اهل البلاء فسلول الله ربُّكم العافية فقال اهل البلاء اهل الغفلة عن الله تعالى، وسُيل ايضًا عن معنى حديث النبيّ صلعم الذي رُوى عنه انَّه قال حرامٌ على قلب عليه (٢) زَبانيةٌ (٤) [من الدنيا أن يجد حلاوة الآخرة فقال صدق صلعم أن قال ذلك وأنا ذا افول حرام على قلب عليه (٥)زبانية] من الآخرة ان يجد حلاوة التوحيد، وسُيل محمَّد بن موسى ١٠ الفَرْغاني رحمه الله عن معنى قول النبيّ صلعم لأبي حُجَيْفة يأبا حُجَيْفة سآئِل العلمآء (٤)[وخالِل الحكمآء وجالِس الكبرآء فقال سائل العلمآء] بالمحلال والحرام وخالل الحكماء الذين يسلكون بها على طريق الصدق والصفاء (٤)[والاخلاص] وجالس الكبرآء الذين عن الله ينطقون وإلى ربوبيته يشيرون وبنور (٦) قُرْبه ينظرون، وسُيل سهل بن عبد الله رحمه الله عن (٧) [معني] ١٥ قول النبيّ صلعم المؤمن من نسُرُّه حسنته ونسؤه سيّيتُه قال حسنته ينعمُ الله وفضْله وسيَّتُه نَفْسُهُ إِن وُكِلَ البها، وسُيل سهل ايضًا عن معنى قوله (٧) [صلعم] الدنيا ملعونة ملعون ما فيها الاّ ذِكْر الله تعالى، قال ذِكْر الله في هذا الموضع الزُّهْد (<sup>٨)</sup> في اكحرام وهو ان يكون اذا استقبله حرام يذكر الله نعالى ويعلم أنّ الله مطَّلْغُ عليه فيجتنب ذلك أكحرام، ومثل هذا كثير من ٢٠ مستنبطاتهم في معنى حديث رسول الله صلعم وذكرْنا طرفًا منه وفيه كفاية إن شآء ألله نعالى، فإن قال قايلٌ هل تجد للاستنباط في الفرآن واكحديث وغير ذلك أَصْلاً في العلم فيقال نَعَمْ قول النبيّ صلعم لأصحابه وهم (٤)[عنك] £ £ £ £ £ £ مُعِتَمْعُون وفيهم عبد الله بن عمر رضي الله عنه وهو أَحْدَثُهُم سِنًّا فقال النُّبيّ

<sup>(</sup>۱) Kor. 4, 87. (۲) مثل.

<sup>(</sup>۴) ريانيه (٤) Suppl. in marg.

<sup>(°)</sup> من (۱) In marg. قدرته. (۲) Suppl. above, (۸) من corr, in marg.

ابن طَوْق قال سأل رجل الجُنيُّد رحمه الله وأَنا عنه جالسٌ عن معني قول النبيّ صلعم لو توكّلتم على الله حقّ توكُّلهِ لغذاكم كما يغذو الطير نغدو خماصًا وتروح بطانًا وهو ذا ترى ان الطير يطير في طلب الرزق من موضع الي موضع ويتحرّك ويطلب (١) وينبعث، فقال انجنيد رحمه الله قال الله تعالى ه ("َ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً لَهَا وإنَّما طيران الطير وحركته من موضع الى موضع ونقَّلته من مكان الى مكان من اجُّل الزينة التي ذكر الله تعالى فقد جعل الله تعالى طيرانهم لازينة التي ذكر الله تعالى لا اطلب الرزق، ووجدتُ في كتاب عمرو بن عثمن المكّي رحمه الله في معني قول النبيّ صلعم لعبد الله بن عمر رضى الله عنه يا عبد الله بن عمر ا عبد الله كأنَّك تراه ١٠ فان لم تكن تراه فانّه يراك، وكذلك اجابة جبريل عليه السلم حين سأله عن الاحسان فقال أن تعبد الله كأنَّك تراه فان لم تكن تراه فانَّه يراك، فقال عمرو بن عثلمن رحمه الله (٢) [معنى قوله] كانَّك تراه شيء بين شيَّئيْن بين رؤية ويقين فلم يُخرجها صلعم الى رؤية عيان ولم يردّها الى صفة يقين طِنَّما مُثَّل له (٤) مَثَلُ يدلُّ على نهاية من نهايات حقايق الايمان وبذلك ١٥ طَالِبَ (٥) حارثة إن صح الخبر، وما كان كأنّ بعني أنّ وليس هو أن ولكنه قد قرب من معنى الروية (٦) في تغليب المشاهة عند حضور القلب ومداناتها الى ما وارته (٧)الغيوب فهذا أَصْلُ الحُجّة على مشاهدة القلوب، وسُيل ابو بكر الواسطى رحمه الله عن معنى قول النبيّ (١)صلعم (١) جُبِلَ وليُّ الله تعالى على السِّخَاء وحُسْن الخُلق فقال امَّا السِّخاوة من وليَّ الله نعالى أن يَهبَ نفسه ٢٠ وقلبه لله عزّ وجلّ وحُسنُ خُلقه أن يوافق خُلْقُه (٩) اختلاف تدبير الله عزّ A f.51a وجلٌّ، وسَيل الشِبْلي رحمه الله عن معنى ما رُوى فى اكحديث ان النفس اذا

<sup>(</sup>١) The original reading seems to have been ويبعث (٦) Kor. 18, 6.

<sup>(</sup>١) Suppl. in marg. (٤) In marg. (١) مثالا added in marg.

<sup>(</sup>۱) وفي (۷) In marg. العبوب. (۸) Orig. ما جُبل, but has been stroked through. (۹) خلاق (۹)

أخذه عن الخلق كما قالت عايشة رض الله عنها انتهبتُ ليلةً فلم أَجِدْ رسول الله صلعم في فراشه فقمتُ أَطْلُبُه فوقعتْ يدى على قدميّه وها منتصبتان (۱)ساجدًا لله عزّ وجلّ (۱)[وسمعتُهُ] وهو يقول اعوذ برضاك من سخطك الحديث، فهذا هو الوقت الذى كان يبدو على سرّه والانوار على صفاته وإذا وردّت الانوار (۱)الى سرّه رُدّ بصفاته الى الخلق لينتفعول به ويقتدول به، معنى صفاته اى ناطنه،

# باب في مستنبطاتهم في معاني اخبار مروية عن رسول الله صلعم من طريق الاستنباط والفهم،

قال الشيخ رحمه الله سمعتُ ابا المحسن احمد بن محمد بن سالم بالبصرة اوقد سُيل عن معنى قول النبيّ صلعم أَطْيَبُ ما أكل الرجل من كسب يك فقال له السايل نحن مستعبّدون بالاكتساب اذًا فقال الماليخ رحمه الله الكسب سُنة الرسول صلعم والتوكّل حال الرسول صلعم وانّما استنّ لهم الكسب له العلم بضعفهم حتى اذا عجزوا عن التوكّل الذى هو حاله وسقطوا عن مرتبته في التوكّل ودرجته وقعوا في الاكتساب التي هي سنّته ولو لا ذلك لهلكوا، وفي التوكّل ودرجته وقعوا في الاكتساب التي هي سنّته ولو لا ذلك لهلكوا، وفي التوكّل ودرجته وقعوا في الاكتساب التي هي سنته ولو لا ذلك لهلكوا، وسُيل الشبلي رحمه الله عن معنى قول النبي في معنى ذلك إن رفع العبد يك الى الله تعالى فيدعو الله تعالى صلعم جعل رزْقي تحت ظلّ سيني فقال كان سيفه (۱) [التوكّل على] الله تعالى ولمّا ذو الفقار فهو قطعة من حديد، ومثل ذلك في مستنبطاتهم كثير إن وامّا دو الفقار فهو قطعة من حديد، ومثل ذلك في مستنبطاتهم في غير هذا المعنى وامّا دا كان من مستنبطاتهم في غير هذا المعنى المديث فهو كا سمعتُ ابا عمرو عبد (۱) الواحد بن علوان برَحْبة ملك

<sup>(</sup>۱) ماجدًا suppl. in marg. after يذكر (۱) يذكر (۱) suppl. in marg. (۲) In marg. دكيا . (٤) ابن سالم (٤) . عن . عن . (٤) عن . عن .

<sup>(7)</sup> w written above as variant.

وسمعتُ محمَّد بن داود الدينورى المعروف بالدُّقِّي يقول سمعتُ الجَريرى يقول قيل للجُنيَّد رحمه الله ما معنى قول النبيِّ صلّعم انا سيَّدُ ولد آدم ولا فَخْر فقال لى هاتِ أَيْشَ وقع لك في ذلك فقلتُ معنى قوله انا سيّد ولد آدم ولا فخر وهذا عطاًؤه وَأَنا لا أَفْتَخُرُ بالعطاء لانَّ فخرى بالمُعْطى فقال لى · احسنتَ يأيا محمَّد اوكما قال، وسُيل (١)[انجنيد] عن معنى قول النبيّ صلعم (٢) في زَيْنب امرأة زَيْد ووجْه الحكمة في ذلك فقال انجنيد رحمه الله كان زَيْد يُدْعَى ابن النبيّ صلعم وكان ابن الدعاية لا ابن الولادة فأراد الله عزّ وجلّ ان يتزوّج بحليلته حتى أيكون فرقًا بين ابناً. الولادة وإبناً الدعاية، وقال الجُنيُّد رحمه الله في معنى قول النبيّ صلعم استغفروا الله وتوبوا اليــه ١٠ فانَّى استغفر الله وأتوب اليه في اليوم مأية مرَّةٍ أوكما قال، قالواكان حال النبيّ صلَّعَم مع الله نعالى (١)[زيادةً] في كلُّ نَفَّس وطرفة عين فكان اذا رُقي به الى زيادة حالٍ أَشْرَفَ من زيادته على حالته فى النَّفَس الماضى استغفر الله من ذلك وتاب اليه، وسُيل الجُنيَّد رحمه الله ايضًا كما بلغني عن معنى قول النبيّ صلعم رحم الله اخي عيسي عليه السلم لو ازداد يقينًا لمشي في الهوآء، ١٥ فقال معناه ولله اعلم انّ عيسى عليه السلم مشى على المآء بيقينه والنبيّ صلعم مشى في الهوآء ليلة المعراج بزيادة يقينه على يقين عيسى عليه السلم فقال لو ازداد يقينًا يعني لو أُعطى من زيادة اليقين مثلَ ما أُعطيتُ لمشي في الهوآء، يُخبر رسولُ الله صلعم عن حالته، وسمعتُ الحُصْرى رحمه الله يقول في معنى قول النبيّ صلعم لى مع الله وقتُ لا يَسَعُنى فيه معه شيء غير الله عزّ وجلّ ٢٠ فقال ان صحّ ذلك عن النبيّ صلعم أنّه قال ذلك او لم يصحّ فان جميع A£.50a أوقات رسول الله صلعم كانت وقتًا لا يسعه فيـــه (٢)[معه] غير الله بسره وقلبه ولكن كان يُرَدُّ بصفاته الى الخلق حتى يؤدّبهم ويعلّمهم ويُجْرَّب على صفاته (٤) تلوين الاحكام لينتفع به اكخلق فاذا بدا على صفاته من انوار سرّه

<sup>(</sup>۱) Suppl. in marg. (۲) In marg. پر بنب. (۲) Suppl. above.

نكوين .In marg نكوين.

صلعم في هذا المعنى، وقيل ايضًا في معنى قول النبيّ صلعم لو تعلمون ما £ 1.49هـ أَعْلَمُ لَضِحَكُمْ قَلِيلًا وَلَبَكِيتُمَ كَثِيرًا وَكَخْرِجَتُم الى الصُّعُدَاتِ وِلمَا تَقَارِرَتُم على النُرُش، قالول لو انّ الذي علم رسول الله صلعم (١)كان من العلوم التي انزل الله تعالى عليه وأمر بابلاغه لبلّغهم ذلك، ولو علموا (١) ذلك لم يقل ه لو تعلمون ما اعلمُ، ولو علم انَّهم يطيقون ذلك لعلَّمهم كساير العلوم، ولو كان من العلوم المتعارفة بين انخلق ايضًا لقالوا عَلَّمْنا بعد ما قال لو تعلمون ما اعلمُ لانّ حقايق رسالته وما خصّه الله تعالى به من العلم لو وُضعت على الجبالُ لذابت الاّ انّه كان يُظهرها لهم على مقاديرهم لانّ الله تعالى قال (١) فَا عُلَمْ أَنَّهُ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ ٱللهُ وقال (٤) وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا، وقال صلعم أَنا ١٠ أَعْلَمُكُم بالله ولو تعلمون ما اعلَمُ وقد اشار رسول الله صلعم الى معنَّى من معانى تخصيصه اشارةً لا تُدْرَكها العقول ولا نَصِلُ اليها الفهوم وتعجز عنها علوم جميع الخلق وهو قول النبيّ صلَّعم لستُ كأحدكم إنَّى اظلُّ عند ربَّى يُطْعني ويسقيني، فلا يتهيَّأ لأحد أن يُخْبر عن الذي اطعمه وسقاه لانَّ النبيِّ صلعم في علوٌ مرتبته وما خُص به من العلم بالله لم يُخْبر عنه ولم يصفه، وقيل في ١٥ معنى قول النبيّ صلَّعم في دعوانه اللهمّ ٱكفُلْني كفالة الوليد لا تَكلُّني الى نفسي طُرُفةَ عين وجّهتُ وجهى اليك وأكِمأتُ ظَهْرى اليك لا مَلْجاً ولا مَنْعَى منك الا اليك وما يُشبه ذلك من دعواته انه صلعم اظهر من نفسه صدق اللجأ وإظهر الفاقة اليه والاستكانة بين يديه بلا مشأهة حركة من حركات ولا اضافة فعل الى نفسه، قال ابو بكر الواسطى رحمه الله وبصدق اللجأ ٢٠ وإظهار النقر وصدق الفاقة تزيّنت السراير، وقيل في معنى قول النبيّ صلعم عند موته ولكَرْباه قالول يسرت المنيَّةُ عليه لمبادرته الى ما لاحظ عند الموت 140£ £ من المراتب الرفيعة فقال ولكرباه من البقاء فيما بينكم شوقًا منّى الى اللقاء،

<sup>(</sup>۱) کانت (۲) suppl. in marg. after کانت (۱)

<sup>(5)</sup> Kor. 47, 21. (5) Kor. 20, 113.

باب في مستنبطاتهم في خصوصية النبيّ صلعم وفضله على اخوانه ما على الخبار المرويّة عن رسول الله صلعم،

A f. 48b

قال الشيخ رحمه الله فامّا مستنبطاتهم في اخبار رسول الله صلعم فكما قيل في معنى قول النبيّ صلعم انّه كان يقول في سجوده أعوذُ برضاك من سُخْطك · وأعوذُ بمعافاتك من عقوبتك وأعوذُ بك منك لا أُحْصى ثناً عليك انت كَمَا أَثْنِيتَ عَلَى نَفْسَكَ ، قَالُولَ يَقُولُ اللهُ (١) كَلَّ شَجُدٌ وَأَقْتَرَبُ فُوجِد رَسُولُ الله صلعم في سجوده معنّى من القُرْب فقال اعوذ برضاك من سخطك واعوذ بمعافاتك من عقوبتك فاستعاذ بصفاته (٢)من صفاته، ثم شاهد معنَّى آخَرَ من القرب ما اندرج فيه القرب الذي شاهد (٢)[به] الصفات والنعوت ١٠ فقال اعوذ بك منك (٤) وكان قد استعاذ بصفاته من صفاته فلمّا استعاذ به لم يكن المستعاذ به الاّ منه ثم (٥) زيد في قُرْبه ووجد من المشاهنة معنّى افناه عن الاستعادة به فقال لا احصى ثناء عليك فاحتشم من الاستعادة به في محلّ القرب فالتجأ الى الثناء عليه ومن لم يُطِق الاستعادة التي هي (٦) حدُّ العبودية فكيف يطيق الثناء وهو صفة الربوبية فلذلك قال لا أحصى ١٥ ثناً عليك ثم احتشم ايضاً من الثناء عليه في محلّ القرب فأخرج نفسه من الثنآء عليه بما أتنى الله تعالى (٢)[به] على نفسه قبل اكناْق وحمد نفسه قبل حمدهم له وشهد لنفسه بالوحدانية قبل شهادتهم له فقال انت كما أثنيتَ على نفسك، وهذا حقيقة نهاية التقريب وحقيقة التجريد ان (٧) يتلاشي العبدكما لم یکن ویکون الله تعالی کما لم یزل، فلو جمع جمیع (۱)[اشارات] الواجدین ٢٠ والعارفين والمتحقّقين في التوحيد لم يبلغ عُشر معشار ما اشار اليه رسول الله

اللهم بك أصولُ وبك أجولُ وبك أقانلُ وبك أحاولُ، وسُيل الشبلي رحمه الله عن معنى قوله (١) [نعالى] (٢) لَو ٱطَّلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَوَلَّيْتَ مِنْهُمْ فِرَارًا وَلَـهُلُئْتَ مِنْهُمْ رُعْبًا، قال لَوِ ٱطَّلَعْتَ على الكلُّ ممَّا (٢) سوانا لَوَلَّيْتَ مِنْهُمْ فِرَارًا الينا يَا مُحَمَّد، وقالول فَي معنى قوله (٤) سُبْحَانَ ٱلَّذِي أَسْرَك بِعَبْدُهِ لَيْلاً مِنَ ه ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصِي ٱلَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ الله لُو أُسرى بروحه كَمَا قَالَ الْمُخَالَفُونَ لَمْ يَقُلُ أَسْرَى بِعَبْدِهِ لانّ اسم العبد لا يقع الا على الروح والجسد، وقيل ايضًا في معنى قُوله (٥) وَكَانَ فَصْلُ ٱللهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا يعني باجتباً يك واصطفاً يك لانّ النبوّة والرسالة لم تُقسم على الجزاء والاستحقاق ولوكانت من جهة الجزآء والاستحقاق لما فضَّل (٦)نبيّنا صلَّع على سايــر ١٠ الانبياء عليهم السلم لانبُّم آكثرُ أعْمالاً وإطولُ أعْمارًا، وقالوا في معنى قوله عزّ وجلَّ (٧) قَاصْبِرْ لِحُكُم ِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْبِينَا انَّه خاطبه بأنمّ الخطاب وأخصّ النَّضيلة اذ قال وَاصْبِرْ لِحُكُمْ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيِنَا وقال لغيره (١/ أَصْبُرُولَ وَصَابِرُول وقال (أ) إِنَّمَا يُوَفَّى ٱلصابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرٍ حِسَابٍ، طالبهم بالصبر على المعاوضة (١٠) وطالب المصطنى صلعم بالصبر مع المراقبة، وقال في موضع ١٠ آخر (١١) يَ صْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلاَّ بِاللهِ لانَّه صلَّم اجلُّ عنده من ان يطالبه بمعاملة يُقْتَضي عليها معاوضة لانَّ مَحَلَّه صلعم محلَّ الاختصاص، فهذا (١٢)طَرَفْ من المستنبطات التي للقوم من القرآن (١١٠) في معنى خصوصية النبيّ صلعم،

<sup>(</sup>۱) Suppl. above. (۲) Kor. 18, 17. (۴) Orig. but corr. by later hand. (٤) Kor. 17, 1. (٥) Kor. 4, 113. (٦) عبدا suppl. above after نبيتنا (۲) Kor. 52, 48. (٨) Kor. 3, 200. (٩) Kor. 39, 13. (١٠) طرق (١٦) طرق (١١) دومعنی (١١) دومعنی (١١) دمونی (١١) دمونی و مالی در (١١) در الله عبدا الله الله عبدا در (١١) در الله عبدا 
إِبْرَهِيمَ خَلِيلاً قالول انّ الخُلّة ما يخلّل القلب والمحبّة ما يكون في حَبّة القلب يعني سُوَيْدا َ القلب وسُمَّى المحبَّة محبَّةً لانبَّها تمحو بها (١)ما سواها من القلب فلذلك فضَّل الحبيب على المخليل (٢)[وقال (٢)أفْعَلْ مَا تُؤْمَرُ وقال لنبيّنا صلعم (٤) وَلَسَوْفَ يُعْطيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى فدلٌ بذلك فَضْلَ الحبيب على الخليل]، · وما قالوا في هذا المعنى ايضًا انّ آدم صلوات الله عليه لمّا ذكر اللهُ تعالى توبته فقال (°) وَعَصَى آدَمُ رَبَّهُ فَغَوَى فذكر جنايته قَبْلَ توبته (<sup>٦)</sup>ثُمَّ ٱجْتَبَاهُ رَّأَبُهُ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَدَى، وذكر ايضًا خطيئة داود عليه السلم ثم قال (١) فَغَفَرْنَا لَهُ، وَكَذَلَكَ خَبَّر عَنَ سَلِيمُنَ عَلَيْهِ السَّلْمُ بَقُولُ ۗ فَكَنَّا سُلَيْمُنَ وَأَلْقَيْنَا عَلَى كُرْسِيِّهِ جَسَدًا ثُمَّ أَنَابَ قَالَ رَبِّ ٱغْفِرْلِي، وقال للنبيِّ صلَّعَم (أ)عَفَا ٱللهُ ١٠ عَنْكَ لَمَ أَذِنْتَ لَهُمْ، قال بعضهم آنسه بذكر العفو حتى لا يوحشه ذكر العتاب، وقال ايضًا (١٠) لِيَغْفِرَ لَكَ ٱللهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ، فابتدأ بذكر الغفران قبل الذنب وغفر له الذنب قبل ان يُذْنب (٢) [وقبل العَنُّب]، (١١) وقالول ايضًا معنى آخر انّ جميع ما أعطى الانبيآء عليهم السلم من الكرامات قد اعطى مثلَهُ محمّدًا صلعم وزاد له (١٢)[عليهم] مثل انشقاق القمر ونبْع المآء ١٥ من الاصابع والمعراج وغير ذلك، ثم ذكر الانبيآء وذكر ما استخصُّهم (١٦)[به] وأضاف الى ابرهيم عليه السلم الخُلّة وإلى موسى عليه السلم الكلام وإلى سليمان عليه السلم المُلْك وإلى ايّوب عليه السلم الصبر ولم يضف الى محمّد صلعم شيئًا ممّا أعطاه من الكرامات فقال لَعَمْرُك يا محمّد (١٥) فَلَا وَرَبّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ الآية، ثم قال (١٤) إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا £ £ £ £ يُبا يِعُونَ ٱللهَ الآية، وقال (١٠) فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلِكِنَّ ٱللهَ فَتَلَمُمْ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلِكِنَّ ٱللَّهَ رَبَّى، ولم يذكر (١٦) لنبيَّه صلعم شيئًا غيره، فلمَّا ادَّبه بذلك قال

<sup>(1) ,</sup> but corr. above.

<sup>(</sup>F) Suppl. in marg.

<sup>(</sup>f) Kor. 37, 102.

<sup>(</sup>ξ) Kor. 93, 5. (°) Kor. 20, 119.

<sup>(7)</sup> Kor. 20, 120. (Y) Kor. 38, 24.

Text has فغفر (A) Kor. 38, 33.

<sup>(1)</sup> Kor. 9, 43. (1.) Kor. 48, 2.

<sup>(</sup>۱۱) وقال, but corr. by later hand.

<sup>(17)</sup> Suppl. above. (17) Kor. 4, 68.

<sup>(12)</sup> Kor. 48, 10. (10) Kor. 8, 17.

النبية suppl. in marg. after خيد (١٦).

وَا دْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ يعنى ادعوه بلا رباء ولا عُجْب ثم لا تعتمد ول على هذا لانه كَمَّا بَدَأَكُمْ نَعُودُونَ عند العواقب، وفي معنى قوله تعالى (ا) سَنُريهِمْ اَ اَيَانِيَا فِي الْاَفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحُقُّ معناه سنُريهم نعوتنا وصفاتنا في الملكوت حتى يتبيّن لمن نبيّن لهم انه الحق وما سواه باطل لا جَرَمَ، فلذلك قال النبيّ صلعم أصْدَقُ كلمة قالت العرب (ا) [ما قال لَبيد ]،

أَلاَ كُلُّ شَيْءٍ ما خلا أله باطِلْ،

<sup>(1)</sup> Kor. 41, 53. (7) Suppl. in marg. (7) Kor. 20, 26—27. (5) Kor. 94, 1.

<sup>(°)</sup> The marginal note ends with two words which appear to be نظير هذا

<sup>(1)</sup> Kor. 26, 87. (Y) Kor. 66, 8. (A) Kor. 94, 6. (1) Kor. 6, 75.

<sup>(</sup>۱۰) Kor. 7, 184 (quoted incorrectly). (۱۱) Kor. 30, 7. Kor. has وَلَى الْمُ

<sup>(\</sup>rangle) Kor. 88, 17. (\rangle) Kor. 25, 47. (\\xi\) Kor. 4, 124.

قال الشيخ رحمه الله فامّا المستنبطات التي في كتاب الله عزّ وجلّ فقد ه ذكرْنا طرفًا من ذلك في باب مذهب اهل الصفوة في موافقة كتاب الله عرّ وجلّ وهذا (۱) [الذي نذكره] انّها نذكره في (۱) [معني] خصوصية رسول الله صلعم، (٤) وفيما استنبطول فيما نطق القرآن بشرفه وما خُص به (٥)من £ £ £ مساير الزُّسُل عليهم السلم قولُهُ عزّ وجلّ (٦) قُلْ هٰذِهِ سَبِيلِي أَدْعُوا إِلَى ٱللهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱنَّبَعَنِي وَسُبْحَانَ ٱللهِ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْهُشَّرِّكِينَ، قَالَ ابو بكر ١٠ الواسطى رحمه الله أَدْعُوا إِلَى ٱللهِ عَلَى بَصِيرَةٍ يعني ان لا اشهدُ لنفسي يعني ان لا أَرَى نفسي فأَسْتَقْطُعَهم بشواهدي، ومعنى آخر عَلَى بَصيرَةٍ (١)[ايقنُ انَّه ليس (١) الىَّ شيء فيكون الى نفسي من الهداية شيء، ومعنى آخر عَلَى بَصِيرَةٍ انَّه] لانملك ضرًّا ولا نفعًا الاّ أن يتولَّى اللهُ نعالى (^) تقريبهما، ومعنى قوله أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي على ذلك دعوتُهم سبحان الله (٢) [أن يكون] احدُ يلحق ما يهـبّه ١٠ ويقصه الا به، وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْهُشْرِكِينَ أَن ارى الهداية من نفسي او منه بدَعْونِي ، قوله (٢)[نعالى] (٩)قُلْ أَمَرَ رَبِّي بِٱلْقِسْطِ وَأَقِيمُوا وُجُوهَكُمْ عِنْدَكُلُّ مَسْجِدٍ وَٱدْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ كَمَا بَدَأَكُمْ نَعُودُونَ، قالول معناه من طريق الفهم والاستنباط قُلُ أَمَرَ رَبِّي بِٱلْقِسْطِ فيما بيني وبين المخلق وبيني وبين الله نعالى وَأَقِيهُوا وُجُوهَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ يعنى عند كلِّ قصد تقصدونــه

<sup>(1) ,</sup> but corr. in marg. (7) Suppl. in marg. (7) Suppl. above.

يسكن كلُّ شيء، وسُيل ابو عبد الله المغربي عن الفقير الصادق] (١)فقال النقير الصادق الذي يملك كلّ شيء ولا يملك شيء، وسُيل ابو الحرث A f. 46b الأولاسي عن الفقير الصادق فقال هو الذي لا يأنس بشيء ويأنس به كل شيء، وسيل يوسف بن الحسين عن الفقير الصادق فقال من آثر وقته ه فان كان فيه تطلُّغُ الى وقت ثانِ لم يستحقُّ اسم الفقر، وسُيل اكحسين بن منصور رحمه الله عن الفقير الصادق فقال الفقير الصادق الذي لا مجتار بصحة الرضا ما يَردُ عليه من الاسباب، وسيل النورى رحمه الله عن الفقير الصادق فقال النقير الصادق الذي لا يتهم الله تعالى في الاسباب ويسكن اليه في كلّ حال، وسُيل سُمنون رحمه الله عن الفقير الصادق فقال الذي ١٠ يأنس (٦) بالمفقود كما يأنس الجاهل بالموجود ويستوحش بالموجود كما يستوحش الجاهل بالفقد، وسُيل ابو حفص النيسابوري رحمه الله عن الفقير الصادق (٢) [فقال الذي يكون مع كل وقت محكمه فاذا ورد عليه وإرد يُخرجه عن حُكُم وقته ويستوحش منه، وسُيل الجُنيُّد رحمه الله عن الفقير الصادق] فقال هو ان (١) [لا] يستغنى بشيء ويستغنى به كلّ شيء، وكما سُيل المُرْتعش ١٠ النيسابوري رحمه الله عن الفقير فقال الذي يأكله القَمْل ولا يكون له ظُفْر يجكُّ به نفسه، وقد اختلف هؤلاً في اجوبتهم كاختلافهم في اوقائهم وإحوالهم وكلّ ذلك حسن ولكلّ جواب من اجوبتهم اهلٌ يليق بهم ما اجابول وهي فاينة ونعمة وزيادة لهم ورحمة،

<sup>(</sup>٢) In marg. بالنقد. (٩) Suppl. in marg. (\) Suppl. above.

# باب في كيفيَّة الاختلاف في مستنبطات اهل الحقيقة في معاني علومهم واحوالم،

قال الشيخ رحمه الله اعلمْ أيّدك الله (١) بالفهم وأزال عنك الوهم ان ابناً - الاحوال وأرباب (٢) القاوب فانّ لهم ايضًا مستنبطات في معانى احوالهم · وعلومهم وحقايتهم وقد استنبطوا من ظأهر القرآن وظاهر الاخبار معانى الطيفة باطنة وحكمًا مستطرفة (٢) وأسرارًا مذخورة ونحن نذكر طرفًا من ذلك ان شآء الله تعالى، وهم ايضًا في مستنبطاتهم مختلفون كاختلاف اهل الظاهر غير انّ اختلاف اهل الظاهر يؤدَّ الى (٤)[حُكُمْ] الغلط واكخطأ والاختلاف في علم الباطن لا يؤدّى الى ذلك لأنَّها فضايل ومحاسن ومكارم ١٠ وإحوال وإخلاق ومقامات ودرجات، وقد قيل ان اختلاف العلماء (٤)[رحمة وهذا له معنَّى امَّا الاختلاف بين العلمآء] في علم الظاهر رحمةُ من الله نعالي لانِّ المصيب يردُّ على المخطئ ويبيِّن للناس غلط المخالف وخلافَهُ للمصيب في الدين حتى تجنّبوا منه ولو لا ذلك لهلك الناس بذهاب دينهم، وإمَّا الاختلاف بين اهل اكحقايق <sup>(٥)</sup>ايضًا <sup>(٦)</sup>رحمة <sup>(١)</sup>[من] الله لأنَّ كلُّ ١٥ وإحد يتكلُّم من حيث وقته ويجيب من حيث حاله ويشير من حيث وجْدع فنكون فيهم لكلٌ واحد من اهل الطاعات وأرباب القلوب والمريدين والمتحقَّقين فايدُهُ من كلامهم وذلك ايضًا على قدر تفاوتهم واختصاصهم ودرجاتهم وبيان ما قلْنا في (١/١ختلافهم ما حُكي عن (٩)ذي النون رحمه الله انّه سُيل عن الفقير الصادق فقال (٤) [هو الذي لا يسكن الى شيء وإليه

<sup>(</sup>١) Orig. العلوم .but corr. by later hand. (٢) In marg. الغيم الغيم. (٤) Suppl. in marg. (٥) Suppl. above. (٦) The words من المعادية have been altered to ما رحمة and رحمة has been added in marg. after ما.

<sup>(</sup>۲) Text om. (A) منه suppl. above after اختلافه. (۹) اختلافها.

اللسان الذي ينطق بغرايب الحِكِّم وغرايب العلم، فاذا شرحوا هنه (١)التقط المريدون والقاصدون والطالبون من تلك انجواهر بآذات واعية وقلوب حاضرة فعاشوا وانتفعوا بذلك وأُنعشوا، وقد قال الله عزّ وجلّ (٣)أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ ٱللهِ لَوَجَدُولِ فِيهِ ٱخْتِلَافًا كَثِيرًا، فدل على ان <sup>(۱)</sup> بتدبرهم في القرآن يستنبطون اذ لوكان القرآن من عند غير الله لوجدول فيه اختلافًا كثيرًا، ثم قال (٤) وَإِذَا جَآءِهُمْ أَمْرٌ مِنَ ٱلْأَمْنِ أَوِ ٱنْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أُولِى ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ يعني من اهل (٥) العلم وقالوا أُولُوا ٱلْأَمْر هاهنا اهل العلم فقد بيّن هاهنا خصوصيةً لأهل العلم وخصوصيةً لأهل الاستنباط من اهلُ ١٠ العلم، وقد رُوى في الخبر انّ رجلًا جآء الى رسول الله صلَّم فقال يُرسول الله علِّمْني من غرايب العلم فقال وما عملتَ في اوّل العلم أَحْكِمْ اوّل العلم ثم تَعالَ حتى أُعَلِّمَك غرايب العلم اوكما قال، ولفقهآء الامصار وعلمآيها في كُلُّ وقت مستنبطات مشهورة في آيات القرآن والاخبار الظاهرة مستعَدُّة للاحتجاج بها بعضهم على بعض في المسآيل الخلافيّة بينهم، وقد قال بعضهم ١٠ ان في هذا اكديث الذي قال رسول الله صلعم الأعال بالنيّات ولكلّ آمرئ ما نوى فمن كانت هِجْرته الى ألله ورسوله على ما جاَّ فى اكحديث إنّه يدخل في ثلثين بابًا من ابولب العلم، وهذا لا يكون الا من طريق الاستنباط وكذلك اهل الكلام والنظر أحتجاجاتهم العقليّة كلّها مستنبطات وكلّ ذلك A f.46a حسن عند أهله ومقبول أذ المقصود من ذلك النصرة للحقّ والردّ للباطل، ٢٠ وأحسنُ من ذلك مستنبطات اهل العلم بالعلم والتحقيق وإلاخلاص في العمل من المجاهدات والرياضات والمعاملات (١) والمتقرّبين الى الله تعالى بأنواع الطاعات وأهل الحقايق،

تدبره (۲) Kor. 4, 84. (۲) . نالتقط (۱)

<sup>(</sup>ξ) Kor. 4, 85.

<sup>(°)</sup> In marg. الصفوة (٦) . والمتقربون (٦)

#### (ا)[كتاب المستنبطات]،

باب مذهب اهل الصفوة في المستنبطات الصحيحة في فهم القرآن والمحديث وغير ذلك وشرحها،

قال الشيخ رحمه الله (۱)[اذا] قالها ما معنى المستنبطات (۱)فيقال المستنبطات ما استنبط اهلُ الفهم من المتحققين بالموافقة لكناب الله عزّ وجلّ ظاهرًا وباطنًا ولهتابعة لرسول الله صلّع ظاهرًا وباطنًا والعمل بها بظواهره وبواطنهم، فلمّا (۱)[عملها بما] علمها من ذلك ورّخهم الله تعالى علم ما لم يعلمها وهو علم الاشارة وعلم مواريث الاعال التي يكشف الله تعالى لقلوب اصفيايه من المعانى المذخورة واللطايف والاسرار المخزونة وغرايب العلوم وطرايف ما الحيكم في معانى القرآن ومعانى (۱)خبار رسول الله صلّع من حيث احوالهم ولوقائهم وصفاء اذكارهم قال الله تعالى (٤)أفلًا يتَدَبَّرُونَ ٱلقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوب أَقْفَالُها، وقال النبي صلّع من عمل بما علم ورّته الله تعالى علم ما لم يعلم، وهو العلم الذي ليس لغيرهم ذلك من اهل العلم وأففال القلوب ما (۱) يقع على القلوب من (۱)الصدأ لكثرة الذنوب واتباع الهوى ومحبّة الدنيا وطول على الغفلة وشدة المحرص وحبّ الراحة وحبّ الذاء والمحمدة وغير ذلك من القلوب القلوب عالى (۱) إذلك عن القلوب وأنته الزوايد والزلات والمخالفة والخيانات، فاذا كشف الله تعالى (۱) [ذلك عن القلوب وقايع، الزوايد والنوايد من الغبوب فيعبّر عن زوايد وفوايد بترجمانه وهو وأنته الزوايد والفوايد من الغبوب فيعبّر عن زوايده وفوايد بترجمانه وهو

<sup>(</sup>۱) Suppl, in marg. (۲) Orig. الصدى (۲) but corr. by later hand. (۲) In marg. (۲) الصدى (۲) الصدى (۲) الصدى (۲) مديث. (۲) مديث

يدُّعيه من مقامات الاوليآء والصدَّيفين، وسمعتُ طيفور يقول سمعتُ موسى ابن عيسي يقول سمعتُ أبي يقول سمعتُ أبا يزيد رحمه الله يقول لقد هممتُ ان اسأل الله تعالى ان يكفيني مؤنة الأكل ومؤنة النسآء ثم قلتُ كيف يجوز لى ان اسأل الله عزّ وجلّ هذا ولم يسأله رسول الله صلعم فلم اسأله · وَكَمَانِي الله تعالى مؤونة النسآء حتى لا أُبالى استقبلتْني امرأةُ او حايطُ او كما قال، وسمعتُ ابا الطيّب احمد بن مُقاتل العكّي البغدادي يقول كنت عند جعفر اکخُلْدی رحمه الله (۱)[يوم مات الشِبْلي] فدخل عليه بُندار الدينوري وكان خادم الشبلي رحمه (٢) الله وكان قد حضر موتَهُ فسأله جعفر أيْشَ رأيتَ منه في وقت موته فقال لمَّا أُمسك لسانُهُ وعرق جبينه اشار اليّ وَضَّئْني ١٠ للصلاة فوضَّاتُهُ فنسيت تخليل لِحْيته فقبض على يدى وأدخل اصابعي في لحيته يخلُّلها قال فبكي جعفر وقال أَيْشَ ينهيَّأُ ان يقال في رجل لم يذهب علية تخليل لحيته في الوضوء عند نزْع روحه وإمساك لسانه وعَرَقِ جبينه او كما قال، وسمعتُ احمد بن علىّ الوجيهي يفول سمعتُ ابا علىّ الروذبارك يقول كان أُستاذى في علم التصوّف الجُنيْد وكان استاذے في الفقه ابو 🗚 🗚 العبّاس بن سُرَيْج وكان استاذى فى النحو واللغة تَعْلَب وكان استاذى فى حديث رسول الله صلعم ابرهيم الحَرْبي، وسُيل (٢) ذو النون رحمه الله بما ذا عرفت الله تعالى فقال عرفتُ الله بالله وعرفت ما سوى (٤) الله برسول الله صلعم، وقال سهل بن عبد الله رحمه الله كلّ وَجْد لا يشهد لـ الكتاب والسُّنَّة (٥) فباطلُ ، وقال ابو سليمن الداراني رحمه الله ربَّما (٦) تَنْكُتُ الحقيقة ٢٠ قلمي اربعين يومًا فلا آذن (١) لها أن تدخّل قلمي الا بشاهدَيْن من الكتاب والسُّنَّة، فهذا ما حضرني في الوقت ممَّا ذهب اليه الصوفية في اتَّباعم رسول الله صلعم وكرهتُ (^)التنقيل واقتصرتُ على ما ذكرتُ للتخفيف، وبالله التوفيق،

<sup>(</sup>۱) Suppl. in marg. (۲) After الله words مات الشبلي have been stroked out. (۲) المنابئ written above as variant. (٥) In marg. التطويل. (١) In marg. المرابئ ا

صلعم عن الايمان والاحسان فقال الاحسان أن تعبد الله كأنّك تراه المحديث، وحديث عبد الله بن عبّاس رضى الله عنه انّه قال أخذ رسول الله صلعم بيدى وقال لى يا غلام أحْفَظ الله يحفظك، (۱) وحديث وابصة الإِنْم ما حاك في صدرك والبِرّ ما اطمأنّ اليه نفسك، وحديث النّعمن بن بشير عن النبيّ صلعم المحلال بيّن والمحرام بيّن، وقول النبيّ صلعم (۱) لا ضَرَر ولا ضرار في الاسلام،

# باب (۱۰ [ما] ذُكر (۱۰ [عن] المشايخ في اتّباعهم رسول الله صلعم (۱۰ وتخصيصهم في ذلك،

قال الشيخ رحمه الله سمعتُ (۱) [أبا عمرو] عبد الواحد بن علوان رحمه الله قال سمعتُ الجُنيْد رحمه الله يقول عِلْمُنا هذا مشتبكُ بجديث رسول الله صلعم، وسمعتُ أبا عمرو اسمعيل بن نُجيّد يقول سمعتُ أبا عثمن سعيد بن عثمن المحيرى يقول من أمّر السنّة على نفسه قولاً وفعلاً نطق بالمحكمة ومن امّر الهوى على نفسه قولاً وفعلاً نطق بالبدعة قال الله تعالى (۱۰) وَإِنْ تُطِيعُوهُ وَمُ ١٨٤ مَقْدُوا، وسمعتُ (۱۰ طَيْفُور البسطاى يقول (۱۱ [سمعتُ موسى بن عيسى المعروف المعمّى يقول] سمعتُ أبى يقول سمعتُ أبا يزيد البسطاى رحمه الله يقول تُمْ بنا حتى ننظر الى هذا الرجل الذي قد شهر نفسه بالولاية وكان الرجل في ناحيته مقصودًا مشهوراً بالزهد والعبادة وقد سمّاه لنا طيفور ورنسبته قال فهضينا قال فلمّا خرج من بيته ودخل المسجد رمى ببزاقه تُجاة القبلة فقال ابو يزيد قمْ بنا ننصرف قال فانصرف ولم يسمّ عليه وقال هذا رجل ليس ابو يزيد قمْ بنا ننصرف قال فانصرف ولم يسمّ عليه وقال هذا رجل ليس

<sup>.</sup> لا ضرورة ولا اضرار في الاسلام .In marg (٦) موحديث جاء به وقرأ .In marg (١)

<sup>(</sup>١) Suppl. in marg. (٤) رتحضيض. (٥) Kor. 24, 53. (٦) Suppl. above.

آمَنُوا آذْکُرُولِ ٱللّٰهَ ذِکْرًا كَثِيرًا وقوله تعالى (١)وَعَلَى ٱللهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ . وُوْمِنِينَ وقال نعالى (١) قَأَنَا رَبُّكُمْ فَا عْبُدُونِ (١) وَإِيَّاىَ فَا رْهَبُونِ (١) وَإِيَّاىَ فأتَّقُون وأشباهه، وليس حال الناس في هذه المباحات والرُّخُص كحال الانبياء عليهم السلم لانٌ تعلَّق الناس آكثرِهُ بالرخص والمباحات من ضعف ايانهم ه وميل نفوسهم الى الحظوظ وعجزهم عن حمل اثقال مرارة الصبر والقناعة بما لا بدّ لهم منها وربّما پؤدّيهم ذلك الى اتّباع الشهوات واكتساب السيّيئات ان تخلَّفُولَ عن اداًء حقوقها ولم يقوموا بشرايط العلم في تناولها، فامَّا الانبياً، عليهم السلم قد هُذَّبول بتأبيد النبوَّة وقوَّة الرسالة وإنوار الوحى حتى لا تأخذ منهم الاشيآء ويكون كونهم فيها لغيرهم وقيامهم فيها لحقوقهم لا لحظوظهم، أَلا ١٠ ترى الى قوله تعالى (٤)مَا أَفَاءَ ٱللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُول وَلِذِي ٱلْقُرْبَى وَٱلْيَتَامَى وَٱلْمَسَاكِين وَإَنْنِ ٱلسَّبِيل، فقد أخبر بانّ ما افآء اللهُ عليه فهو لله وللرسول (٥)[ولذي القربي واليتامي، قالوا ومعني فهو لله وللرسول] يعنى وللرسول أن يضعه في مواضعه والذي قال خُبْس انخبْس فانّ ذلك كان يضعه حيث يشآء ، والناس في موافقة كتاب الله نعالى وإتّباع رسول ١٠ الله صلعم على ثلثة اقسام فمنهم من تعلَّق بالرُّخُص والمباحات والتأويل والسعة، Λ f. 41α ومنهم من نعلَّق بعلم الفرايض والشُّنَن واتحُدود والاحكام، ومنهم من أَحْكم ذلك وعلم من احكام الدين ما لا يسعه الجهل بـ ثمّ تعلّق بالاحوال السنيّة والأعمال الرضيّة ومكارم الاخلاق ومعالح الامور وحقايق الحقوق والتحقّق والصدق كما رُوى في اكحديث انّ النبيّ صلعم قال لحارث لكُلّ ٢٠ حقّ حقيقةٌ فا حقيقةُ إِيمانك قال عزفتُ نفسي عن الدنيا فأَسْهرتُ ليلي وأَظْمَأْتُ نهارى وكأنَّى كما جآء في الحديث فقال النبيِّ صلعم عرفتَ فألزمْ او قال عبدٌ نوَّر الله قلْبَهُ ، ويقال انّ اصل جميع ما تكلّموا فيه من علم الباطن اربعة احاديث حديث جبريل عليه السلم حيث سأل رسول الله

<sup>(\)</sup> Kor. 5, 26.

<sup>(</sup>F) Kor. 21, 92.

<sup>(†)</sup> Kor. 2, 38.

<sup>(</sup>ξ) Kor. 59, 7.

<sup>&#</sup>x27;°) Suppl. in marg.

عليكم اليوم فغفر الله لكم وقال من دخل دار ابى سُفْيْن فهو آمَنُ، وما يُشبه ذلك ممّّا يرِدُ من الاخبار الصحيحة فى هذا المعنى آكثرُ ممّّا يتهيّأ ذِكْره وإنّما ذكرُنا طرفًا لَيُستدلّ به على ما لم نذكره، والله اعلم بالصواب،

باب بيان ما رُوى عن النبيّ صلعم في الرُّخَص والتوسيع على الأُمّة فيما اباح الله تعالى لهم ووجْه ذلك في حال الخصوص والعموم في الاقتدآء برسول الله صلعم،

فاماً ما رُوى عن رسول الله صلعم ممّا جمع الله عليه من اموال بنى قُرَيْظة والنضير وفَدَك (۱) وخَيْبر وأشباه ذلك وإكُلّة التي أُهديتُ اليه والمَجْمَع والسيف الذي في قرابه فِضّة والستور التي كانت في البيت والرأية والتي كانت له (۱) [والفرس] والبغل والنافة والمحار والبُردة والعامة والخُفُت الذي أَهدى اليه النجاشي وغير ذلك ممّا يكثر (۱) ذكره وأنّه كان بُحبّ الحُلُو البارد وأنّه أكل الخبيص والذي قال لأصحاب كُلوا واشبعوا وما الحُلُو البارد وأنّه أكل الخبيص والذي قال لأصحاب كُلوا واشبعوا وما والتوسيع على الأمّة والإباحة لها لانّه (۱) [كان صلعم المما الخاق الي يوم ولو لم يوسّع الله تعالى على المخلق التعلّق بالرُخص والأخذ بما اباح الله تعالى ولو لم يوسّع الله تعالى على المخلق التعلّق بالرُخص والأخذ بما اباح الله تعالى لم يَدْعُ المخلق الى جمع الاموال والصنايع والتجارات ولكن اباح لم ذلك لم يَدْعُ المخلق الى جمع الاموال والصنايع والتجارات ولكن اباح لم ذلك لعبه بشعفهم وقد دعاهم الله تعالى الى طاعته وعبادته وندب كافّة المؤمنين لم ذكره وشكره والتوكّل عليه والانقطاع اليه بقوله تعالى (٥) أثبها الّذين تعالى الى ذكره وشكره والتوكّل عليه والانقطاع اليه بقوله تعالى (١٥) أثبها الّذين الله دين الله ذكره وشكره والتوكّل عليه والانقطاع اليه بقوله تعالى (٥) أثبها الّذين الله دين الله ذكره وشكره والتوكّل عليه والانقطاع اليه بقوله تعالى (١٠) أثبها الّذين اله دينه المؤلفة المؤلفة المؤلفة المؤلفة والمؤلفة المؤلفة المؤلفة والمؤلفة المؤلفة والمؤلفة والله والمؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والله والمؤلفة وال

<sup>(</sup>۱) وحنين written above as variant. (۲) Suppl. in marg. (۲) دُكُوهُمْ (۱)

<sup>(</sup>٤) In marg. اشبه ذلك وما (٥) Kor. 33, 41.

صلعم الحياء والسخاء والتوكّل والرضا والذِّكْر والشُّكْر والحِلْم والصبر والعفو والصفح والرأفة والرحمة والمداراة والنصيحة والسكينة والوقار والتواضع وإلافتقار وانجود والساحة والخضوع والقوة والشعاعة والرفق والاخلاص والصدق والزهد والقناعة وانخشوع وانخشية والتعظيم والهيبة والدعآء والبكآء وانخوف · والرجاُّ واللياذة واللجأ والنهجِّد والعبادة وأنجهاد والمجاهنة، (١) وكما رُوى عنه صلعم انَّه كان متواصل الاحزان دايم الفكرة وكان لصدُّره أَزيْزُ كأزيــز البِمْرْجَل وإنَّه صلعم صلَّى حتى تورَّمتْ قَدَماه فقيل له يُرسول الله أَلَيْس قد غفر لك ما تقدّم من ذنْبك وما تأخّر قال أَفَلا أكون عبدًا شكورًا، وكان صلعم يُعطى من حرمَهُ ويَصِلُ من قطعَهُ ويعنو عبّن ظلمه وما انتقم رسول ١٠ الله صلعم لنفسه قط ولا غضب لنفسه قطّ الله ان تُنتهك محارم الله (١) فيغضب (١) [لله] وكان للأرملة كالزَّوْج الشنيق ولليتيم كالأب الرحيم، وقال (١) [صلعم] من ترك مالاً فلوَرَثتِهِ ومن ترك كَلاًّ او ضُياعًا فاليَّ، وْقال اللهمِّ انَّى بشْرٌ اغضب كما يغضب البشر فأيَّها أمرىء سببتُهُ او لعنتُهُ فأجعلْ ذلك كفَّارةً (٤) له او كما قال، وقال أنس بن مالك خدمتُ رسول الله صلعم عشر سنين A f.43a فما ضربني ولا كهرني ولا قال لي لشي€ فعلته لِمَ <sup>(0)</sup>فعلتَ ولا لشي€ لم افعاْله لِمَ لَم (°) تفعله، ولو لم يكن من كرمه وعفوه وحلمه الا ما كان منه يوم فتْح مكَّة لكان من كمال الكمال وذلك انَّه دخل مكَّة صُلْحًا وقد قتلوا أعْمامه وإولياً ، بعد ان حصروه في الشعاب وعذَّ بول اصحابه بانواع العذاب وإخرجوه وَأَدْمَوْهِ وَطَرِحُولَ عَلَيْهِ الرَّوْثُ وَآذَوْهِ فَى نَفْسَهُ وَفَى اصْحَابُهُ وَسَفْهُوا عَلَيْهُ وَاجْتَمْعُوا ٢٠ على كَيْن، فلمَّا دخابا بغير حمدهم وظهر عليهم على صُغْر منهم قام خطيبًا فحمد الله وأَثْني عليه ثم قال اقول كما قال اخي يوسف عليه السلم لا تثريب

<sup>(</sup>۱) In marg. وكان كيا. (۲) Orig. فذلك الذي The words فذلك الذي الذي الذي الذي الذي فغضب has been altered to فغضب.

وَلَد آدم ولا نَخْر، وقال صلعم انّى أعطى اقوامًا وأمنع آخرين وليس الذى أُعطيه باحبّ الى من الذي أمنعه، وقال اوّل من يدخل الجنّة فقرآء الأَنْصار الشعثة رهوسُهم الدنسة ثيابُهم الذين لا ينكحون المتنعَّمات ولا تُفْتَحُ لهم الشُّدَد، وقال صلَّعم ما لى وللدنيا، وقال ليَكُنْ بُلْغة أحدكم كزاد الرآكب، ه وُقال يدخل فقرآء أُمَّتي اكجنَّة قبل اغنيآيهم بنصف يوم وهو خَمسائة عام، وقال نحن معاشر الانبياء اشدّ الناس بلاَّء ثم الأَمثْل فالأَمثْل ويُبتلى الرجل على (١) قدر دينه فان كان في دينه صلابة فهو اشدُّ بلاَّه، وقال رجل للنبي (١) صلعم انّى أُحبُّك قال ٱستعدّ للبلاء جِلْبابًا، ورُوى عن النبي صلعم قال حُبِّبً الى من دنياكم ثلثُ، وقال انتم أَعْلَمُ بدنياكم فأضاف الدنيا اليهم ١٠ وأخرج نفسه منها، ولم يَضَعُ رسول الله صلعم لبنةً على لبنة الى أن خرج من الدنيا، وخرج عليه السلم من الدنيا ودِرْعُه مرهونة عند يهوديّ على (٢) صاع من شعير ولم يترك دينارًا ولا درهمًا ولم يُقسم له ميراثُ ولم يوجد في بيته أَثَاثُ، وقال نحن معاشر الانبياء لا نورث ما تركَّنا صدقةٌ، وكان يقبل الهديّة والكرامة والعطيّة وكان لا يأكل من الصدقة ويأخذها منهم، ورُوى ١٠ عنه صلعم انّه قال ما اوحى الله تعالى ان اجمع المال وآكون تاجرًا ولكن اوحى اليّ أن (٤) سَبُّحْ بَحَمْدِ رَبِّكَ وَكُنْ مِنَ ٱلسَّاجِدِينَ وَٱعْبُدْ رَبُّكَ حَتَّى يَأْتِيَكَ ٱلْيَقِينُ، ورُوى عن عايشة رضى الله عنها <sup>(٥)</sup>انها قالت ذبحْنا شـــاةً فتصدّقنا بها حتى لم يبق الاّكتفها (٦) [قالت] فقلتُ يُرسول الله ذهبكلّها الله عرّ وجلّ (١) منه عنه وجلّ الله عرّ وجلّ (١) منه عرّ وجلّ (١) نَ ٢٠ وَٱلْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ مَا أَنْتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِعَجْنُونٍ وَإِنَّ لَكَ لَأَجْرًا غَيْرَ مَمْنُونِ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ، وقال النبيِّ صلعم انّ الله بُعِبّ مَكارم الاخلاق وَيَكْرَهُ سَفْسافها، وقال صلعم بُعثتُ لآنيَ بمكارم الاخلاق، وكان من خُلقه

<sup>(</sup>۱) In marg. حسب in marg. امع in marg. امع (۲) الله الله

<sup>(\(\</sup>xi\) Kor. 15, 98-99. (\(\circ\) 4;\. (\(\tau\) Suppl. above. (\(\tau\) Kor. 68, 1-4.

سَرَف رقيق القلب (١) دايم الإطراق رحيمًا بكل مُسْلم لم يتجشّأ قطّ من (٦) شِبَع ولا (١) مدّ يك الى (٤) طَمَع، وقالت عايشة رضى الله عنها كان رسول الله صلعم أَجْوَدَ من الريح المُرْسَلة، ووهب رسول الله صلعم ما بين جبلَيْن من الغنم لرجل واحد فرجع ذلك الرجل الى (°) قبيلته وقال انّ محبّدًا (<sup>٦)</sup> صلعم يُعطى ه عطآء (١/من لا (١/يخشي الفقر، ولم يكن رسول الله صلعم سخّابًا ولا فحّاشًا ولا مَتْغِشًا، وكان رسول الله صلَّعَم يأكل على الارض ويجلس على الارض ويلبس العبآء ويجالس المساكين ويمشى فى الاسواق ويتوسّد يك ويقتصّ من نفسه ولم يُرَ ضاحكًا (٩) مِلْء فيه ولم يأكل وَحْدَه قطّ ولا ضرب عبْده قطّ ولا ضرب احدًا بين الآفي سبيل الله عزّ وجلّ (١)وكان لا يجلس متربَّعًا ١٠ ولا يأكل متَّكيًّا ويقول آكُلُ كما يأكل العبْد وأجلسُ كما يجلس العبْد، ورُوی عنه صَّلَعُم انَّه شدَّ اكْحَجَر على بطنه من انجوع ولو سأل ربَّهُ ان يجعل له (١١) ابا قُبَيْسُ ذهبًا لأجابه، وحمل رسولُ الله صلعم اصحابه الى بيت ابي الهَيْثُم بن التَّيَّهان من غير أن دعاه وأكل في بيته من طعامه وشرب من شرابه وقال هذا من النعيم الذي نسألون عنه، ودعاه صلعم رجل آخر الى Af.42a بيته مع خمسة من اصحابه فلم يدخل معه السادس الاً بأذْنه، ويُرْوَى في الحديث انّ رسول الله صلعم ابس منديلًا له عَلَمْ ثم رمى به وقال كاد ان تُلهيني أَعْلامه وقال ٱيتونى بأنَّبجانيَّة ابى جهم، وسُيل عن الصلاة في ثوب وإحد فقال أَوَكُلَّكُم يَجُدُّ ثُوبَيْن، وقال انا ابن امرأة كانت تأكل القديد، وقال لا تنضّلونى على يونس بن مَتّى عليه السلم، وقال (١١٢)[مرّةً] انا سيّدُ

اهله B (۱) . الطعم B (۶) . من B (۲) . سبع AB (۱) . دایب B (۱) . رایب B (۱) (ملو B om. (Y) AB om. Suppl. in A. (A) B app. يامن (A) B om. (A) B om. (١٠) Here ends in B the عاب الاسوة والاقتداء برسول الله (B fol. 87b, 1. 7). The words عز وجل are followed immediately by the title of the next book viz., كتاب آداب الصوفية. The omitted portion extends from A fol. 41b, 1. 15 to A fol. 62a, last line. (11) ecorr. in marg. (17) Suppl. in marg.

لها (١) أما (٢) خشيتِ ان يكون <sup>(٢)</sup>له <sup>(٤)</sup> بُخارٌ يوم القيامة لا تدّخرى شيئًا لغد فانّ الله (°)نعالى يأتي برزق كلّ (٦)غد ٍ او قال (١) يوم ، ورُوى عنه صلعم أنّه لم يَعِبْ طعامًا قطَّ إن اشتهاه أكله وإن لم (^) يشتهه تركه ولا خُيرٌ بين امرَيْن الَّا اختار أَيْسَرَهَا، ولم يكن رسول الله صلَّعَم زرَّاعًا ولا تاجرًا ولا حرَّانًا وكان ه من تواضعه صلعم يلبس الصوف وينتعل المخصوف ويركب اكمار ويحلب الشاة ويخصف نعله ويرقع ثوبه وكان لا يأنف ان يركب الحمار ويُرْدِف خلفه، وقد رُوى في الخبر (٩) انَّه صلعم كان يكره الغِنا ولا يخشي (٩) من الفقر وكان يمرّ به وبأزْواجه الشهر والشهران فلا يُوقَد في بيته نارٌ للخُبْز وإنّه كان طعامُهم الْأَسُودَيْنِ التمر والمَاء، ورُوك عنه صلعم انَّه (١٠)خُيْرَ نسَاءهُ فأخْترنَ الله ١٠ ورسوله وفيهنَّ نزل (١١) لِمَا يُهَا ٱلنَّبِي قُلْ لِأَزْوَاجِكَ إِنْ كُنْتُنَّ تُرِدْنَ ٱكْحَيَاةَ ٱلدُّنْيَا (١) وَزِينَتُهَا الْآيتَيْن جميعًا، وكان من دعآيه (١٢) عليه السلم اللهم (١١) أُحْيِني مسكينًا (١٤) وأُمِيْني مسكينًا وإحشرْني في زمرة المساكين، ومن دعآيه (٢)صلعم ايضًا اللهمّ ارزق آل محمّد قوت يوم بيوم، وكان ابو سعيد الخُدْري (١)رضي الله عنه يصف رسول الله صلعم كما رُوى عنه (١٥)كان رسول الله صلعم ٨٢.41٥ يعقلُ البعير ويعلف الناضح ويقمُّ البيت ويخصف النعل ويرقع الثوب ويحلب الشاة ويأكل مع الخادم ويطحن معها اذا هي (١٦)أُعْيَتْ وكان لا يمنعه الحيآء ان يحمل (١٧) بضاعته من السوق الى اهله وكان يصافح (١٨) الغنيّ والنقير ويسلّم مبتديًّا وكان لا يردّ من دعاه ولا يحقر ما دُعى اليه ولو الى حَشَف التمر وكان ليّن الخُلق كريم الطبع جميل المعاشرة طَلْق الوجه بسّامًا من غير ٢٠ ضحك محزونًا من غير (١٩)عُبوس متواضعًا من غير (٢٠)ذلَّة جوادًا من غير

من جهنم A adds کیاه B ماه. (۱) B مه. در (۱) B مه. در (۱) B مه. من جهنم است. (۱) B مه. در (۱) B

<sup>(</sup>۱) A عنه. (۱۰) So pointed in A. (۱۱) Kor. 33, 28. (۱۲) B صلى

عيبت B (١٦) . وكان B (١٥) . واميتني B (١٤) . احيبني B (١٢) . الله عليه وسلم

مذلة B (۱۸) . عبوسه B (۱۹) . الفقير والغني B (۱۸) . بضاعه A ،

## باب ما رُوى عن رسول الله صلَّعم (١) في اخلاقه وافعاله واحواله ١١التي ١١١ اختارها الله تعالى له،

(٤) قال الشيخ رحمه الله (٥) رُوى عن النبي صلعم انّه قال انّ الله تعالى أَدَّبني فأحسنَ أَدَبي، (°) وقد رُوى عنه صلَّعَم انَّه قال أَنا أَعْلَمُكُم بالله وأخشاكم ه (٦) لله ، وضَّ عن رسول الله صلعم أنَّه قال خُيرَّتُ بين أن أكون نبيًّا مَلِّكًا او (١/ كون نبيًّا عبدًا فاشار الى جبريل عليه السلم ان تواضَّعْ فقلتُ (١/ بل آكون نبيًّا عبدًّا أشبعُ يومًّا وأجوعُ <sup>(1)</sup>يومًّا، <sup>(١١)</sup>ورُوى عنه <sup>(١١)</sup>صلعم انّه قال عُرِض عليّ الدنيا فَأَبَيْتُهَا، وقال صلَّعَم لوكان لي أُحُدُ ذهبًا لأَنْفَقْتُهُ في سبيل Af.41a الله الاّ شيء أُرْصِدُهُ (١٢) لدّين، ورُوى عنه صلعم انّه لم (١٢) يدّخر شيئًا لغد ١٠ وانَّه انَّمَا ادُّخر مَرَّةً قُوتَ سَنةٍ لعياله ولمن يَرِدُ عليه من الوفود، وقد رُوي عنه صلعم انّه لم يكن له قميصان ولم يُنْخَل له طعام وإنّه خرج صلعم من الدنيا ولم يشبع (١٤)من خُبْر بُرّ قطّ اختيارًا لا اضطرارًا لانّه لو سأل الله عزّ وجلّ ان بجعل له انجبال ذهبًا ولم يحاسَب عليه لَنَعَلَ ذلك وقد رُوى شبيهًا (١٥) بذلك (١٦) في الاخبار والروايات، ورُوى عنه صلَّعم انَّه قال لبِلال ١٥ (٧) رضى الله عنه أَنْفِقْ بلال ولا تَخْشَ من ذى العرش إِقْلالاً، ووضّعت بَريرةُ بين يديه صلعم طعامًا فأكل منه فردّته اليه (١٧)الليلة الثانية فقال

<sup>.</sup> وإقفا B (١٩) . طالبول A (١٨) . الذي ورد B (١٧) . حكمول B (١٦) . دينه (۲۰) A ان with ان suppl. in marg. (۲۱) B ان with ان الكرم الآترى . الذي اختاره لله عز وجل B (۲) من B (۱) . الذي اختاره لله عز وجل B (۲) . من B (۱) بل عبدًا B (٨) . اله B (٦) . له B (٩) . قال الشيخ رحمه الله (۱) B ارص لدين to وروى are suppl. in marg. A. من for برًا B (۱٤) A om. لدين علي A (۱۲) من برًا B (۱۲) عندخر B (۱۲) . من ذلك The words بُرٌ فط are suppl. in marg. A. (١٥) B من ذلك ليلة B (١٦) . وإلاخبار B (١٦).

وترغيبه وترهيبه الاّ ما قام الدليل (١)على خلافه كقوله (٢)عزّ وجلّ (٢)خَالِصَةً لَكَ مِنْ دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ (٤) وقول النبي صلَّعِم (٥) في الوِصال لستُ كأَحَدَكم وقوله صلعم في حديث (٦) الأَضْعية (٧) لأبي بُرْدة ينار ٱذْبَحْ ولا (٨) يَجْزى عن أَحَدٍ بَعْدَكَ وما (أ) يُشبه ذلك ممّا (١٠) يقوم الدليل من نصّ الكتاب وإلآثار، فامّا ما رُوى عن رسول الله صلعم في المحدود والاحكام والعبادات من (١١) الفرايض والسُّنن والامر والنهي والاستحباب والرُخَص والتوسيع فذلك من اصول الدين وهو مدوّن عند العلمآء والفقهآء ومستعمل فيا بينهم (١٢) ومشهور عندهم لانبهم الايمة الحافظون لحدود الله المتمسّكون بسُنن رسول الله صلعم 166.40 الناصرون لدين الله (١٢)عرّ وجلّ (١٤) يجفظون على انخلق دينهم ويبيّنون لهمْ ١٠ اكحلال من الحرام واكحقّ والباطل فهم خُجَج الله (١١) تعالى على خلقه والدُعاة (١٥)له في دينه فهؤلاً ، هم الخاصّة من العامّة، فامّا الخاصّة من هؤلاً - الخاصّة لمَّا (١٦) احكمول الاصول وحفظول المحدود وتمسَّكول بهذه السُّنن ولم يبق عليهم من ذلك بقيّة استبحثوا اخبار رسول الله صلعم (١٧) التي وردت في انواع الطاعات والآداب والعبادات والاخلاق الشريفة والاحوال الرضيّة (١١) وطالبوا ١٥ انفسهم بمتابعة رسول الله صلعم والاسوة به (١٩) واقتفاء أثره بما بلغهم من آدابه وإخلاقه وإفعاله وإحواله فعظّموا ما عظمٌ وصغّروا ما صغّر وقلّلوا ما قلّل وكُنِّرُولِ مَا كُثِّرُ وكرهول ما كره واختارُول مَا اختارُ وتركول ما ترك وصبروا على ما صبر وعادَوْا من عادى ووانَوْا من والى وفضلوا من فضّل ورغبوا فيا رغب وحذرول ما حذر (٢٠٠)لانّ عايشة رضي الله عنها سُيلت عن خُلق ٢٠ رسول الله صلعم فقالت كان خُلقه القرآن نعني موافقة القرآن، (٢١) ورُوى عن النبي صلعم أنه قال بُعثتُ (٢٦) بمكارم الاخلاق،

<sup>.</sup> وكنول B (٤) . (٦) Kor. 33, 49. (١) . على خلافه . B (١) . على خلافه . B (١) . كل بي بردة ينار . B om. المحج B (١) . في حديث المحج في الوصال B (٥) . المحج B (١) . في حديث المحج في الوصال B (١) . يقوم is suppl. after به A (١٠) . الشبه B (١) . يجزى B (٨)

الى B (١٥) . المحافظون B (١٤) B om. (١٤) B مشهود . (١٥) عالمرايض

ئَ طِيعُوا (١)ٱلرَّسُولَ وقوله (٢) وَمَنْ يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللهَ وأمرهم بالقبول منه بقوله (٢) عزّ وجلّ مَا آتَاكُمُ ٱلرَّسُولُ (٤) فَخُذُوهُ ، وأمرهم بالانتهآءُ (°) عمَّا نهى عنه (<sup>٦)</sup> بقوله (<sup>٣)</sup> جلَّ وعلا (<sup>٣)</sup> وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَٱنْتَهُوا ودلَّهم على الاهتدآء باتّباعه (٦) بقوله (٩) تعالى (٨) وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ ۚ تَهْتَدُونَ ، ووعدهم الْهداية ه بطاعته بقوله (٢) عزّ وجلّ (٩) وَإِنْ تُطِيعُوهُ مَهْمُدُولَ، وحذَّرهم الفتنة والعذاب Af. 40a الاليم إن خالفول امْره فقال (١٠) فَلْيَحْذَر الَّذِينَ يُخَالِفُون عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُم فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ، ثم عرَّفَنا الله (١١) تعالى انّ محبَّة الله (١١) للمؤمنين ومحبَّة المؤمنين (١٢) لله في أنَّباع (١٤) رسوله (٦) بقوله (٢) عزَّ وجلَّ (١٥) قُلْ إِنْ كُنتُمْ يُحبُّونَ ٱللهَ (١٦) فَأَنَّبِعونِي بَحْبِيكُمُ ٱللهُ، ثم ندب الله المؤمنين الى الْأَسوة ١٠ الحسنة (١٧) برسوله صلعم (٦) فقال (١٨) لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللهِ أُسْوَةُ حَسَنَةُ، ثم رُوى عن رسول الله صلعم أخبار فكلّ خَبر ورد عن رسول الله صلعم بنقل الثقة عن الثقة حتى انتهى الينا فالأَخْذُ به لازمٌ لجميع المسلمين (١٩)لقولهُ عزّ وجلّ (٢٠)أقيِمُوا ٱلصَّلاَةَ هَا تُوا ٱلزَّكَاةَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وقوله (٢١) إِنَّكَ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ، فصار الاسوة به والاتّباع له والطاعة لأمره (٢٢) وإجبًا ١٥ على جميع خلقه ممّن شهد او غاب الى يوم القيمه غير الثلثة (٢٦) الذين رُفع القلم عنهم، فمن وافق القرآن ولم يتبّع سُنَن رسول الله (٢٤) صلعم فهو مخالف للقرآن غير متبع له والمتابعة والاقتدآء (٢٠)هي الاسوة الحسنة برسول الله صلعم في جميع ما صح عنه من اخلاقه وإفعاله وإحواله (٢٦) وإوامره ونواهيه وندبه

<sup>.</sup> تعلى ذكره (۱۱) Kor. 7, 158. (۹) Kor. 24, 53. (۱۰) Kor. 24, 68. A رايا وليجذر

رسول الله صلى الله عليه وسلم B (١٤) الله B (١١) . المومنين B (١١) . المومنين B (١١)

<sup>(</sup>١٥) Kor. 3, 29. (١٦) B فاتبعون (١٦) دائيون (١٦) دائيون (١٦) الله (١٥) الله

<sup>(</sup>۱۹) B بغوله (۲۱) Kor. 24, 55. (۲۱) Kor. 43, 42. (۲۲) B بغوله

<sup>.</sup> وأمره B (٢٦) . هو B (٥٦) . عليه السلام B (٢٤) . الذي B (٢٦)

## كتاب الأسوة والاقتداء برسول الله صلّعم،

# باب (۱) وصف اهل الصفوة في الفهم (۱) والموافقة والمراتباع (۱) للنبي صلعم،

<sup>(</sup>۱) B om. (۱) B om. الشيخ رحمه الله المخلق (۱) الشيخ رحمه الله (۱) للخلق (۱) للخلق (۱) لامة المخلق (۱) لامة (۱) للمة (۱) لامة (۱) للمة 
عطآء رحمه الله المحقّ لا يوجد مع (١)الزلل وأشار الى (١) قوله (١) فَإِنْ زَلْلُتُم مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَنْكُمُ ٱلْبَيِّنَاتُ فَا عُلَّمُوا أَنَّ ٱللهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ، (٤) وَكَمَا كَانَ يقولُ الْمُحِبُّ يسقط عنه النعذيب ووجود الأَلَم بصفات البشرية، وكان يستدلُّ بقوله (°) نعالى (٦) وَقَالَتِ ٱلْبَهُودُ وَٱلنَّصَارَىٰ نَحْنُ أَبْنَآ ۗ ۗ ٱللهِ وَأَحِبَّآ ۚ فَيُ · يُعَذِّرُبُكُمْ بِذُنُوبِكُمْ بَلْ أَنْتُمْ بَشَرْ مِمَّنْ (٢) خَلَقَ، وكما اشار ابو يزيد البسطالي (^)رحمه الله حين سُيلُ عن المعرفة فقال (٩) إِنَّ ٱلْمُلُوكَ إِذَا دَخَالُهِا قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُوا أَعِرَّةَ أَهْلِهَا أَذِلَّةً وكذلك يفعلون، اراد بذلك انّ عادة الملوك اذا نزلوا قريةً أن يستعبدوا اهلها ويجعلوهم اذلَّةً لهم ولا (١٠) يقدرون أن يعملوا شبئًا الاّ بأمر المكلك وكذلك المعرفة اذا دخلت القلب لا تترك ١٠ فيه شيئًا الاّ اخرجتْه ولا يتحرُّك (١١) فيه شيء الاّ احرقتْه، وكما كان يشير الْجُنِيْد (٨) رحمه الله اذا سُيل عن (١٢) سكونه وقلّة اضطراب جوارحه عند السماع الى قوله (١٢) وَتَرَى ٱلْجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِيَ تَمُرُّ مَرَّ ٱلسَّحَابِ صُنْعَ ٱللهِ ٱلَّذِي أَنْفَنَ كُلَّ شَيْءٍ، وَكَمَا كَان يشير ابو على الروذباري <sup>(^)</sup>رحمه الله اذا رأى اصحابه مجتمعين فيقرأ (١٤) وَهُوَ عَلَى جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَآء قَدِيرٌ، واحتجّ ١٥ ابو بكر الزقَّاق (^)رحمه الله على ما قيل للزُّهري في تعريف الانسان فقال إِن (١٥) تَكَلَّمَ فَفَى سَاعَةً وَإِن سَكَتَ فَفَى يُومِ (١٦) بِقُولُ الله (٥) تَعَالَى (١٧) وَلَوْ نَشَآهُ لَأَرْيْنِاكُهُمْ فَلَعَرَفْنَهُمْ بِسِيمَاهُمْ وَلَتَعْرِفَنَّهُمْ فِي لَحْنِ ٱلْقَوْلِ، فهذا وأشباه (١٨) ذلك صحيح وإله اعلم، فقِسْ على ما بيّنتُ لك ما تسمعُ من اشارات القوم 16.306 ومستنبطاتهم حتى تُميَّزُ بين الصحيح والسقيم والعاقل يستغنى بالقليل عن ٠٠ الكثير ويستدلُّ بالشاهد على الغاَّيب، وبالله التوفيق،

<sup>.</sup> وكان يقول B (٤) . . (٦) Kor. 2, 205. (٤) B . وكان يقول B . (١) .

<sup>(°)</sup> B عز وجل (۸) Kor. 5, 21. (۷) B adds يغفر لمن يشا (۸) B om.

<sup>(</sup>۱) Kor. 27, 34. (۱۰) A يقدروا corr. by later hand. (۱۱) B افعيا

<sup>.</sup> تكلم الانسان B (۱۲) Kor. 27, 90. (۱٤) Kor. 42, 28. (۱۰) B منكوته (۱۲).

(١) عزّ وجلّ فَنِيَ عن الاشيآء بالله ثم فني عن الله بالله، ومعنى قوله فني عن الله بالله يعني يذهب عن رؤية طاعة الله (١)عزّ وجلّ ورؤية ذِكْر الله ورؤية محبَّة الله بذكر الله له ومحبَّته قَبْلَ الخَلْق لانَّ الخلق بذكره لهم ذكروه وبمحبَّته لهم احبُّوه وبقديم عنايته بهم اطاعوه، وكما شُيل شاه الكِرْماني (١) رحمه الله ه عن معنى قوله (١)عر وجل (١) ٱلَّذِي خَلَقَنِي فَهُوَ (١) يَهْدِين قَالَّذِي هُوَ (٤) يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُو يَشْفِين فقال الذى خلقني فهو يهديني اليه لا غيره وهو الذي يُطعمني الرضا ويسقيني المحبّة (٥) وإذا مرضتُ بشاهات نفسي فهو يشفيني بمشاهدته والذي يُميتني (٦)عن نفسي ويُعييني به فأقوم بـ لا بنفسي والذي أَطْبِعُ ان لا يُخجلني يوم أَلْقاه بنظرے الى طاعتي وَأَعَالَى ثُم ١٠ أَفْتَقُرُ اليه (١) بَكُليَّتَي، لمَّا علم انَّه لم ينَّلْ ما نال الله به (١) ولا ينال ما يأمل الا به فقال (٩) رَبِّ هَبْ لِي (١٠) خُكْمًا وَأَنْحِقْنِي بِالْصَّاكِينَ، وَكَمَا سُيل ابو بكر الواسطى (١) رحمه الله عن قوله (١١) تعالى (١٢) ٱلَّذِينَ آمَنُوا وَتَطْمَيَنُّ قُلُويَهُمْ بِذِكْرِ (١١) ٱللهِ فقال قلْبُ المؤمن (١٤) قلبُ يطمينٌ بذكر الله (١) تعالى وقلْبُ العارف لا يطميَّن بسواه، وكما سُيل الشِبْلي (١)رحمه الله عن قولـــه (١٥)قُلْ ١٥ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ فقال أَبْصَار (١٦) الرُّعُوس عن مَحارم الله (١) تعالى £ £ £ مَا بُصار القلوب عمّا سوى الله تعالى، وكما سُيل (١٧) الشِبْلي رحمه الله عن (١١) فوله (١٩) إِنَّ فِي ذٰلِكَ لَذِكْرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبُ (١٠) أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ فقال لِمن كان الله تعالى قَلْبَهُ ثم انشد،

لَيْسَ مِنَّى إِلَيْكَ قَلْبُ مُعَنَّى ﴿ كُلُّ عُضْوِ مِنِّى إِلَيْكَ قُلُوبُ، ٢٠ فهذا من طريق الفهم، وإمّا طريق الاشارة فعلى ما قال ابو العبّاس بن

<sup>(</sup>۱) B om. (۲) Kor. 26, 78—80. (۲) B om. (٤) B om. from . عن نفسي .A om (٦) . وإن B (٥) . اليه لا غيره وهو الذي to يطعمني . من وجل (۱۱) B ملكا A (۱۰) . ملكا A (۱۰) . بكليته (۴ Kor. 26, 83. (۱۰) . بكليته (۱۲) Kor. 13, 28. (۱۲) B adds بذكر الله تطمئن القلوب. (۱۲) A om.

# باب في وصف من اصاب في الاستنباط والاشارة والفهم في الترآن ووصف من غلط وأخطأ في ذلك،

(۱) قال الشيخ رحمه الله (۲) وامّا ما قال الناس من طريق الاستنباط والفهم فالصحيح من ذلك أن (۲) لا تُقدّم (۲) ما أخّر الله (۲) نعالى ولا تُوخّر ما قدّم والله ولا تُنازع الربوبية ولا تخرج عن العبودية ولا يكون فيه تحريف (٤) الكلم، وهذا كما حُكى عن بعضهم انّه سُيل عن قوله (٥) عزّ وجل (٢) وَأَبُوبَ إِذْ نَادَى وهذا كما حُكى مَسنَى الشّرُ فقال (٢) معناه ما (٢) سآء في الضّرُ، وبلغني عن بعضهم ايضًا انّه سُيل عن قوله (٨) أَلَمْ يَجِدُكَ يَتِيمًا فَآ وَى فقال معنى البتيم مأخوذ من (١) الدُرّة البتيمة التي لا يُوجَد مثلها، وكما سُيل (١) آخر عن معنى قول من (١) عزّ وجل (١٠) قُلْ إِنّها أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ فقال معناه انا بشر مثلكم (١١) عندكم، وهو تحريف الكلم عن مواضعه فهذا هو (١٢) السقيم، ولمّا الصحيح (١٤) من ذلك وهو تحريف الكلم عن مواضعه فهذا هو (١٢) السقيم، ولمّا الصحيح (١٤) من ذلك وهو تحريف الكلم عن مواضعه فهذا هو (١٢) السقيم، ولمّا الصحيح (١٤) من ذلك (١٥) فكما سُيل ابو بكر (١٦) الكتّاني (٢) رحمه الله عن قوله (٣) نعالي (١١) إلاّ مَنْ الله على الله عن قوله (٣) نعالي (١١) إلاّ مَنْ وجل الله الله على قلبه مع الله شريك ، والثاني هو الذي بلقي الله (٢) عالي وليس في قلبه مع الله شريك ، والثاني هو الذي الله (٢) نعالي وليس في قلبه شغل مع الله شريك ، والثاني هو غير الله (٢) نعالي، والثالث الذي بلقي الله عزّ وجلّ ولا يقوم به غير الله غير الله (٢) نعالي، والثالث الذي بلقي الله عزّ وجلّ ولا يقوم به غير الله غير الله

<sup>(</sup>١) B om. (٤) AB الكلم (٦) B om. (٤) AB (١) الكلم (٥) B om. (٤) AB (١) العلى (٥) B om. (٤) AB (١) العلى (٥) B om. (١) العلى (١٠) العلى (١٠) العلى (١٠) العلى (١٠) العلى (١٠) المنابع (١٠) العلى (١٠) العلى المنابع (١٠) العلى العلى العلى الكلماني is written above as a variant. (١٤) B om. (١٥) B العلى (١٦) العلى الكلماني are written in marg. B.

من اسماً. الله (ا) تعالى يُتَخلّق (٢) به الله الله الرحمن لانّهما للتعلّق دون التخلُّق وكذلك الصَّهدية ممتنعة عن الادراك والاحاطة، قال الله تعالى (١) وَلاَ يُجِيطُونَ بِهِ عِلْمًا، وقد قيل أيضًا (٤) أنّ اسم الله الأعْظِم هو الله لانّه أذا ذهب عنه الرَّالِفُ يبقى لله (°) وإن ذهب عنه اللام يبقى له فلم تذهب الاشارة · وإن ذهب عنه اللام الآخر فيبقى (٦) هَاء (١) وجميع الاسرار في الهَاء لانّ معنا، هو وجميع (١/ اسماء الله (٤) تعالى اذا ذهب عنه حرف واحد يذهب المعنى ولم يبق فيه موضع الاشارة (٩) ولا تُحْتَمَل العبارةُ فمن اجْل ذلك لا يُسمَّى به غيرُ الله نعالى، وعن سهل بن عبد الله (٤)رحمه الله (٤)انَّه قال الرَّافِتُ اوّل اكحروف واعظمُ الحروف وهو الاشارة في الأَلِف (٤) اى الله الذي أَلَّفَ ١٠ بين الاشيآء وإنفرد عن الاشيآء، وقال ابو سعيد الخرّاز (٤)رحمه الله اذا A£.38aكان العبد مجموعًا على الله (٤) تعالى لا يتصرّف منه جارحة ۗ الى غير الله عرّ وجلَّ فعندها تقع له حقايق الفهم عند تلاوة كتاب الله (٤) عزّ وجلَّ الذي ليس مع الخَلْق، وقال ابو سعيد (١) رحمه الله كلَّما بدا حرفٌ من الأحْرُف من كتاب الله (٤) عزّ وجلّ على قدر قُرْبك وحضورك (١٠)عناه (١١)فك ١٥ مَشْرَبٌ وَفَهُمْ غَيْرٍ مُخْرِجِ الْفَهُمُ الْآخَرِ، اذا سمعتَ بقوله (١٢) اَلَمْ ذٰلِكَ (١١) فَالْأَلِفِ عِلْمُ يُظْهِر في النهم غَيْرَ ما يُطْهِر اللامُ وعلى قدر المحبّة وصفاً. الذِّكْر ووجود القُرْب يقع التفاوت في الفهم، قال ابو سلمان الداراني رُبَّها أَبْقَى في الآيــة خمس ليالٍ (١٤) فلو لا أنَّى أَتْرُكُ الفكر فيها ما جُزْنُهَا ابدًا وربَّها جآءت الآية من القران فيطير معها العقل فسجان الذي يردّه بعد ذلك، وقال وُهَيّب ٢٠ (١٥) بن الوَرْد (١٤) رحمه الله نظرْنا في هذه الاحاديث والاَداب فلم نجدْ شيئًا ارقً لهن القلوب ولا اشدّ استجلابًا للحزن من تلاوة القران وتدبّره،

<sup>(</sup>۱) B رعلا (۲) B رياد (۲) Kor. 20, 109. (٤) B om.

<sup>(°)</sup> B فان (۱) In A هو is written above as a variant. B وهو.

<sup>(</sup>A) AB (1) A in marg. اسم (1) B في . (1) B مندها (1) B في .

<sup>(</sup>۱۲) Kor. 2, 1. (۱۲) A فالالف (۱۲) B om. بن الورد. (۱۲) الورد.

الله (١) عزّ وجلّ والرضا بما قسم الله لنا من الاخلاق والارزاق (٢) والآجال والاعال (أ)لم نَجِدْ معنا ومع كثير من الناس ذرّةً من الايان ولولا رجاً -اكخلق في سعة رحمة الله تعالى لهلكوا بذلك،

### باب ما قيل في فهم الحروف والاسماء،

(3) قال الشيخ رحمه الله يقال انّ جميع ما (٥) ادركنه العلوم (١) وكحفته الفهوم (١) ما عُبّرَ عنه وما أُشيرَ اليه فهو مستنبْطُ من حرفَيْن من أوّل كتاب الله (٨) تعالى وهو قوله بِسْمِ ٱللهِ وَٱكْحَبْدُ لِللهِ لانّ معناه بالله ولله وإلاشارة في ذلك انّ جميع ما أحاطُ به علوم الخلق وإدركتْه فهومهم فليست هي قايمةً بذوا: ها انَّما هي بالله ولله، وقيل للشِبْلي (^)رحمه الله كما بلغني أَيْشَ الاشارةُ Af.376 في الباّء من يِسْم ِ ٱللهِ فقال اى بالله قامت الارواح وإلاجساد واكحركات لا بذواتها، وقيلُ لأبي العبّاس بن عطآء (١/رحمه الله الى مـا ذا سكنتْ قلوب العارفين فقال الى اوّل حرْف من كتابه وهو البّاء من بِسُمْ ٱللهِ ٱلرَّحْمِنِ ٱلرَّحِيمِ (أ) فانّ معناه (١٠) أن بالله ظهرت الاشياء وبه فنيَتْ وَبْعَلِّه حسنتْ وباستتاره فبجتْ وسعجتْ لأن في اسمه الله هيبته (١١) وكبرياً ، وفي ١٥ اسمه الرحمن محبَّته ومودَّته وفي اسمه الرحيم عَوْنه ونصرته فسبجان من (٨)فرق بين هذه المعانى في لطايفها بهذه الاسماء في غواهضها، (٤) قال الشيخ رحمه الله (١٢)معنى قوله بتجلَّيه حسنتْ يعني بقبوله لها وبذا سُميَّيت الحسنة حسنةً لانَّه قبلها ولو لم يقبلها ما سُمَّيت اكحسنة (٨)حسنةً ومعنى قوله باستتاره قَعِمْتْ وسمجتُ بعني بردّه لها وإعراضه عنها (١٢) وبذلك سُهّيت السّيَّة سيَّةً ولو لا ٠٠ ذلك لما سُمَّيت السيَّية سيَّيةً، وقال ابو بكر الواسطى (١)رحمه الله كلِّ اسم

قال B om. فلم B (۲) . والاحوال B (۲) . تعلى ذكره B (۱) رحمه الله (٥) . وما B (١) . ومحقه B (٦) . الشيخ رحمه الله . ولذلك B (١٢) . ومعني B (١٢) . وكبرياوه A (١١) . اي B (١٠) . لان B (٩)

ويقولون (١)سُبْحَانَكَ لاَ عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْنَا، فقد تبرَّه ول من علمهم وعبادتهم عند مشاهنة المحقيقة، ومعنى قوله عزّ وجلّ (٢) ٱتَّقُوا ٱللهَ حَقَّ تُقَاتِهِ (١) راجْعَ الى قوله (٤) فَأَنَّقُوا ٱللهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ لانّ التقوى اصل جميع الاحوال في البداية والنهاية وليس للتقوى غاية لانّ المَّقَّى ليس له نهاية ، لأَجْل ذلك ه قلنا انّ معنى قوله (°) أَنَّقُوا ٱللهَ حَنَّ نَقَاتِهِ راجعُ الى قوله <sup>(٤)</sup> فَٱنَّفُوا ٱللهَ مَا £ £ £ أَسْتَطَعْتُمُ والتشديد في قوله أَنَّقُوا ٱللهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمُ لأنَّك لو صليّتَ أَلْفَ ركعة فاستطعت ان نصلّى ركعةً أُخرى فأُخّرت ذلك الى وقت آخَر فقد تركتَ استطاعتك ولو ذكرتَ الله (٦) تعالى الْف مرّة واستطعتَ ان تذكره مرَّةً أُخرى فتُؤخّر ذلك الى وقت (٧)ثان فقد تركتَ استطاعتك وكذلك ١٠ لو نصدُّقتَ على سايل بدرهم وإستطعتَ ان تُعطيه درهمًا آخر او حبَّةً اخرى (٨) فلم تفعل ذلك فقد تركتَ استطاعتك، فمن اجْل ذلك قُابًا التشديد في (أ)قوله مَا ٱسْنَطَعْتُمْ، ومن الآيات (١٠)التي فيها التشديد ايضًا قولـه (١١) نعالى (١٢) فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُعَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُول فِي (١١) أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا نَسْلِيمًا، وموضع التشديد ١٥ في هذه الآية انّ الله (١٤) تعالى ذكر القَسَم أنَّهم لا يؤمنون حتى يجكّموا رسول الله صلعم فيما شجر (١٥) بينهم ثم (١٦) إن وجدوا (١٧) في انفسهم حرجًا يعني في قلوبهم وأسرارهم (١٨) وباطنهم ضيقًا او كراهةً في حُكْمه (١٩) لو انّه حكم عليهم بالقتْل فقد خرجول من الايمان (٢٠) وقد ذكر الله القسم على خروجهُم من الايمان، فلو قِسْنا على ذلك ما أَمَرَنا الله (٦) تعالى به من الصبر على احكام

<sup>(</sup>١) Kor. 2, 30. (٢) Kor. 3, 97. (٢) B وجعل (٤) B om. (٥) B om. أناني (١) ك. (١) B om. (١) AB (١) . قوله 10 التوا (١) الذي الذي الله (١٠) عز وجل (١٠) لله وتعالى (١١) B om. (١١) B om. (١١) Kor. (١٢) Kor. (١٢) لله يخدوا في adds (١١) عز وجل (١١) B om. (١٤) النص (١١) النص (١٢) النص (١٢) النص (١٤) النص (١٤) النص (١٤) النص (١٢) B om. (١٢) النص (١٢) النص (١٢) النص (١٢) B om. النص (١٢) النص (١٢) النص (١٢) النص (١٢) النص (١٢) النص (١٢) النص (١٨) النص (١٨) النص (١٨) النص (١٨) وقد (١٨) وقد (١٨) من (١٤) نص وقد (١٨) وقد (١٨) من (١٤) نص وقد (١٨) النص (١٨) وقد (١٨) النص (١٨)

#### ٨٦ كتاب اللُّهُع، باب ذكر السابقين والمقرَّبين والأبرار من طريق النهم،

رَأَيْتَ نُمَّ رَأَيْتَ نَعِيمًا (ا) وَمُلْكًا كَبِيرًا اشار الى نعيم لا صفة له بقول هُمُّمُ وَرَّبُمُ وَأَيتَ نَعِيمًا (ا) ولم يصف النعيم، فلمّا بلغ الى آخر القصّة قال (ا) وَسَقَاهُمْ رَبُّهُمْ هَرَابًا طَهُورًا، فكلّما ذكر شُرْبهم (ف) ووصف فى ذلك فعلهم (ابقوله يَشْرَبُونَ يَذُكر المزاج فى شُربهم فلمّا قال وَسَقَاهُمْ رَبُّهُمْ (الشَرَابًا طَهُورًا لم يذكر المزاج والله في شراب المقرّبين يُمْزَج منه بالعين (المالتي هى شراب المقرّبين يُمْزَج منه بالعين (الله التي في شراب المقرّبين يُمْزَج منه بالعين (الله التي هى شراب الابرار ففضّلوا على اهل المجنّة بجزاج مُزجتْ شرابهم من التسنيم وهو العين التي يشرب بها المقرّبون، فهذا فرقٌ بين الابرار والمقرّبين والله اعلم، ثم قال (ا) جلّ ذِكْره (١٠) وَلاَ نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا والله الله ومنازلة هذه الاحوال الاستطاعة على قدر الطاقة فى الركوب هذه المحقايق ومنازلة هذه الاحوال الان جميع ما أوتوا به الانبياء الله مَا السلم فمَنْ دونهم من المحقايق هو داخلٌ فى قوله (١٤) عزّ وجلّ (١٠) اتّقُوا الله مَا السَّمَ عَلَيْم السلم فمَنْ دونهم من المحقايق هو داخلٌ فى قوله (١٤) عزّ وجلّ (١٠) اتّقُوا الله مَا الله المَالِي الله مَا الله مَا الله مَا الله مَا الله المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي الله المَالِي الله مَا الله المَالِي المَا المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي ا

#### باب بيان التشديد في القرآن ووجوه ذلك،

(١٥) قال الشيخ رحمه الله اعلم ان الله تعالى قد اوجب على عباده (١٨) بقوله ما الله و ال

التي (١)أَ كُرَمَ بها الابرار وما خصّهم به من النعيم والدرجات في علّيبن فقال (٢) نَعْرِفُ فِي وُجُوهِمِمْ (١) نَضْرَةَ ٱلنَّعِيمِ يعني انّ اهل المجنّة يُعْرَفون بالنضارة (٤) التي (٥) في وجوهم يعني في وجوه الابرار من النعيم الذي (١) خُصُّوا به من (٥) بين اهل المحنّة، ثم قال (١) يُسقّون مِنْ (٨) رَحِيق (١) ولم يصف ه لأهل الجنَّة انبَّم يسقون من الرحيق المختوم الى قوله (١٠) وَمِزَّاجُهُ مِنْ تَسْنِيمٍ عَيْنًا يَشْرَبُ بِهَا ٱلْمُقَرَّبُونَ (٢) فخص الابرار في الْجنّة من بين اهل الجنّة بالرحيق المختوم، ثم فضَّل شراب الابرار وهو الرحيق المختوم على شراب اهل الجنّة بمزاجه لانّ مزاجه من التسنيم والتسنيم هو العين (١١)التي يشرب بها المقرّبون (۱۲) فصار شراب الابرار الذي فُضّلوا به (۱۲) على اهل الجنّة ١٠ معلولاً بزاجه عند شراب المقرّبين الذي ليس بمزوج، (١٤) فانظرْ الى هذه الاشارة ما أَلْظَهَا في معنى المقرّبين لانّ الابرار الذين خُصّوا من اهل (١٥) عليّين بالرحيق المختوم (١٦) ونضرة النعيم والارآيك يُمْزَج لهم في شرابهم (۱۷) مزاجًا من شراب المقرّبين الذي يشرب (۱۸) به المقرّبون على الدوام، (<sup>(۱)</sup>) لم ستنبط اهل النهم فيها (<sup>(۲)</sup>) معنّيَيْن (<sup>(۱)</sup>) احدها انّ شراب الابرار ممزوج ١٥ وشراب المقرّبين صِرْف غير مزوج كما قال الله (٥)عزّ وجلّ في آية أُخرى، (٢٦) إِنَّ الْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِنْ كَأْسَ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا، ثم وصف ما أَعَدَّ (٥) اللهُ لهم ثم قال (٢١) وَيُسْقَوْنَ فِيهَا كَأْسًا كَانَ مِزَاجُهَا زَنْجَبِيلاً عَيْنًا فِيهَا نُسَمَّى سَلْسَبِيلًا، ثم اخذ في صفة أُخرى من نعيم اهل الجنَّة فقال (٢٤) وَإِذَا

<sup>(</sup>۱۲) B احدام. (۱۲) Kor. 76, 5. B فقال ان. (۱۲) Kor. 76, 17—18.

<sup>(</sup>Γξ) Kor. 76, 20.

(١) عرّ وجلّ (٦) عَ ٱلَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا آتَوْا وَقُلُو بَهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَاجِعُونَ، (١) فاستنبط اهل النهم (٤) من هذه الآية ايضًا انّ وَجَلَ قلوبهم مع ما (١) آنول من المسارعة والاستباق الى هذه الاحوال (٦)التي ذكرْنا انّ ذلك الوجل هو الوجل الذي لا سبيل (١١) لى الكشف عن (١)علم ذلك ولا وقوف عليه · لأحدٍ من خُلْقه وهو علم الخاتمة وما سبق لهم من الله (٧) تعالى في علم الغيب من (١) الشقاوة والسعادة فعند ذلك تقطّع نياط قلوبهم وذهلت (١٠) عقولهم وذهبت علومهم وغابت فهومهم وإقبلوا (١١)على الله (٧) نعالى بصدق اللجأ وإظهار الفاقة ودولم الافتقار، وتصديق ذلك ما قد رُوى في ذلك عن عايشة رضى الله عنها انها سألت رسول الله صلعم (١١) فقالت يرسول الله ٱلَّذِينَ ١٠ يُؤْتُونَ مَا آتَوْا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ هو الذي يزنى ويسرق ويشرب فقال النبي صلعم لا ولكن هو الذى يصلَّى ويصوم ويتصدَّق ويخاف ان لا يُقْبَل منه ثم (١١) قال (١٤) أُولِيكَ يُسَارِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَهَا سَابِقُونَ، فدلَّ ذلك على أن بالمسارعة الى هذه الخيرات ينال درجة السابقين ويبتغي منزلتهم،

Af. 36a باب ذكر السابقين والمقرَّبين والأبرار من طريق الفهم والاستنباط،

(١٥) قال الشيخ رحمه الله (١٦) قال الله تعالى (١٧) وَٱلسَّا بِقُونَ ٱلسَّا بِقُونَ أُولِيِّكَ ٱلْمُقَرَّبُونَ، ثم بيّن فضْل المقرّبين على من دونهم من الابرار والسابقين بعد ذلك فقال (١٨) كَالَّا إِنَّ كِتَابَ ٱلْأَبْرَارِ لَفِي عِلَّيِّينَ وَمَا أَدْرَاكَ مَا عِلِّبُونَ، ثم قال (١٩) إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَفِي (٢٠) نَعِيمٍ عَلَى ٱلْأَرَا يَلْكِ يَنْظُرُونَ، ووصف الكرامات

<sup>(</sup>۱) B مل ذكره (۲) Kor. 23, 62. (۲) B om. . تكام B (١) الذي ذكرناه B (٦) اوتول B (٥) من هذه الاية (۱۲) Instead of الى B (۱۱) . السعادة والشقاوة B (۱۱) 23, 63. (١٧) B om. قال الشيخ رحمه الله (١٦) B. قول B. (١٦) قول B. (١٧) Kor. 56, 10–11. (۱۸) Kor. 83, 18—19, (۱۹) Kor. 83, 22—23. (۲۰) B علين but corr. above.

وصنهم الله (١) تعالى (٢) بها من الخشية والاشفاق وغير ذلك فقال (٢) يَالَّذِين هُمْ بِآيَاتِ رَبُّهُمْ يُوْمِنُونَ، وكانول قَبْلَ الخشية والاشفاق مؤمنين بآيات الله (٤) بعلم أنّه اراد بذلك زيادة الايمان ألا ترى انّه يصف (٥) رسوله صلعم بالايمان به بعد الرسالة والنبوّة وذلك قوله (٦) عزّ وجلّ (١) فَا مَنُول بِاللهِ ا وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِي ٱللَّهِيِّ ٱلَّذِي يُؤْمِنُ بِٱللهِ وَكَلِّمَا نِهِ، (١) فاستنبط اهل الفهم واستفاد ول من هذه الآية انّ زيادة الايمان لا نهاية له وإن جميع ما وصل اليه اهل الحقايق من بدايتهم الى نهايتهم انّ ذلك من حقايق الايمان وزيادته وبراهينه وإنواره (أ) وأنْ لا نهاية لذلك، ثم قال (١٠) عزّ وجلّ (١١) وَٱلَّذِينَ هُمْ بِرَبِّهُمْ لا يُشْرِكُونَ (١٢) فذكر أنَّهم لا يشركون بربّهم بعد ما وصفهم بالخشية والاشفاق ١٠ والايمان، (١٢) فاستفاد اهل الفهم ايضًا من ذلك وعَلِمَ انّ مستَنْبَط هذه الآية وذِكْر الشرك هاهنا انّه من الشرك الخفيّ الذي يعارُض القلوب من رؤية الطاعات وطلب الأعواض بعد ما شهد (١٤)شاهد صريح الايمان ان لا ضارّ ولا نافع ولا مُعْمَى ولا مانع الله (١٥) الله فعند ذلك شبروا وجدُّوا وتضرّعوا A f. 350 الى الله (١٦) تعالى وطلبول منه الخلاص لقلوبهم بصدق الاخلاص في الاخلاص ١٥ وعلمول انبَّم على قدر اخلاصهم في ايمانهم ينظرون الى دقايق شرَّكهم وريآيهم الذي هو أَخْفَى من دبيب النَّمْل على الحَجَر الأسود في (١١) الليلة الظلمآء، وقد ذُكر عن سهل بن عبد الله (١) رحمه الله انّه كان يقول أهْلُ لا إِلّهَ إِلَّا اللهُ كثير (١٨) والمُخْلِصون (١٩) منهم قليل، وقال سهل ايضًا الدنيا كلُّها جَهْلِ الَّا مَا كَانَ مِنْهُ الْعَلْمِ وَلَعْلَمْ كُلَّهُ حُجَّةً الَّا مَا كَانَ الْعَمْلُ بِهُ وَالْعَمْلُ كُلَّهُ ٠٠ هباء الا موضع الاخلاص فيه وأهلُ الاخلاص على خطر عظيم، ثم قال

<sup>(\)</sup> B om.

<sup>.</sup>وإنه B (٩) (T) B (Jai.

<sup>.</sup> وا ستفاد B (۱۴) 

عز وجل B adds (۱۵) عروجل. عز وجل B (١٦) . ليلة ظلما B (١٧)

<sup>(</sup>١٨) B والمخلص B (19) B ais.

## باب (١) وصف ارباب القلوب في فهم القرآن،

(٢) قال الشيخ رحمه الله وقد ذكر الله تعالى ووصف جميع ارباب القلوب وأهل الحقايق من المريدين والعارفين والمحقّقين والواجدين وأهل المجاهدات والرياضات والمتقرّبين اليه بانواع الطاعات ظاهرًا وباطنًا (١) كما في كتاب ه (٤) وهو قوله (٢) عزّ وجلّ فيما (٥) بصف به ملآيكته (٦) أُولِيكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِّهُمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ، وقال للمؤمنين (٧) إِنَّا يُمَّا ٱلَّذِينَ آمَنُوا اَتَّقُوا اَللَّهَ وَاَبْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ، <sup>(/)</sup>فكان في هذه الآية <sup>(٥)</sup>شرح وبيان في صفة الذين يؤمنون بالغيب بابتغاء الوسيلة، ثم زاد في البيان والتفصيل في آية أُخرى بحثٌ به المؤمنين على المسارعة الى الخيرات فقال عزّ وجلّ (٩) أَيَحْسُبُونَ ١٠ أَنَّمَا نُهِدُّهُمْ بِهِ مِنْ مَالِ وَبِينَ نُسَارِعُ لَهُمْ فِي ٱلْخَيْرَاتِ بَلْ لَا يَشْعُرُونَ، (۱۰) من الله الخيرات هو الآية انّ اوّل المسارعة الى الخيرات هو الآية انّ اوّل المسارعة الى الخيرات هو التقلُّل من الدنيا وترك الاهتمام للرِزْق والتباعد والفرار من الجمع والمنع باختيار القلَّة على الكثرة والزهد في الدنيا على الرغبة فيها، ثم ذكر الذين يسارع لهم في الخيرات ووصفهم (١٢)فقال (١١)ٱلَّذِينَ هُمْ مِنْ خَشْيَةِ رَبِّهُمْ ١٥ مُشْفِقُونَ فوصنهم بالاشفاق من الخشية، والخشية والاشفاق اسمان باطنان وها عملان من اعال القلب (١٤) فالخشية سر في القلب خُفي والاشفاق من الخشية أَخْفَى من الخشية وهو الذي ذكر الله (١٥) تعالى فقال (١٦) يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ وَأَخْفَى، وقد قيل انّ الخشية انكسار القلب من دوام الانتصاب بين يدے الله (١١) تعالى ، ثم (٢) من بعد هنى المرتبة الشريفة واكحال (١٨) الرفيعة (١٩) التي

<sup>(</sup>۱) B مه. (الله B app. فال الشيخ رحمه الله (۱) B om. في وصف B (۱) في وصف (۱) الشيخ رحمه الله (۱) Kor. 17, 59. (۱) Kor. 5, 39. (۸) B وصف (۱) دومان (۱۱) Kor. 23, 57–58. (۱۰) في الشيخ (۱۱) في الفهوم (۱۱) للفيد (۱۲) Kor. 23, 59. (۱۲) في الله (۱۲) Kor. 20, 6. (۱۲) B منز وجل (۱۲) Kor. 20, 6. (۱۲) B منز وجل (۱۲) الرفيع (۱۸) في الرفيع (۱۸) في الرفيع (۱۸) للمنز وجل (۱۲) Kor. 20, 6. (۱۲) B منز وجل (۱۲) للمنز (۱۸) B منز (۱۸) B منز (۱۸) الرفيع (۱۸) للمنز (۱۸) B منز (۱۸) هنز (۱۸) B منز (۱۸) هنز (۱۸) B منز (۱۸) هنز (۱۸) B منز 
وسرعة الوصول الى المذكور بالغيب بكلام اللطيف الخبير، وشرْحُ هذا كُلِّهِ مفهوم ومستنبَط (١) من قوله (٢) تعالى (٩) ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ، قالَ ابو سعيد (٤) ابن الأعرابي هم في غيبه مغيّبون فبالغيب آمنول بالغيب وهو (٥) وإن كان (١)غيبًا فانّه لا (١)يلحقهم في ذلك شكٌّ ولا رَيْبُ، وقال (٨)تعالى (١)قُل ٱللهُ ه بَهْدِي لِلْحَقِّ أَفَهَنْ يَهْدِي إِلَى ٱلْحَقِّ أَحَقُّ أَنْ يُتَّبَعَ أَمَّنْ لَا يَهْدِي إِلَّا أَنْ يُهْدَى، وقال (١٠)فَمَا ذَا بَعْدَ ٱلْحَقِّ إِلاَّ ٱلضَّلَالُ فَأَنَّى نُصْرُفُونَ، وقَالَ ابُو سعيد الخرّاز (١١) رحمه الله كُلّما ادرك الخَلْقُ من (١٢) الله فانّما (١١) ادركوا غيبًا خارجًا عن نعوت المحقايق وهو قوله (١٤) ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ والغيب هو A f. 34b مَا أَشْهَدُ اللهُ (١١) تعالى القلوبَ من اثبات صفات الله وأَسما يه وما وصف به ١٠ نفسه وما (١٠)أدّى (١٦)اليهم (١١)الخَبَر فأنبتوا الصفات ولم يدّعوا إدراكها على نهاية أَلا نسمع الى قوله (٢) تعالى (١٨) وَلَوْ أَنَّ مَا فِي ٱلْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلَامْ وَٱلْبَحْرُ يَهُدُهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَجْرِ مَا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ ٱللهِ، فاذا كان وصف كلامه لا يُدْرَك ولا يُوصَل الى نهاَّية فهُمه فكيفَ يُدْرَك حقيقة وصْفه وهويَّته وكُنْهُه فلذلك قُرّر عند اهل الفهم من اهل العلم انّ كلّ شيء اشار اليــه ١٥ المتحقَّقون والواجدون والعارفون والموحَّدون وما عبَّروا عنه وما لم تسعه العبارة ولا يُوَى (١٩) اليه بالدلالة ولا يشار اليه بالاشارة من اختلاف المعارف وتباين الاحوال والمقامات والاماكن وغير ذلك ممَّا شاهدوه ظاهرًا وباطنًا هو الغيب الذي (٢٠) وصفه الله (٢) تعالى بقوله (١٤) ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيّْبِ،

ان B فغ. (۲) B عز وجل (۲) Kor. 2, 2. (٤) B فغ . (٥) B ان B د وجل

<sup>(</sup>٦) B الغيب (١) (١) Kor. 10, 36.

<sup>(</sup>۱۰) Kor. 10, 33. (۱۱) B om. (۱۲) B الله عزوجل الله عزوجل الله عزوجل الله عزوجل الله عزوجل الله الله عزوجل الله الله عزوجل الله عزوجل الله عزوجل الله الله عزوجل الل

<sup>(</sup>الا) Kor. 2, 2. (۱۰) B الای الله (۱۱) Obliterated in B. (۱۲) A الای الله (۱۲) The word is partly obliterated in B. (۱۸) Kor. 31, 26. (۱۹) AB الما الله الله (۱۹) الله الله الله (۱۹) الله الله الله الله (۱۹) الله الله الله الله (۱۹) الله الله الله (۱۹) الله الله الله (۱۹) الله الله الله الله الله الله (۱۹) الله الله الله الله (۱۹) الله الله الله الله (۱۹) الله الله الله (۱۹) الله الله الله (۱۹) الله الله (۱۹) الله الله (۱۹) الله الله (۱۹) ال

<sup>( (</sup>۲۰) B وصف

التلاق وفهم الخطاب بما خوطب به العبد، التلاق وفهم الخطاب بما خوطب به العبد،

وصفهم (۱) الذي شرّفهم به، معنى آخر (۱) قال ابو بكر الواسطى (۱) رحمه الله الراسخون في العلم هم الذين رسخوا بأرواحهم في غيب الغيب وفي سرّ السرّ فعرَّفهم ما عرَّفهم وأراد منهم من مُقْنَضَى الآيات ما لم يُردْ من غيرهم (٤) وخاضوا (٥) بحر العلم بالفهم لطالب الزيادات فانكشف لهم من مذَّخور الخزاين والمخزون · تحت كلُّ حَرْف وآية من النهم وعجايب <sup>(٦)</sup>النصّ فاستخرجوا الدُرّ وانجواهـــر ونطقوا بالحِكَم ومنهم من كانت الجار عنك (١) كُتُفْلَةٍ فيما شاهَدَ من المستأثّرات يعني مستأثرات العلم الذي استأثر الله (٢) تعالى بــه انبيآء، وخصّ بذلك اولياً و واصفياً و فغاص (٨) بسرّه عند صفاء ذكره وحضور قلب في مجار الفهم فوقع على المجوهر العظيم وهو الذي (\*)عَلِمَ مصادر الكلام من أَيْنِ ١٠ (١٠) فوقع على العَيْن فأغناهم عن البحث والطلب والتفتيش، وهذا (١١)شرحُ من كالهم الماسطى فيما (١٠٠)ذكر، وبيان ما قال الماسطى في كلام ذُكر (۱۲) ذلك عن ابي سعيد الخرّاز في معنى ذلك، (۱٤) قال ابو سعيد (۱۶) رحمه الله اوّل النهم (١٥٠)لكتاب الله (٢)عرّ وجلّ العمل به لانّ فيه العلم والنهم والاستنباط واوّل الفهم إِلْفَاء السمِع والمشاهدة لفول الله عزّ وجلُّ (١٦) إِنَّ فِي ١٥ ذَٰ لِكَ لَذِكْرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبُ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ، وقال (١٧) نعالى (١٨) ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ، وَالقران كَلَّهُ حَسَنُ ومعنى اتّباع الاحسن ما يُكْشَفُ (١٩) للقلوب من العجايب عند الاستماع وإِلقاء السمع من طريق الفهم (١) والاستنباط،

<sup>.</sup> و خاطوا A (٤) B om. (٤) الذين B (١) الذين B (١) فد (۱۲) B مستخرج Altered in A to . روفع (۱۲) دوفع اختصرته. (۱۲) A corrector of A has drawn his pen through ذلك. (الا) B فقال (۱۲) Kor. 50, 36. (۱۲) هقال على الفال الاغلام (۱۵) عنوال الاغلام (۱۶) عنوال (۱۶) عنوا (الم) Kor. 39, 19. (۱۹) A القلوب.

(١)عرّ وجلّ (٦)قُل أَوْرَبِّنُكُمْ بِغَيْرِ مِنْ ذٰلِكُمْ لِلَّذِينَ ٱنَّقَوْا (١)الى قول عَبْصِيرٌ بألعِبَادِ، ومنهم من سمع الخطاب (٤) فأجاب وتاب وأناب وعمل في الطاعات ونحقَّق في الاحوال والمنازلات وصدق في المعاملات وأخلص في المقامات وهم الذين ذكرهم الله (١) نعالى في كتابه وذكر ما أعدّ (١) الله لهم فقال (١) أَلْذِينَ ه يُقيمُونَ ٱلصَّلَاةُ ۚ وَيُؤْنُونَ ٱلزَّكَاةَ () وَهُمْ بِٱلْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ أُولَا يُكَ عَلَى هُدًى مِنْ رَبِّهِمْ، وقال (١) إِنَّ ٱلَّذِينَ آمَّنُوا وَعَمَلُوا ٱلصَّالِحَاتِ كَانَتْ لَهُمْ جَنَّاتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلاً، وقال (^)مَنْ عَمِلَ صَائِحًا مِنْ ذَكَرِ أَوْ ٱنْتَى وَهُوَ. مُؤْمِنْ فَلْنُحْيِيَّةُ حَيَّاةً طَيِّبَةً ﴿ ۚ وَلِنَجْزِيَّتُهُمْ ، قالم الحيَّاةِ الطيَّبةِ هِي الرضا والقناعـة (١٠) بالله عزّ وجلّ، ثم قال (١١) قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ (١٢) ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغْوِ مُعْرِضُونَ (١) لاَيَة، وقال عمرو اللَّيي (١) رَحْمَه الله فكلُّ شيء غير الله ممَّا (١٢) وقع في القلوب فهو لغو فأخْبَرَ انَّ الموحِّدين (١٤) عن كلّ شيء غير الله مُعْرضون، ثم قال (١٥) أُ وليِكَ هُمُ ٱلْوَارِثُونَ ٱلَّذِينَ يَرْنُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ، (١٦) وَذِكْرُهِ فِي القرآن كَثْير وقد (١٧) فضَّلهم Af.33b على غيرهم بذَكْره لهم ووَعْك ايّاهم بالثولب الجزيل، والطبقة (١٩)الثالثة من ١٥ المخاطبين هم الذين ذكرهم الله (٠٠) تعالى وشرّفهم بذكره لهم ونسبهم إلى العلم واكخشية فقال (٢١) إِنَّمَا يَغْشَىٰ ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَآ ۗهُ، وقالَ (٢١) وَأُولُوا ٱلْعِلْمُ قَايْمًا يِٱلْقَسْطِ، وقَال (٢٦) هَلْ يَسْتَوَى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ كَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ، أَثْمٌ \* خصٌ من هؤلاء (٢٤) قومًا (٢٠) ايضًا فقال (٢٥) وَٱلرَّاسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ زاد في

<sup>(</sup>١) B om. (٢) Kor. 3, 13. (٢) B قبل رجم جنات الآية (١) B om. (١) Kor. 3, 13. (١) B قبل راكبون (١) Kor. 31, 3—4. (١) A has وهم راكبون (١) has been stroked out by a later hand and the words المحرة ال

من الآيات التي ندب الله (١) تعالى الخلق (١) الى المسارعة والاستباق الى (١) التعلُّق والتخلق بها والصدق والاخلاص فيها كثيرةٌ والمؤمنون في قبول ذلك متساوون (٦) وفي منازلتها وركوب حقايقها متفاوتون، وأنجميع مخاطبون وهم على ثلث درجات،

## · باب ذكر تفاوت المستمعين خطاب الله (١) تعالى (١) ودرجاتهم في قبول الخطاب،

A f. 33a (أ) قال الشيخ رحمه الله فمنم من (أ) سمع الخطاب (أ) وقبلـ ه واقرّ بـ ه (1) ونعرّض (١٠) لما خوطب (٩) به من ها الآيات البيّنات التي (١١) ذكرناها والتي لم (١٢) نذكرها (١٢) فيما يُشبه ذلك، وحالَ (١٤) بَيْنه وبَيْن العمل (٩) بها ١٠ والانتفاع بما وعدهم الله (١٠) تعالى من الثواب (١) عليها (١٦) الاشتغالُ بالدنيا والغفلة ومتابعة (١١)النفس واختيار (١١)المحظوظ على المحقوق والاجابة لدواعى العدوّ (١٩) والمَيْل الى أَمَّارات الهوى والشهوات، وهم الذين وصِفهم الله (٢٠) تعالى في كتابه وزجرهم ووبِّخهم حيث يقول (٢١) أَفَرَأَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهُهُ هَوَاهُ وَأَضَلُّهُ ٱللهُ عَلَى عِلْمٍ ، (٢٦) وقال (٢٦) وَلاَ تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِكْرِنَا ١٥ وَٱنَّبَعَ (٢٤) هَوَال (٥٠٠) خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمُرْ (٢٦) بِٱلْعُرْفِ، وقال (٢٧) زُيِّنَ لِلنَّاسَ حُبُّ ٱلشَّهَوَاتِ مِنَ ٱلنِّسَاءِ وَٱلْبَنِينَ (٢٨) إلى قوله حُسْنُ ٱلْهَأَاب، ثم قال

<sup>.</sup> تعلى ذكره B (٤) . السبق B (٣) . في B (١) . عز وجل B (١) وقبلها B (٨) B بستمع (٧) . قال الشيخ رحمه الله . (٦) B om. درجاتهم (٥) . ما B (۱۲) B مما B (۱۲) . بالاشتغال B (۱۲) . عليها B (۱۵) . بينهم B (۱۲) . ما . عز وجل B (۲۰) . والسير B (۱۹) . المحضوض B (۱۸) (「\) Kor. 45, 22. . وفيها قال B (٢٢) .وكان امره فرطا B adds (٢٤) Kor. 18, 27. (٢٥) Kor. 7, 198. (٢٦) B adds وأعرض عن المجاهلين (TY) Kor. 3, 12. (٢٨) B إلى الم الم B.

(١) وَ إِيَّاىَ فَأَ تَقُونِ، (٦) وَ إِيَّاىَ فَأَ رْهَبُونِ، (١) فَلاَ نَخَافُوهُمْ وَخَافُون، (٤) فَلاَ نَخْشَوْهُمْ وَآخْشُون، (٥) فَٱذْكُرُونِي أَذْكُرُكُمْ، (١) وَعَلَى ٱللهِ فَتَوَكَّلُوا، (١) وَأَطِيعُوا ٱللهَ فَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ، (١) وَالَّذِينَ جَاهَدُولًا (١) فِينَا، (١٠) وَمَنْ شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ (١١) لِنَفْسَهِ، (١٢) إِنَّ ٱللهَ بُحِبُ ٱلصَّابِرِينَ، (١٢) وَمَا أُمرُولَ إِلَّا لِيَعْبُدُولَ ٱللهَ مُعْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ، ه (١٤) وقال (١٥) رجَالُ صَدَّقُوا مَا عَاهَدُول ٱللهَ (١٦) عَلَيْهِ، ثم ذكر الْقانتين والقانتات والصادقين والصادقات والصابرين والصابرات وانخاشعين وانخاشعات وذكر في آيات من القران (١٧)ذِكْرَ (١٨)التوبة والانابة والتفويض والرضا والتسليم والقناعة وتَرْك الاختيار ثم قال (١٩) قُلْ مَنَاعُ الدُّنْيَا قَليلٌ وَٱلْآخِرَةُ (١٤) خَيْرُ لِمَنِ أَنَّقَى، وقال (٢٠) ذٰلِكَ مَتَاعُ ٱلْحُيَاةِ ٱلدُّنْيَا فَإِللَّهُ عِنْدُهُ حُسْنُ (٢١) ٱلْمَأَابِ، ١٠ (٢٦) وَمَا ٱلْحُيَاةُ ٱلدُّنْيَا إِلاَّ لَعِبُ وَلَهْوُ (٢١) وَمَا حَيَاةُ ٱلدُّنْيَا إِلاَّ مَتَاعُ ٱلْغُرُورِ، ثُمَّ قال (٢٤) مَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلْآخِرَةِ نَزِدْ لَهُ فِي حَرْثِهِ وَمَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلدُّنْيَا نُوْتِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ نَصِيبٍ، ثُمْ ذكر الشيطانِ فقال (٢٥) إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوْ فَاتَّخِذُوهُ عَدُقًا، وَقالٌ (٢٦) أَفَرَأُ بْتَ مَن ٱتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَضَلَّهُ ٱللهُ عَلَى عِلْمٍ (٢٧) وَخَتَّمَ عَلَى سَبْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ ١٥ غِشَامَةً ، وقال (٢٨) فَأَمَّا مَنْ طَغَى مَآثَرُ ٱلْحُيَاةَ ٱلدُّنْيَا (٢٩) الآية، وما يُشبه ذلك

<sup>(</sup>۲۲) A قوله (۲۲) Kor. 2, 1. (۲٤) Kor. 2, 62.

<sup>(\)</sup> Kor. 2, 38. (\(\frac{\}{2}\) Kor. 2, 38. (\(\frac{\}{2}\) Kor. 3, 169. (\(\frac{\}{2}\)) Kor. 2, 145.

<sup>29, 69. (</sup>١) B adds غياً. (١٠) Kor. 27, 40. (١١) A adds in marg. (Kor. 8, 73). ان الذين امنوا وهاجروا وجاهدوا باموالهم وانفسهم في سبيل الله

<sup>(17)</sup> Kor. 3, 140. Kor. has (15) Kor. 98, 4. (15) B om.

وقوله يايّها الذين امنوا استجيبوا به Kor. 33, 23. (١٦) A adds in marg. هوقوله يايّها الذين امنوا استجيبوا (١٨) B adds ايضًا B (١٧) ايضًا Kor. 8, 24). (١٧) ايضًا B (١٨) فل (۱۹) Kor. 4, 79. B om. فل المارك. (۲۰) Kor. 3, 12. B om. ذلك

<sup>(</sup>۲۱) B بالاب. (۲۲) Kor. 6, 32. (۲۲) Kor. 3, 182. (۲٤) Kor. 42, 19.

<sup>(5°)</sup> Kor. 35, 6. (57) Kor. 45, 22. (57) B om. the rest of the verse.

فان الجمعيم هي الماوي وإما من خاف مقام ربه ونهي B (٢٩) المجمع هي الماوي وإما من خاف مقام ربه ونهي B (Kor. 79, 39-41). النفس عن المول فان الجنة هي الما ال

موضع (١)قُل ٱلْمُحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلامْ عَلَى عِبَادِهِ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَى ٱللهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ فأشار بالسلِّم الى عِباد قد اصطفاهم واجتباهم ولم يبيّن من هم وكيف هم، ثمّ لم يترك على ذلك (٢) وقال في آيَة أُخرى (٢)ٱللهُ يَصْطَفي مِنَ ٱلْمُلَايَكَةِ رُسُلًا وَمِنَ ٱلنَّاسِ، (<sup>٤)</sup>قال المفسّرون وَمِنَ ٱلنَّاسِ يعني (<sup>٥)</sup>به الأنبيآء فلو ترك على ه هذا ايضًا ﴿ الكَانِ للقايلِ انِ يقولِ انَّ الاصطفاءَ لا يجوز (١١ الاَّ اللَّنبياء فقال (١) ثُمَّ ا وُرَثْنَا ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا (١) فَمِهُمْ ظَالِمْ لِنَفْسِهِ وَمِيْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقُ بِٱلْخَيْرَاتِ، (١٠) فَفَرَق بِين الاصطفآء الذَّى ذَكر لِلرُسُل عليهم السلام (١١) والاصطفآء الذي ذكر لعبادة الذين اورثهم الكتاب وهم المؤمنون، ثم بيّن انبّهم متفاوتون ايضًا في احوالهم (١٢)التي بينهم وبيت ١٠ الله (١١) تعالى (١٤) فَهِنْهُمْ ظَالِمْ لِنَفْسِهِ (١٥) الآية (١٦) فوقع الاصطفآء على وجهيَّن اصطفاء الأنبياء (٥)عليهم السلم (١٧) بالعصمة والتأبيد والوَحْي وتبليغ الرسالـة ولسايرهم من المؤمنين الاصطفآء بصفآء المعاملة وحسن المجاهن والتعلّق بالحقايقُ وللمنازلة، ثمَّ قال عزَّ وجلَّ (١٨) لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا، وقال نعالى (١٩) وَلَوْ شَآء ٱللهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَإَحْدِةً وَلِكِنْ لِيَبْلُوكُمْ فِيمَا آنَاكُمْ £4.32 فَأَسْتَبِقُوا ٱلْخَيْرَاتِ، فأمرهم الله تعالى بالاستباق والمسارعة (°) والمبادرة الى الخيرات مُجْمَلًا ولم يبيّن أيْشَ الخيرات التي أَمَرَهم بالاستباق اليها، ثم (٢٠) فصّل وبيَّن في مواضع (٢١) كثيرة (٢٢) كقوله (٢١) هُدَّى اِلْمُتَّقِينَ، (٢٤) وَمَوْرِعظَةً اِلْمُتَّقِينَ،

باب آدابيم في الوضوء والطهارات which occur in the chapter entitled نفسه للعبادة باب باب آدابيم في الوضوء والطهارات which occur in the chapter entitled نفسه للعبادة which occur in the chapter entitled نفسه للعبادة الموضوء والطهارات الموضوء والطهارات الموضوء الموضوء الموضوء الموضوء الموضوء الموضوء الموضوء الموضوء الموضوء (۱۰ الله من الموضوء 
ذكر القلب في آية أُخرى فقال (١) يَوْمَ لاَ يَنْفَعُ مَالُ وَلاَ بَنُونَ إِلاَّ مَنْ أَنَى ٱلله بِقَلْبِ سَلِيمٍ، (٢) ثُمِّ لم يترك على ذلك حتى اقام إمامًا للخلق في القلب السليم فقال عزّ وجل (٢) وإنَّ مِنْ شِيعَتِهِ لَإِبْرِهِيمَ إِذْ جَاء رَبُّهُ بِقَلْبِ سَلِيمٍ، قال الفهم القلب السليم الذي ليس فيه غير الله عزّ وجلٌ، وقال سَهل بن عبد الله (٤) رحمه الله لو أُعطِي العبدُ لكل حرف من القران ألفَ فَهمْ لما بلغ نهاية ما جعل الله (٤) تعالى في آية من (٥) كتاب الله تعالى من الفهم (١) لانه كلام الله تعالى وكلامه صفته وكما أنّه ليس (١) لله نهاية فكذلك لا نهاية لنّهم كلامه ولنّها يفهون على مقدار ما يفتح الله (٤) تعالى على قلوب اوليآيه من فَهُم كلامه وكلام الله غير مخلوق فلا تبلغ الى نهاية الفهم فيه (١) فهوم الخلق (١) لأنبّه من مُوهُم من مُؤمّه مخلوقة ، وقد ذكر الله تعالى الهداية في القران (١٠) يقوله (١١) هُدًى اللهُمُتَّينَ،

## . باب في تخصيص الدعوة (١٢) ووجه الاصطفاء،

قال سهل بن عبد الله (٤) رحمه الله الدعوة عامّة والهداية خاصّة (١١) وأشار الى قوله نعالى (١٤) وَالله يَدْعُو إِلَى دَارِ ٱلسَّلْمِ وَيَهْدِى مَنْ يَشَاهَ (١٥) إِلَى صِرَاطٍ مُسْنَقِيمٍ لانّ الدعوة عامّة والهداية (١٦) مختصّة على تفاضلها لانّه ردّ المشيّة في اباب الهداية اليه فكان (١١) الذين اختارهم واحبّهم واصطفاهم (١٨) دون من دعاهم، وقد ذكر الله تعالى الاصطفاء ايضًا في (١٩) مواضع من كتابه فقال في

<sup>(</sup>۱) Kor. 26, 88—89. (۱) B om. from ثم to ثم بقلب سليم المج (۱) B om. from ثم الفهم المج (۱) B om. (۱) B app. الله عز وجل (۱) B app. الله عز وجل (۱) كان فهوم المخلق محدثة مخلوقة فلا يجوز ال ينهم In marg. A. B وفد ذكر الله تعالى المح المخلق محدثة مخلوقة فلا يجوز ال ينهم Text as in B. (۱۰) B om. (۱۱) (۱۱) الموجود (۱۱) المحدث جميع احكام كلام الحدث الله المحدث الله (۱۱) عنائل المح (۱۱) B om. (۱۱) الذي (۱۱) (۱۱) الذي (۱۲) المحدث عنائل المحدث موجود (۱۲) الذي (۱۲) الذي (۱۲) الذي (۱۲) الذي (۱۲) الذي (۱۲) الذي (۱۲) المحدث وخرج عن الاشغال وفرغ is the last word in B, fol. 43a. Fol. 43b begins وخرج عن الاشغال وفرغ is the last word in B, fol. 43a. Fol. 43b begins وأله المحدث المحدث المحدث المحدث وخرج عن الاشغال وفرغ is the last word in B, fol. 43a. Fol. 43b begins وأله المحدث المحد

لأحدٍ من المؤمنين أنّه من عند الله انّ فيه هُدَّى (١) وبيانًا لهم في جميع ما أشكل عليهم من احكام الدين بعد ايمانهم بالغيب وهو التصديق بما اخبرهم الله به عمًّا غاب عن (٢) أَعْيِنهم، ثمَّ قال في آية أُخْرى (٢) وَنَرَّالْنَا عَلَيْكَ ٱلْكَتَابَ نِيْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدِّى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ، (٤) فأفادت هذه الآيــة A £.31b لأهل الفهم من اهل العلم بعد ايمانهم بالغيب أيضًا أنّ تحت كلّ حرف من كتاب الله (٥) نعالى (٦) كثيرًا من الفهم مذخورًا لأهله على مقدار ما قُسم لهم من ذلك واستدلُّوا على ذلك بآيات من القران مثل قوله عزّ وجلَّ ﴿ مَا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ وقوله (٨) وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِين وقولـه (أُ) وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلاَّ عِنْدَنَا خَزَائِنُهُ وَمَا نَنَزُّلُهُ إِلاَّ بِقَدَر مَعْلُومٍ، (١٠) وقالوا في ١٠ معنى قوله (١١) عزّ وجلّ مِنْ شَيْءِ (١١) انّ معناه من شيء من عِلْم الدين وعِمْ الاحوال التي بين الخلق وبين الله (١١) تعالى وغير ذلك، (١٤) وقال (١١)عُزّ وجلّ في آية أُخرى (١٠)إِنَّ هٰذَا ٱلْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ يعني يدُلُّ الى الذي هو أَصْوَبُ، فعلم اهل الفهم من اهل العلم ان لا سبيل الى التعلُّق بالأَصْوب ممَّا يهدى اليه القران الَّا بالتدبُّر والتفكُّر والتيفُّظ (١٦) والتذكُّر ١٠ وحضور القلب عند تلاوته وعلموا ذلك ايضًا (١١) بقوله (١٨)كِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكُ لِيَدَّبُّرُولَ آيَانِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُوا ٱلْأَلْباب، ثم استفاد اهل الفهم من هذه الآية ايضًا ان التدبّر والتفكّر (١١) والتذكّر لا وصول اليه إلاّ بحضور (١٩) القلب (١٠) لقول الله عزّ وجلّ (١٦) إِنَّ فِي ذٰلِكَ لَذِكْرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ يعني حاضِر القلب، ثمَّ لم يترك على ذلك حتى

(71) Kor. 50, 36.

<sup>.</sup> وإفاد (۱) A اعين روسهم (۲) In marg. A ويبان (۲) Kor. 16, 91. .جل ذكره B (٥) (٦) B کثیر. In A the final alif has been supplied. (Y) Kor. 6, 38. (A) Kor. 36, 11. (3) Kor. 15, 21. عز وجل B (۱۲) B في هذه الايات من علم الدين الح B (۱۲) B عن وجل B (۱۲)

بقوله B (۱۷) . والنفكر في اباته B (۱۱) . والنفكر في اباته B (۱۱) غ قال B (۱٤). . لقوله انَّ في ذلك اكبح (٢٠) القلوب B (١٩) . القلوب القلوب الله (١٨) . تعلى

المعنى خرج من (١) أَشْجان الحَلْق، خاطَبَهم بالتقريب وهو الكشف من الصديقيّة، وخاطبهم (٢) نعالى بالمشاهدة فقال (٢) الصّدّيقين وَالشُّهَدَاء وَالصَّامحين، الشّهداء باعوه نفوسهم (٤) والصامحون الذين هم لأماناتهم وعَهْدهم راعون،

# (°) كتاب اهل الصفوة في الفهم والاتباع لكتاب الله عز وجل،

## باب الموافقة لكتاب الله تعالى،

<sup>(</sup>۱) AB التجان (۲) B om. (۱) Kor. 4, 71. B has التجان (۱) التجان (١) التجان (

تحقيق القلب بالمعني على ما هو به، والثاني الاوساط وهم الخُصوص وهو ما سُيل (١) ابن عطاء عن اليقين فقال ما زالت فيه (١) المعارضات على دوام الاوقات، وكما قال ابو يعقوب (٢) النهرجوري (٢) رحمه الله العبد اذا تحقّق باليقين (٤) ترحّل من يقين الى يقين حتى يصير اليقين له وَطَنّا، وسُيل ابو ه المحسين النورى (٢) رحمه الله عن اليقين فقال اليقين المشاهن، ومعنى المشاهنة قد ذكرناه، والثالث الاكابر وهم خُصوص الخُصوص وهو ما قال عمرو بن عثمن المكَّى (٢)رحمه الله اليقين في جملته (٢)تحقيق الإثبات لله عزَّ وجلُّ بكلِّ صفاته، وقال (٥)حدّ اليقين دولم انتصاب القلوب لله عرّ وجلّ بما أَوْرَدَ عليها اليقينُ من حركات ما لاقي به الإلهام، وقال ابو يعقوب لا يستحقّ ١٠ العبدُ اليقينَ حتى يقطع (٦) كلُّ سبب بينه وبين الله (٢) تعالى من العرش الى الثرى حتى (١) يكون مُرادَهُ اللهُ لا (١)غير (١) ويؤثر اللهَ (١) تعالى على كلُّ شيء سول، وليس لزيادات اليقين نهاية كلّما (١٠) تفهّموا وتفقّهوا في الدين ازدادوا يقينًا على يقين، واليقين اصل جميع الاحوال (١١) واليه تنتهي جميع الاحوال وهو (١١) آخر الاحوال وباطن جميع الاحوال وجميع الاحوال ظاهر اليقين ١٥ ونهاية اليقين تحقيق التصديق بالغيب بازالة كلُّ شكٌّ ورَيْب ونهاية اليقين الاستبشار وحلاوة المناجاة وصفآء النظر الى الله تعالى بشاهك القلوب بجقايق اليقين بازالة العِلَل ومعارضة النُّهُم، قال الله (١٢) تعالى (١٤) إِنَّ فِي ذٰلِكَ لاَّبَاتٍ (١٥) لِلْمُتَوَسِّمِينَ (١٦) وَفِي ٱلْأَرْضِ آيَاتُ لِلْمُوقِنِينَ، وقال الواسطى (٢) رحمه A f.31a الله (۱۷) اذا ايقن بالمعنى وقع له مشاهة (۱۸) الاحوال وإذا انكشف له حقايق

احمد (°) B om. (٤) B ob. (°) المعارضة (°) بين B (۱).

<sup>(</sup>۱) B یکون but یکون written above as a variant.

<sup>(</sup>أ) Altered in A to غيره which seems to be the reading of B. (أ) فيوثر

<sup>.</sup>وباطن جميع الاحمال to فإليه to في الدين وتفهموا B om. from وباطن جميع الاحمال وتفهموا B (١٠)

<sup>(</sup>۱۲) In marg. A أجاً. (۱۲) B تبارك وتعالى (۱۲) Kor. 15, 75.

<sup>(</sup>۱۰) B om. from آیات to آیات (۱۲) Kor. 51, 20. (۱۷) B M.

<sup>(</sup>۱۸) A الاضداد with الاضداد as variant.

#### باب حال اليقين،

(١) قال الشيخ رحمه الله وقد ذكر الله نعالى اليقين في مواضع من كتابه على ثلثة اوجه عِلْم اليقين وعَيْن اليقين وحَقّ اليقين، وقال النبي صلعم سَلُوا الله (<sup>۲)</sup>تعالى العفو والعافية واليقين في الدنيا والآخرة، وقال (<sup>۲)</sup>صلعم ه رحم الله اخي عيسي (٢)عليه السلم لو ازداد يقينًا لمشي في (١)الهوآء، وقال عامر بن عبد قَيْس (٢) رحمه الله لو كُشف الغطاء ما ازددتُ يقينًا يعني عند معاينتي لما آمنت به من الغيب، وهذا كلام غلبات ووَجْد وتحقيق، وقد رُوى عن النبي صلَّعم انَّه قال الخَلْق يُبْعَثُون على ما يموتون عليه، ولا يكون الخُبْر كالمعاينة في جميع معانيها ويجوز ان يكون له وجه آخر وهو (٤)أن . يعنى ما ازددت عِلْمَ يفين، وقال ابو يعقوب النَّهْرجورى (٢) رحمه الله اذا استكمل العبد حقايق اليقين صار البلاء عنك نعمة والرخا مصيبة، واليقين هو المكاشفة وللكاشفة على ثلثة اوجه مكاشفة العيان بالأبصاريوم القيمة ومكاشفة (٢) القلوب بحقايق الايمان بمباشرة اليقين بلاكيْف ولاحَدّ (٥) وإكحالة الثالثة مكاشفة الآيات بإظهار القدرة (٦) للأنبياء عليهم السلم بالمُعْجزات ١٥ والغيرهم (٧) بالكرامات والإجابات، واليفين حال رفيع وأهل اليقين على ثلثة (٨) احوال فالاوّل الاصاغر وهم المريدون (١) والعموم وهو (١٠) كما قال بعضهم 16.306 اوّلُ مقام (١١) اليقين النِقةُ بما في يد الله (٢) تعالى والإياس (١٢) ممّا في ايدى الناس، وهو ما قال الجُنيُّد (٢) رحمه الله حيث سُيل عن اليقين فقال اليقين ارتفاع الشكّ، وقال ابو يعقوب اذا وجد العبدُ الرضا بما قسم الله له فقد ٢٠ تكامل فيه اليقين، وسُيل رُورَيْم بن احمد (١) رحمه الله عن اليقين فقال

وقال عمرو المكِّي (١) رحمه الله المشاهدة (١) يعني المحاضرة يعني المداناة كما ذكر الله عرِّ وجلُّ (٢) وَسَلْهُمْ عَنِ ٱلْقَرْيَةِ ٱلَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةً ٱلْبَحْرِ يعني قريبةً (٤) من البجر شاهدة البجر، وقال عمرو المكّي (١) رحمه الله المشاهدة زوايد اليقين سطعت بكواشف الحضور غير خارجة من تغطية القلب، وقال ايضًا المشاهات ه حضور (°) بمعنى قُرْب مقرون (<sup>()</sup> بعلم اليقين وحقايقها ، وأهل المشاهدة على ثلثة احوال (١) فالاوّل منها الأصاغر وهم المُريدون (٨) وهو ما قال ابو بكر الواسطى (١)رحمه الله يشاهدون الاشيآء بعين (١)العَبْر ويشاهدونها بأَعْيُن الفكر، وإنحال الثاني من المشاهلة (١٠) الأوساط وهو الذي اشار اليــه ابو سعيد الخرّاز (١) رحمه الله حيث يقول الخلق في قبضة (١١) الحقّ وفي ملكه ١٠ فاذا وقعت المشاهلة فيما بين الله وبين العبد لا يبقى في سرّه (١٢) ولا في وهمه غير الله (١٢) تعالى ، والمحال الثالث من المشاهدة ما اشار اليه عمرو بن عثمن المكيِّي (١) رحمه الله في كتاب المشاهدة فقال انّ قلوب العارفين (١٤) شاهدت Af.30a الله (١٠)مشاهنتَ تثبيت فشاهدوه بكلّ شيء وشاهدولكلّ (١٦)الكاينات ب فكانت مشاهدتهم لَدَيْهِ ولهم به فكانوا غايبين حاضرين وحاضرين غايبيت ١٥ (١٧) على انفراد المحقّ في الغيبة والمخصور فشاهدوه ظاهرًا وباطنًا وباطنًا (١٨) وِظاهرًا وآخِرًا أَوَّلًا وَأَوَّلًا آخرًا كما فال عزّ وجلّ (١١) هُوَ ٱلْأَوَّلُ فَٱلْآخِرُ وَٱلظَّاهِرُ وَٱلْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءً عَلِيمٌ، وللشاهلة حال رفيع وهي من لوايح زيادات حقايق اليقين، (٢٠) وتقتضي (٢١) حال اليقين،

<sup>(</sup>۱) B om. (۱) B om. from يعنى to وسلم، (۱) Kor. 7, 163. (٤) B من المشاهد والمجر (١) على (١) المشاهد والمجر (١) المشاهد والمجر (١) المشاهد والمجر (١) المناهد والمحروب (١) المناهد والمحروب (١) الكليات (١١) المناهدة ثبنت (١٥) B app. شاهد و (١٥) الكليات (١١) المناهدة أثبنت (١٥) المناهد (١٥) المناهد (١٥) المناهد (١٥) المناهدة (١٥) الم

وَلَيْسَ كَمِثْلُهِ شَيْءٍ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُنُوًا أَحَدُ فَن كانت الاشيَآء في سرّه كذلك فإلى ما ذا يطيئ (ا) او يسكن قلبُهُ ومن وقع في عطش التمنّي في طلب الزيادة (ا) وقع في المجر الذي لا تجرى فيه الاوهام، وهذا كلام قد اختصرتُهُ من كلام الواسطى، والاطأنينة تقتضى حال المشاهنة،

#### باب حال المشاهدة،

(۱) قال الشيخ رحمه الله وقد قال الله نعالى (١) إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَذِكْرَكِ لِمِنْ كَانَ لَهُ قَلْبُ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ يعنى (٥) حاضِرُ القلب، وقال ايضًا (١) وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ، (٧) وقال ابو بكر العاسطى (١) رحمه الله فالشاهد النصّال الكوب وللشهود الكون أعْدَمَهم ثم (٨) أوْجَدَهم، وقال ابو سعيد المخرّاز (١) رحمه الله (١) فهن شاهد الله بقلبه (١) خنس عنه ما دونه وتلاشي كلّ شيء وغاب عند (١١) وجود عظمة الله (١١) نعالى (١١) ولم يَبْقَ في القلب الا الله عزّ وجلّ، وقال عمرو بن عثمن المكيّ (١) رحمه الله المشاهدة ما لاقت القلوبُ من الغيب بالغيب (١٤) ولا يجعلها عِبانًا (١٥) ولا يجعلها وَجُدًّا، وقال ايضًا المشاهدة (١٦) وصُلُّ بين رؤية القلوب (١١) وبين رؤية العيان لانّ رؤية القلوب (١١) عند (١١) وضي الله بن عمر (١١) وضي الله عنه اعْبُدِ الله كأنتك تراه المحديث، وأمّا قوله عزّ وجلّ وَهُوَ شَهِيدُ (١) رضي الله عنه اعْبُدِ الله كأنتك تراه المحديث، وأمّا قوله عزّ وجلّ وَهُوَ شَهِيدُ (١) رضي الله عنه اعْبُدِ الله كأنتك تراه المحديث، وأمّا قوله عزّ وجلّ وَهُوَ شَهِيدُ (١٠) فقالول هو مشاهدة الاشياء بعين (١١) العَبْر ومعايننها بأعْيُن الفِكْر، الفَرْن (١١) العَبْر ومعايننها بأعْيُن الفِكْر،

<sup>(</sup>۱) B om. (۱) B om. (۱) B om. (۱) B om. ووقع (۱) (۱) Kor. 50, 36. (۱) منال الشيخ رحمه الله make (۱) منال (۱) م

كُلُّ شيء، (١) وسُيل اكحسن بن على الدامغاني (٢) رحمه الله عن قوله (٢) عزّ وجل (١) ٱلَّذِينَ آمَنُوا وَنَطْمَينُ فُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ ٱللهِ الآية فقال ان القلوب هشّت وبشّت وسكنت الستأنست ثمّ كشف عنه، (٤) قال هشّت (٥) من معرفة اجلال الله (۱) نعالي وعظمته وبشّت (۱) من معرفة (۱) رحمة الله وفضله وسكنت ه (°) من معرفة كفاية الله وصدقه وإستأنست من معرفة (١) احسان الله ولطفه، قال وسُيل الشيل (٢) رحمه الله عن معنى قول ابي سليمن الداراني (١) رحمه الله النفس اذا احرزت قوتها اطمأنّت (٨) فقال اذا عرفت من يقوتها اطمأنّت، والاطمأنينة حال رفيع (أ) وهي لعبدٍ رجع عَقْلُه وقُوىَ ابمانه ورسخ عِلْمه وصفا ذِكْرِه وثبتتْ حقيقته (أ) وهي على ثلثة ضروب فضَرْبُ منها للعامّة لأنَّهم اذا ١٠ ذكروه اطمأنُّوا الى ذكرهم له فَحَظُّهم منه الاجابة للدعوات بانساع الرزق ودفع الآفات، وهو ما قال الله عزّ وجلّ اَلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَيِّنَّةُ يعني بالايمان بأن لا دافع ولا مانع الا الله، (٢) قال والضرب الثاني للخُصوص لأنَّام رضوا بقضآيه وصبريل (١٠) على بلاَّيه وإخلصوا (١١) وإنَّقوا وسكنوا وإطأنُّوا (١١) إلى قول (١٢)عزّ وجلّ (١٤) إِنَّ ٱللهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱنَّقَوْا وَٱلَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُونَ (١٥) و إِنَّ ٱللهَ ١٥ مَعَ ٱلصَّابِرِينَ، فاطمأنُّوا وسكنول الى (١٦) قوله (١٧) مَعَ فكانت اطمأنينتهم ممزوجة برؤية طاعتهم، والضرب الثالث (١٨) لخصوص الخُصوص علموا انّ سرايرهم لا تقدر أن تطميِّن اليه ولا تسكن معه هيبةً ونعظيمًا لانَّه ليس له غاية تُدْرَكُ

<sup>(</sup>۱) This passage occurs in AB above (see note Y on p. ٦٦) and is also written on the margin of A in this place. I give the text according to A. (۲) B om. (۲) Kor. 13, 28. (٤) B فقال فقال فقال فقال فقال فقال أنه عنونة معرفة من معرفة من معرفة أنه أنه فقال The marginal version in A has أنه أنه أنه فقال فقال (۱۹ A om. from أنه فقال written above. (۱۲) B om. وهو (۱۲) B om. والقوال في فلا له فقال المناون فقال في بالآيه written above. (۱۲) B om. وسكنوا الي وسكنوا الي (۱۲) B om. from قوله عز وجل (۱۲) B om. from مع مع وجل (۱۲) الصابرين معرفة (۱۸) الصابرين المابرين المابري

بالله فقال ارتفاع اكحشمة مع وجود الهيبة، وقال ابرهيم المارستانى (١)رحمه الله وسُيل عن الانس (٢)قال فرحُ القلب بالمحبوب، وإكال الثالث من الانس هو الذهاب عن رؤيـة الانس بوجود الهيبة والقُرْب والتعظيم ِمع الانس كما ذُكر عن بعض اهل المعرفة انَّه قال انَّ لله عِبادًا اوجَدَهم من · الهيبة له ما اخذه به عن الانس بغيره، وهذا كما ذُكر عن (٢)ذي النور (١) رحمه الله ان رجلاً كتب اليه آنسك الله بقُرْبه فكتب اليه (٤) ذو النون أَوْحَشَكَ الله من قُرْبه <sup>(0)</sup>فانّه اذا آنسك بقربه فهو قَدَرُك وإذا اوحشك من قربه فهو قَدَرُهُ (٦) معنى قوله اوحشك من قربه (١) يعنى بأَنْ يُوجِدك هيبةً قربه، وسُيل الشِبْلي رحمه الله عن الانس فقال وَحْشتُك منك ومن ١٠ نفسك ومن (١)الكون، والانس (١) بالله يقتضي الاطمأنينة،

## باب حال الاطأنينة،

(٩)قال الشيخ رحمه الله وقد قال الله (١٠)تعالى(١١) يَأَيُّتُهَا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْهَيَّةُ وفى التفسير المطمئنَّة بالايمان، وقال عزّ وجلَّ (١٢) ٱلَّذِينَ آمَنُوا وَنَطْمَيِّنُ قُلُوبَهُمْ بِذِكْرِ ٱللهِ أَلَا بِذِكْرِ ٱللهِ تَطْمَيَنُ ٱلْقُوبُ، وقال في قصّة ابرهيم عليه السّلْم (١٢) وَلٰكِنْ لِيَطْمَيْنَ قُلْبَى، وقال سهل بن عبد الله (١)رحمه الله أذا سكن ٨ £.20هـ قلب العبد الى مولاه واطمأنّ اليه قَوِيَتْ حال العبد فاذا قويت أَنِسَ بالعبد

فاذا B (۲) B ذ (۲) AB (۲) . ذا AB (۲) . فقال (1) B om. (٦) B فيعني. (Y) Here both A and B add the passage beginning من معرفة احسان الله ولطفه and ending وسُيل الحسن بن على الدامغاني which evidently belongs to the next chapter. It has been supplied in marg. A in its proper place by a corrector (see the following page, l. 1 to l. °). Here the corrector has written in marg. A وبعده في الباب بعده الباب بعده الماله (٨) B بالله عز وجل B om. قال الشيخ رحمه الله . (۱) B عز وجل

<sup>(11)</sup> Kor. 89, 27. (17) Kor. 13, 28. (15) Kor. 2, 262.

رُوى في اكنبر انّ مُطَرِّف بن عبد الله بن الشِّخيّبر (١) رحمه الله كتب الى عمر بن عبد العزيز (١) رضى الله عنه ليكُنْ أُنْسُك بالله وإنقطاعُك اليه فانّ لله (١) نعالى (٢) عِبادًا استأنسول بالله فكانول في وحدتهم اشد استيناسًا من الناس في كثرتهم وأَوْحَشُ ما يكون الناس آنَسُ ما يكونون وآنَسُ ما ه (٢) يكون الناس أَ وْحَشُ ما يكونون، ومُطَرَّف بن عبد الله من كبار التابعين وكذلك عمر بن عبد العزيز (١) رضى الله عنه من الايمّة الراشدين، وذُكر عن بعض العارفين انه قال انّ لله (١)عزّ وجلّ عِبادًا ارادهم بحقّ حقايق الْأُنْس به (٤) فأ خَذهم به عن وجد طعم الخوف (٥) ممّا سواه، والأنس بالله لعبدٍ قد كملت طهارته وصفاء ذِكْره واستوحش من كلّ ما يشغله عن الله ، تعالى فعند ذلك آنسَهُ الله (١) تعالى به، وأهل الأنس في الأنس على ثلثة احوال فمنهم من أنس بالذِّكْر واستوحش من الغفلة وأنس بالطاعة واستوحش من (٦) الذنب كما (٧) حُكى عن سهل بن عبد الله (١) رحمه الله انّه قال اوّل الأنس من العبد أن تأنس النفس وانجوارح (٨) بالعقل ويأنس العقل والنفس بعلم الشرع ويأنس العقل والنفس والجوارح (١) بالعمل لله خالصًا فيأنس ١٠ العبد بالله اى يسكن اليه، وإكال الثاني من الأنس فهو لعبدٍ قد استانس Af. 286 بالله واستوحش ممَّا سواه من العوارض والخواطر المشغَّلة كما (١٠) ذُكر عن ذى النون (١١) رحمه الله انه قيل له (١) ما علامة الله نس بالله قال اذا (١٢) رأيتَهُ يؤنسك بَخَلْقه (١٢)فانّه هو ذا يُوحشك من نفسه وإذا رأيتَهُ يوحشك من خَلْقه فهو (١٤) ذا يؤنسك (١٥) بنفسه، وسُيل الجُنيْد (١) رحمه الله عن الأنس

رُوى ايضًا من اشتاق الى الجبّة (١)سارَعَ الى الخيرات، وقد رُوى ايضًا (١) اشتاقت الجبَّة الى (١) ثلثة الى عليَّ وعَمَّار وسَلْمانَ رضى الله عنهم (١٤) اجمعين، والشوق (٤) هو لعبد قد تبرّم ببقآيه شوقًا الى لقآء محبوبه، وسُيل بعضهم عن الشوق فقال (٥)همان القلب عند ذكر المحبوب، وقال آخر الشوق نار الله ه (٤) نعالى أشعلها في قلوب اوليآبه حتى يُحرق بها ما في قلوبهم من الخواطر والارادات والعوارض والحاجات، وقال (١) الجَريري (١) رحمه الله تعالى لولا أنَّ في الشوق مُتعةً ما حُمِلَ (^)الضُّرّ، وقال ابو سعيد الخرّاز (٤) رحمه الله مُلِئَتُ (أ) قلوبهم من المحبّة فطارول بالله (٤) عزّ وجلّ طربًا وهامول اليه اشتياقًا فيا لَهُمْ من (١٠) قَلِقِ مشتاق أَسِفٍ بربّه كَلِفٍ دَنِفٍ ليس لهم سَكَنْ غيره ولا ١٠ مألوفٌ سواه، وأهل الشوق في الشوق على ثلثة احوال فمنهم من اشتاق الى ما وعد الله (٤) تعالى لأوليآيه من النواب والكرامة والفضل والرضوان ومنهم من اشتاق الى محبوبه من شدّة محبّته وتبرّمه ببقآبه شوقًا الى لقآبه ومنهم من A£.28a شاهد قُرْبَ سيده (١١) أنّه حاضر لا يغيب فتنعّم قلبه بذكره وقال انّما يُشتاقُ الى غايب وهو حاضرٌ لا يغيب فذهب بالشوق عن رؤية الشوق فهو مشتاق بلا شوق (١٢) ودلاَيلُهُ نَصِفُهُ عند اهله بالشوق وهو لا يصف نفسَهُ بالشوق، ١٥ والشوق يقتضي الأنس،

## باب حال الأنس،

(۱۲) قال الشيخ رحمه الله تعالى ومعنى الْأنْس بالله (٤) تعالى الاعتماد عليه والسكون اليه (٤) والاستعانة به ولا يتهيّأ أن يُعَبَّر عنه بأكثر من هذا، وقد

<sup>(</sup>۱) الشناق (۲) الشناق (۲) السارع (۱) المناق (۲) المناق (۲) المناق (۱) المربع (۱) المحريري (۱) المحرير (۱) المحرير (۱) المحرير (۱) المحرير (۱) المحرير (۱) المحريري (۱) المحرير (۱) المحرير (۱) المحريري 
والرجاء فقال انّ الحَلْق (۱) بالرجاء والمحوف (۱) مُوْذَنون وما دام لم (۱) يَتَرَقَّ العبد في طُرُقهما ولم (٤) يترقّ من بينهما لم يَصِلُ الى حقيقة حقها ويكون مرتبطاً بما لا حاصل له فيهما عند المحقيقة، قيل فا ها يعني المخوف والرجاء قال زمامان (۱) للنفس حتى لا تخرج الى رعوناتها من الإدلال والأمن والإياس والقطع، (۱) وقال ابو بكر الواسطى (۱) رحمه الله المخوف له ظُلَم يتجيّر صاحبُهُ تحته يطلب ابدًا المخرج منه فاذا جاء الرجاء بضيائه خرج الى مواضع الراحة (۱) فغلب عليه التمنّى ولا (۱) ينفع حسن النهار الآ (۱۱) بظلمة الليل (۱۱) وفيهما صلاح الكون فكذلك القلب مرّة في ظُلَم المخوف اسير (۱۱) فاذا طرق طوارق على مأووف والرجاء فهو امير ما عبة لا خوف معها فهى مأووفة وكل خوف لا رجاء معه فهو مأووف وكل رجاء لا خوف معه كذلك، والرجاء والمحبّة يقتضيان (١٤) الشوق، مأووف وكل رجاء لا خوف معه كذلك، والرجاء والمحبّة يقتضيان (١٤) الشوق،

#### (١٥) باب حال الشوق،

قال الشيخ رحمه الله تعالى (١٦) وحال الشوق حال شريف، رُوى عن النبي صلعم انه قال (١١) الا هل مشتاق الى المجنّة (١١) هي وربّ الكعبة رَيْحانة ٥٠ تهتزُّ ونَهْر مُطّرِد وزَوْجة (١٩) حسناً ، ورُوى (٢٠) عنه عليه السلم انه كان يقول في دعاً يه (١١) أَسْتَلُكَ (١) لذّة النظر الى وجهك والشوق الى لقابك ، (١٦) ولذّة النظر الى وجه الله (١١) تعالى في الآخرة والشوق الى لقائه في الدنيا ، وقد

<sup>.</sup> بنرقا B (١) . مودبين . B app. موذنين A . باكنوف والرجا B (١) . بنرقا B (٥) . برق B (٤) . النفوس B (٥) . برق B (٤) . فلمت B (١) . النفوس B (١٠) . بقل B (١٠) . رحمه الله تعالى and b بقل B om. from بالاهل مشتاقون B (١٠) . الاهل مشتاقون B (١٠) . الاهل مشتاقون B (١٠) . فلذة B (١٠) . ولم يتشرف النبي صلح الى المجتّة

ربّه، وقال صلعم لو وُزن خوف المؤمن (١) ورجاً ؤه لاعتدلا، وقال بعضهم الخوف والرجآ جناحا الاالعمل لا يطير الا بهما، وقال ابو بكر الورّاق الرجا َ ترويج من الله (٢) تعالى لقلوب الخايفين (٤) ولولا ذلك لتلفث نفوسهم وذهلتْ عقولهم، والرجآ على ثلثة اقسام رجآ في الله ورجاً في سعة رحمة · الله ورجاً في ثواب الله، (°) فالرجاً في ثواب الله وفي سعة (٦) رحمته لعبدٍ Af. 27a مريد قد سمع من الله ذكر المِنَن فرجاه وعلم (١)انّ الكرم والفضل والجود من صفات الله فارتاح قلبه الى المرجّق من كرمه وفضله كما حُكى عن (٨)ذى النون المصرى (٢)رحمه الله انّه كان يدعو ويقول اللهمّ انّ سعة رحمتك أَرْجَأُ لنا من أعالنا عندنا واعتادُنا على عنوك ارجأً (أ)عندنا من عقابك ١٠ لنا، وكما قال بعضهم الَّهي أنت لطيف لمن قَصَدَك في ارادته ورجاك (١٠) في ملمّاته فيا منتهى آمال الراجين (٢) أرْجِنا راحة عاجلة تُوردُنا مَناهلَ مسرّتك وتؤدّينا الى قربك، والراجي في الله تعالى هو عبد تحقّق (١١)في الرجاّ و(١٢)فلا يرجو من الله شيئًا سوى الله كما سُيل الشِّبلي (٢) رحمه الله عن الرجاَّ فقال الرجاَّ أن ترجوه أن لا يقطع بك دونه، وقال (١١) ذو النون (٢) رحمه الله بينا ١٥ انا أُسيرُ في بعض البوادي اذ لقيتْني امرأة فقالت لي من (١٤)انت قلت رجلٌ غريبُ فقالت وهل (١٥) يُوجَدُ مع الله تعالى احزان (١٦) الغربة،

## فصل في معنى الخوف والرجآء،

(۱۱) قال الشيخ رحمه الله لهماً لسان اهل النهايات والمتحقّقين في الخوف والرجاء فالذي يقول احمد بن عطاء (۱) رحمه الله حين سُيل عن الخوف

<sup>(</sup>۱) فاولا B (۱) فاولا B (۱) العلم B (۱) ورجاه B (۱) ورجاه B (۱) لنا A (۱) ذا A (۱) بان B (۱) ورجاه B (۱) فالراجى (۱) (۱) من B (۱۱) بالماته B (۱۰) من B (۱۱) برجى B (۱۰) فاين A (۱۱) فاين A (۱۲) فالم الشيخ رحمه الله B (۱۷) فالغريب من يكون عنه غريباً (۱۷) . الغريب من يكون عنه غريباً

في خلاصها من أَمْر الله (١) عزّ وجلّ، وقال ابن خُبيَّق (١) رحمه الله اكنايف عندى أن يكون مجُكُم الوقت فوقتُ يخافه (٢) المخلوق ووقتُ يأمنه، وقال ££.26 القنّاد (١) رحمه الله علامة الخوف ان لا يعلّل نفسَهُ بعَسَى وسَوْف، وقال بعضهم علامة خوف الله (١) تعالى هيجان القلوب وشدّة الذعر من الترهيب، ه وقال (١) ابن خُبيَق (١) رحمه الله اكنايف عندى من (٤) يخاف من نفسه اكثرَ ممّا يخاف من (٥)الشيطان، (٦) وإمّا اهل الخصوص من الخايفين فخوفهم على ما قال سَهُل بن عبد الله (١)رحمه الله لو قسم (٧)ذرّة من خوف الخايفين على اهل الارض لسَعِدول بذلك اجمعين، فقيل له فكم يكون مع الخايفين من هذا الخوف قال مثل الجبل، وقال (١) ابن الجاّلاَء الخايف عندے ١٠ الذي لا يخاف غير الله (١) تعالى، وقال الهاسطي (١) رحمه الله الاكابر يخافون القطع والاصاغر يخافون العقوبة وخوف الاكابر أَقْطَعُ لأن ما دام (^)للنفس في النفس من رعوناتها (١) بقيّةُ (٩) فليس بمُحْسِن وإن اتى بكلّ تفويض وتسليم، (١٠)قال الشيخ رحمه الله معنى (١١)رعوناتها تدبيرها ودعواها ونظرها الى طاعاتها، والرجآء مفرون بالخوف،

## باب (۱۲) الرجاء،

(١٠) قال الشيخ رحمه الله والرجآء حال شريف، قال الله (١٢) نعالي (١٤) لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللهِ أُسْوَقُ حَسَنَةٌ لِهَنْ كَانَ يَرْجُوا ٱللهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ، وقال في أَية أُخرى (١٠) يَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ، وقال في آية أُخرى (١٦) فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا (١٧) صَاكِمًا قالوا في التنسير ثواب

<sup>(</sup>۱) B om. (۲) AB المخاوف A in marg. المخلوق. (۱۶) B om. النفس B (٨) . ذرة B (٧) . فاما B (٦) . السلطان B (٥) . يخاف من قال الشيخ رحمه الله .B om. قال الشيخ رحمه .رعوناتها وليس B (۱۱) .وليس B (۹) (۱۲) B مال الرجا (۱۲) Kor. 33, 21. (۱۰) Kor. 17, 59. ولا يشرك بعبادة ربّه احدًا :Kor. 18, 110. (۱۲) B adds the remainder of the verse ولا يشرك بعبادة ربّه احدًا

## باب حال الخوف،

(١)قال الشيخ رحمه الله (٢)فامًا (٢)حال المخوف فانَّما ذكرْنا الخوف والمحبّة لأنّ حال القُرْب يقتضى حالَيْن فمنهم من يغلب على قلبه الخوف من نظرهِ الى قُرْب الله منه ومنهم من يغلب على قلبه المحبَّة (٤) وذلك على حسب ه ما قسم (°)الله للقلوب من التصديق وحقيقة اليقين واكخشية وذلك من كَشْفِ الغُيوب فان شاهَدَ قلْبُهُ في قربه من سيَّن عظمتَهُ وهيبته وقدرت فيؤدّيه ذلك الى الخوف وإلحياً، والوجل وإن شاهد قلبه في (٦)قربه أُطْفَ سيَّده وقديم عطفه وإحسانه (٥)له ومحبَّته ادَّاه (٥)ذلك الى المحبَّة والشوق والفلق وانحَرَق والتبرّم بالبقآء وذلك بعلمه ومشيّته (٢) وقدرته ذلك تقدير ١٠ العزيز العليم، والخوف على ثلثة اوجه وقد ذكر الله تعالى الخوف وقرنـــه بالايمان بقوله (٨) فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِنْ كُنْتُمْ مُوْمِنِينَ فَهْذَا خُوفَ الْأَجِلَّة، وقوله (أ) وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتَانِ فَهْذَا خُوفَ الْأَوْسَاط، وقال (١٠) يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ ٱلْقُلُوبُ وَالْأَبْصَارُ فَهِذَا خوف العامَّة، فَهُم من خاف من سَخْطه وعقابه كما ذكر الله (٥) تعالى يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ ٱلْفُلُوبِ وَٱلْأَبْصَارُ ١٥ وهم العامَّة فخوفهم اضطراب قلوبهم ممَّا علموا من سطوة معبودهم، وامَّا الاوساط فخوفهم من القطيعة واعتراض الكدورة في صفاً. المعرفة، وسُيل الشِبْلي (°) رحمه الله عن الخوف فقال تخاف ان لا يسلَّمك اليك كما قال ابو سعيد الخرّاز (°) رحمه الله في (١١) كلام له قال شكوتُ الى بعض العارفين الخوف فقال لى إنَّى اشتهى ان أرى رجلاً يدرى أيش الخوف من الله ثم. ٢٠ قال انّ آكثر اكخايفين خافوا على انفسهم من الله شفقةً منهم على انفسهم وعملاً

<sup>(</sup>A) Kor. 3, 169. (۹) Kor. 55, 46. (۱۰) Kor. 24, 37. (۱۱) B مكلامه for ما كلام له.

كما حُكى عن ابى الحسين النورى (١) رحمه الله انّه سُيل عن المحبّة فقال هَتْكُ الْأَسْتَارِ وَكَشْفُ الْأَسْرارِ، وسُيل (١٥) ايضًا ابرهيم الخوَّاص عن المحبَّة فقال مَحْوُ الارادات واحتراق جميع الصفات وإكماجات، وقد سُيل ابو سعيد (١) الخرّاز رحمه الله عن المحبّة فقال طوبي لمن شرب كأسًا من محبّته · وذاق نعيمًا من مناجاة الجليل وقُرْبِهِ (٤) بما وجد من اللذَّات مجُبَّه فمُلئ قابُه حبًّا وطار بالله (١)طربًا وهام اليه اشتياقًا فيا له من وامقي أُسِفٍ بربَّه كَلِفٍ دَنف ليس له سكن غيره ولا مألوف سواه، وإمّا الحال الثالث من المحبّة فهو محبّة الصدّيقين والعارفين تولّدت من نظرهم ومعرفتهم بقديم حبّ الله (١) نعالى بلا علَّة فكذلك احبُّوه بلا علة، وصفة هنه المحبَّة ما سُيل (٥) ذو ١٠ النون (١) المصرى فقيل له ما المحبّة (٦) الصافية التي لا (٧) كدرة فيها قال حبّ الله الصافى الذي لا كدرة فيه سقوط المحبّة عن القلب والجوارح حتى لا يكون فيها المحبّة وتكون الاشيآء (^) بالله ولله فذلك المحبّ (٩) لله، وقال ابو يعقوب السوسى (١) رحمه الله لا تصحّ المحبّة حتى (١٠) يخرج من رؤيــة المحبَّة الى رؤية المحبوب (١١) بفنآء علم المجبَّة من حيث كان له المحبوب في ١٥ الغيب ولم يكن هو بالمحبّة فاذا خرج المحبّ الى هذه النسبة كان (١٢)محبًّا من غير محبّة، وسُيل الجُنّيْد (١)رحمه الله عن المحبّة فقال دخولُ صفات المحبوب على البدل من صفات المحبِّ، فهذا على معنى قوله حتى أُحبَّهُ فاذا £££. أُحْبَبُهُ كُنْتُ عَيْنَهُ الذي يُبْصِر (١٢) به وسَمْعَهُ الذي يسمع به ويَدَهُ الذي يبطش به،

<sup>.</sup> الخواز رحمه الله . (٢) B om. (١) المخوَّاص follows ايضًا الله . (١) B om. (١) . لله وبالله B (٨) .كدورة suppl. in المحبُّ (١٠) . لله عز وجل B (٩) marg. A after يخرج. (١١) B غلم المحبة (١١) على المحبة (۱۲) B بعب.

<sup>(17)</sup> Altered in A to 16.

وَيُعِبُّونَهُ، وقال (١) قُلْ إِنْ كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَّبعُونِى يُعْببُكُمُ ٱللهُ وقال في موضع آخر (١) يُحِيُّونَهُمْ كُحُبُّ ٱللهِ وَٱلَّذِينَ آمَنُواً أَشَدُّ حُبًّا لِلهِ، (١) فذكر في الآية الْأُولى محبَّه قَبْلَ محبَّهم وفي (٤) الآية الثانية ذكر محبَّتهم له ومحبَّه لهم وفي الآية الثالثة ذكر محبّتهم له، وحالُ المحبّة لعبدٍ نظر بعينه الى ما انعم الله ه (°) به عليه ونظر بقلبه الى قُرْب الله تعالى منه وعنايته (°) به وحنْظه وكلايته له (٦) فنظر بايانه وحقيقة يقينه الى ما سبق له من الله تعالى من العناية والهداية وقديم حبّ الله له فأُحبَّ اللهَ (١)عزّ وجلّ، وأهل المحبّة على ثلثة احوال فاكال الاوّل من المحبّة محبّة العامّة يتولّد ذلك من احسان الله (٤) نعالى اليهم وعطَّفه عليهم، وقد رُوى عن النبي صلعم انَّه قال جُبِلَت ١٠ القلوب على حبّ من أحْسَنَ اليها وبغض من اساء اليها اكحديث، وهذا الحال من المحبّة شَرْطُها ما سُيل سُمْنون (٤) رحمه الله عن المحبّة فقال صفاء الودّ مع دوام الذكر لأنّ من احبّ شيئًا أَكْثَرَ (٤) من ذَكْره، وكما سُيل سَهْل ابن عبد الله (٤) رحمه الله عن المحبّة فقال موافقة القلوب لله والتزام الموافقة لله ولتّباع الرسول صلع مع دوام الاستهتار بذكر الله (٤) تعالى ووجود حلاوة ١٥ المناجاة لله عزّ وجلّ، وسُيل الحسين بن (١)على (١) رضى الله عنه عن المحبّة فقال بَذْلُ المجهود واكحبيبُ يفعل ما يشآء، وكما سُيل بعض المشايخ عن 14.25 المحبّة فقال استهتار القلوب بالثناء على المحبوب (†) وإيثار طاعته والموافقة له كا قال القايل،

(۱۱) الوُكانَ حُبُكَ صادِقًا لَأَطَعْتَهُ \* إِنَّ المُحِبَّ لِمَنْ يُحِبُّ مطيعُ ، ٢٠ واكحال الثانى من المحبَّة وهو يتولّد من نظر القلب الى غناء الله (۱۱) وجلاله وعظمته وعلمه وقدرته وهو حبّ (۱۲) الصادقين والمتحقّقين وشَرْطُها ووَصْنُها

<sup>(</sup>١) Kor. 3, 29. B om. قل. (٢) Kor. 2, 160. (١) B om. وذكر B om. (٤) B om. او كلا added in marg. A. (١) A om. (١) عبله A in marg. حبله B (١٠) . واتباع B (١٩) . واتباع B (١١) .

وَتَحَقَّقُتُكَ فَي (االسَّرِ (۱) فَناجاكَ لِساني \* (۱) فَاجْتَمَعْنَا لِمَعَانِ وَاَفْتَرَقْنَا لِمَعَانِ وَوَالَ الْمَعْيَبُكَ النَّعْظِيمُ عَنْ لَحْظِيمِنا في \* فَلَقَدْ صَبَّرَكَ الوَجْدُ مِنَ الأَحْشَاءَ داني، وقال الجُنيْد (٥) رحمه الله وإعلم انّه (١) يقرب من قلوب عباده على حسب ما يرى من قرب قلوب عباده منه فانظر (١٠) ما ذا يقرب من قلبك، وقال ٥ أخرُ ان لله (٥) تعالى عبادًا قرّبهم (١١) الله عزّ وجلّ بما هو (١١) به قريب البهم، (١١) وهذه الدرجة الثانية من حال القرب، فامّا حال الكَبراء وأهل النهايات فهو على ما قال ابو الحسين النورى (٥) رحمه الله لرجل دخل عليه فقال من أَيْنَ أَنْتَ (١١) قال من بغداد قال مَنْ صحبتَ بها قال (٤١) ابا حمزة قال اذا رجعت الى بغداد من فقر السوسى (٥) رحمه الله ما دام العبد يكون بالقرب لم يكن قرب القرب عنوس القرب بالقرب بالقرب بالقرب عن القرب بالقرب بالقرب عن رؤية القرب بالقرب الله منه، وحال الغرب يقنضى (٥) حال المحبّة وحال الخوف،

## باب حال المحبّة،

10

(۱۷) قال الشيخ رحمه الله (۱۸) فامًا حال المحبّة فقد ذكر الله (۱۹) نعالى (۱۲) المحبّة في مواضع من كتابه فقال (۲۱) فَسَوْفَ (۲۲) يَأْ تِي اللهُ بِقَوْمٍ يُجِنَّهُمْ

<sup>(</sup>١) ه. سرى B (١) . فاجتمعها لمعانى وافترقا لمعانى وافترقا لمعانى وافترقا لمعانى وافترقا المعانى فغاطبك B (١) . سرى B (١) الله عز . (٨) B om. (١) . عبا ذا يقربك B (١) . تقرب A (١) . فكانول B (١٠) . فكانول B (١٠) . وهذا درجة النانى B (١١) . فقال B (١١) . فقال B (١١) . فقال الشيخ رحمه الله . (١٧) B om. وقال B (١٦) . فذاك B (١٥) . فذاك B (١٦) . نعلى ذكره B (١٦) . تعلى ذكره B (١٦) . تعلى ذكره B (١٦) . ريات B (١٦) . يات B (١٦) . يات B (١٦) .

الله لبعض حكماً عنراسان ممّن قد ولع بالجهل وقارن التقشّف (١) أَوَما علمتَ انّ ما تقارن ببدنك (١) اقذار في جنب ما تطالع بقلبك وما (١) تطالعه بقلبك هباء في جنب ما تراقب في سرّك (٤) فراقب الله (٥) نعالى في سرّك وعلانيتك (٥) فانه (١) خير ممّا تقارن من عملك وعبادتك، والمراقبة تقتضى حال القرب،

## باب حال القرّب،

Af. 24b

Af

<sup>(</sup>۱) B أما. (۲) B أمراقبة (٤) المراور (١) B أمراور (١) المورد (١) المورد (١) المورد (١٠) B أمرورد (١٢) للمورد (١٢) المورد (١٢) للمورد (١٢) B أمرورد (١٢) للمورد (١٢) B أمرورد (١٢) B أمرورد (١٦) B أمرورد (١٦) B أمرورد (١٨) B أمرورد

٨٤.٤٨٥ (أ) وَكَانَ ٱللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءَ رَقِيبًا، وقال (٢) عزّ وجلّ (٢) مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلِ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ، وقال (\*) يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَنَجْوَيَكُمْ (°) وَيَعْلَمُ مَا تُسِرُّونَ وَمَا نُعْلَنُونَ، ومثله في القران كثير، ورُوى عن النبي صلع انَّه قال آعْبُد الله كانّك تراه فان (٦) لم تكن تراه فانّه يراك، (١) والمراقبة لعبد قد علم وتيقّن ه انّ الله (١) تعالى مطَّلع على ما في قلبه وضميره (١) وعالم بذلك فهو يراقب الخواطر المذمومة المشغّلة للقلب عن ذكر (١٠)سيّن كما قال ابو سليمن الداراني (٢) رحمه الله كيف يخفي عليه ما في القلوب ولا يكون في القلوب الاً ما يُلقى (١١) فيها افيَخْفي عليه ما هو (١١)منه، (٧) وقال الحُنيَّد (٢) رحمه الله قال (۱) لى ابرهيم الآجرّى (۱) رحمه الله يا غلام لأن تَرُدّ من همَّك الى الله ١. (٢) تعالى ذرّةً خيرٌ لك ممّا طلعت عليه الشمس، وقال (١٢) انحسن بن على الدامغاني (١) رحمه الله عليكم مجفظ السراير (١٢) فانَّه مطلَّع على الضاير، وأهل المراقبة على ثلثة احوال في مراقبتهم فامّا ما قال (١٤)الحسن بن (١٥)على فهذا حال الابتدآء في المراقبة، وإمَّا المحال الثاني في المراقبة (١٦) فكما حُكى عن احمد بن عطاً ، (١) رحمه الله انّه قال خَيْرُكُم من راقب الحقّ بالحقّ في فناً ، ١٥ ما دون اكحقّ وتابع المصطفى (١)صلعم في افعاله وإخلاقه وآداب، وإمّا (١١) كال الثالث فحال الكبراء من اهل المراقبة فانهم يراقبون الله (٢) تعالى ويسألونه ان يرعاهم فيها لانّ الله (١٨)عرّ وجلّ قد خصّ نجباً ء، وخاصّته بأن لا يَكِلهم في جميع احوالهم الى نفوسهم ولا الى احد وهو الذك يتولَّى امرهم فقال عزّ وجلّ (١٩) وَهُوَ يَتَوَلَّى ٱلصَّالِحِينَ، وقال (١١٠٠) بن عطآء (٢) رحمه

<sup>(</sup>۱) Kor. 33, 52. (۲) Bom. (۲) Kor. 50, 17. (٤) Kor. 9, 79. Kor. has ونجواهم (٥) Kor. 64, 4. (۲) Bom. رمانه ونجواهم (۱) الله سيك (١٠) Bom. مال والحراقبة (١٠) الله سيك (١٠) before أو before الو المراقبة (١١) الله المغاني عليكم بحفظ (١٥) Badds: مالكرامغاني عليكم بحفظ (١٥) Badds: السراير فانه مطلع على الضاير (١٨) B. السراير فانه مطلع على الضاير (١٨) B. (١٨) السراير فانه مطلع على الضاير (١٨) B. (١٨) Kor. 7, 195, (٢٠) B. بين

القلب الى قديم اختيار الله (١) تعالى للعبد لانّه يعلم انّه (١) اختار له الافضل فيرضى به ويترك السخط، (٢) وقال ابو بكر الواسطى (١) رحمه الله ٱسْتَعْمِل الرضا جَهْدَك ولا تَدَع الرضا يستعملك فتكون محجوبًا بلذَّته ورؤية حقيقته، غير انّ اهل الرضا في الرضا على ثلثة (١٤) احوال فمنهم من عمل في إسقاط ° الجزع حتى يكون قلبه (°)مستويًا لله (۱)عزّ وجلّ فيما يجرى عليه من حُكّمْ (٦) الله من المكاره والشدايد والراحات والمنع والعطآء، ومنهم من ذهب عن رؤية (١) رضايه عن الله (١) عزّ وجلّ برؤية رضا الله عنه لقوله (١) تعالى (١) رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ (٩) وَرَضُوا عَنْهُ (١٠) فلا يثبت لنفسه قدم في الرضا (١١) وإن استوى عنك الشدّة والرخآء والمنع والعطآء ، ومنهم من جاوز هذا وذهب عن رؤية ١٠ رضا الله عنه ورضاه عن الله لما سبق من الله (١) تعالى لخَلْقه من الرضاكا قال ابو سليمن الداراني (١) رحمه الله ليس اعال الخلق بالذي (١٢) يُرضيه ولا بالذي (١٢) يُسخطه ولكنّه رضي (١)عن قوم فاستعملهم بعمل اهل الرضا وسخط (١)على قوم فاستعملهم بعمل اهل السخط، والرضا آخر المقامات ثم يقتضي من بعد ذلك احوال ارباب القلوب ومطالعة الغيوب وتهذيب الاسرار لصفآء ١٥ (١٤) اللَّذْكار وحقايق الاحوال، فاوّل حال من احوال ارباب القلوب (١) حال (١٥) المراقبة ،

## (١٦) باب مراقبة الاحوال وحقايقها وصفة اهلها، الله تعالى الشيخ رحمه الله (١٨) والمرافبة حال شريف قال الله تعالى

بالكال لا يكون الا لله (١) جلّ جلاله، وسُيل ابو عبد الله بن الجُلّاء عن التوكّل التوكّل فقال (١) الايوا على الله وحك، وسُيل الجُنيَّد (١) رحمه الله عن التوكّل فقال اعتماد القلب على الله (١) نعالى فى جميع الاحوال، وقد حُكى عن ابى سليمن الدارانى (١) رحمه الله انه قال لأحمد بن ابى الحوارى (١) رحمه الله ها المحد ان طُرُق الاخرة كثيرة وشيخك عارف بكثير منها الا هذا التوكّل المبارك فانّى ما شممت منه رابحة (١) وليس لى (١) منه مشام الريح، وقال بعضهم من اراد ان يقوم (١) بحق التوكّل فليحفر لنفسه قبرًا ويدفنها فيه وينسى الدنيا وأهلها لانّ حقيقة التوكّل لا يقوم له احد من الخلق على كماك، والتوكّل يقتضى الرضا،

## باب مقام الرضا وصفة اهله،

(\*)قال الشيخ رحمه الله (\*)الرضا مقام شريف وقد ذكر الله (\*)عزّ وجلّ الرضا في كتابه فقال (\*)رَضِيّ الله عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ، وقال (\*) وَرِضُوانَ مِن اللهِ مَنْ اللهِ أَكْبُرُ فَذَكَر انّ رضا الله (\*)عزّ وجلّ عن عباده أكبرُ وأقدمُ من Af.23 مرضاهم عنه، والرضا باب الله الأعظمُ وجنّة (\*)الدنيا وهو ان يكون قلب العبد ساكنًا تحت حُمْ الله (\*)عزّ وجلّ، وسُيل الجُنيْد (\*) رحمه الله عن الرضا الرضا فقال الرضا رفعُ الاختيار، (\*) وسُيل (\*) القنّاد رحمه الله عن الرضا فقال (\*) سكون القلب بمرّ القضاء، (\*) وسُيل ذو النون عن الرضا فقال سرور القلب بمرّ القضاء، وقال (\*) ابن عطاء (\*) رحمه الله الرضا نظرُ

وقال B (٤) عز وجل B (١) ان لا يكون الا الله وحان B (٦) عز وجل B (١) الله وقال B (١) عن وجل B (١) الله وقال B (١) الله وقال الشيخ رحمه الله B (١) الله الله (١) الله (١١) الله الله (١١) الله (١١) الله (١١) الله (١١) الله الله (١١) الله (١١) الله (١١) الله (١١) الله (١٥) الله (١٥) الله الله (١٥) ال

طَرْحُ البدن في العبودية وتعلّق القلب (١)بالربوبية والاطمأنينة الى الكفاية (٢) فَان أُعطى شكر وإن مُنع صبر (٢) راضيًا موافقًا (٤) للقدر، وكما سُيل (٥) ذو النون (٦) رحمه الله عن التوكّل فقال (٦) التوكّل نرك تدبير النفس والانخلاع من المحول والقوّة، وكما قال ابو بكر (١) الزقّاق (١) رحمه الله التوكّل ردّ ه العيش الى يوم واحد وإسقاط هم (١)غد، وسُيل رُوِّيم (٦)رحمه الله عرب التوكّل فقال الثقة بالوعد، وسُيل سهل بن عبد الله (٦) رحمه الله عن التوكّل فقال (٩) الاسترسال مع الله تعالى على ما يريد، وإمَّا توكُّل اهل المخصوص £4.23 فكما قال (١٠) ابو العبّاس بن عطآء (٦) رحمه الله من توكّل على الله لغير الله لم يتوكّل على الله (١١)في توكّله حتى يتوكّل على الله بالله (١٢)لله ويكون متوكّلًا ١٠ على الله في توكُّله لا لسبب آخر، (١١) او كما قال ابو يعقوب النهرجورے (٦) رحمه الله وقد سُيل عن التوكّل فقال موت (١٤) النفس عند ذهاب حظوظها (١٥)من اسباب الدنيا والآخرة، وقد قال ايضًا ابو بكر (١)الواسطي اصل التوكّل (١٦) الفاقة والافتقار وأن لا يفارق التوكّل في امانيه ولا يلتفت (١١) بسرّه الى توكّله لحظةً في عمره، وسُيل سهل بن عبد الله (٦) رحمه الله ١٥ (٦) ايضًا عن التوكّل فقال التوكّل وجهُ كلّه وليس له قفًا ولا يصحّ الا لأهل (١١/١ المقابر، فهولاً - اشاروا الى حقيقة توكّل المتوكّلين وهم الخصوص، وإمّا توكّل خصوص المخصوص فعلى ما قال الشِبلي (٦) رحمه الله حين سُبل عن التوكّل فقال ان تكون لله كما لم تكن ويكون الله (١٩) نعالى لك كما لم يزل، وكما قال بعضهم حقيقة التوكّل لا يقوم له احد من خَلْقه على الكمال لانّ الكمال

Af. 22b (1) إِنَّ (٢) صَوْتَ الْعُعِبِ مِنْ أَلَمِ الشَّوْ \* قِ (٣) وِخَوْفِ الفِراقِ يُورِثُ (٤) ضُرّا صَابَرَ الصَّبْرِ صَابْرا الصَّبْرِ صَبْرا، عليه السَّلْمِ لمَّا وُضع على وحجّة هذا (١) في العلم ما رُوى في الخبر ان زكريًا عليه السَّلْم لمَّا وُضع على رأسه المنشار أَنَّ انَّةً واحدة فاوحى الله (١) نعالى اليه ان صعدت (١) منك الى ها أنَّةُ أُخْرى لأقلبن السَّموات (١) والارضين بعضها على بعض، والصبر يقتضى التوكّل،

## باب مقام التوكل،

(۱۰) قال الشيخ رحمه الله والتوكل مقام شريف وقد امر الله (۱۱) تعالى بالتوكّل وجعله مقرونًا بالايمان لقوله (۱۲) تعالى (۱۱) وَعَلَى اللهِ فَتَوَكّلُوا إِنْ كُنتُمُ اللهِ وَمُومِينِنَ، وقال (۱۱) وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوّكُلِ الْمُتَوكِّلُونَ، (۱۱) وقال فى موضع آخر (۱۰) وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوكُّلِ الْمُومِينِنَ، فَخَصَّ توكّل المتوكّلين من توكّل المؤمنين ثم ذكر توكّل خصوص المخصوص فقال (۱۱) وَمَنْ يَتَوكَّلْ عَلَى اللهِ فَهُو حَسْبُهُ، لم يردَّم الى شيء سواه كما قال لسيّد المرسلين وإمام المتوكّلين (۱۱) وَتَوكّلْ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ مَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ مَا اللهُ قَالَ اللهُ عَلَى اللهُ عَن التوكّل فقال التوكّل قال التوكّل فقال التوكّل قال المتوكّل فقال التوكّل قال الموكّل

<sup>(</sup>۱) A corrector of A has indicated that this verse should follow the next one. (۲) B موت and so A in marg. (۴) A in marg. وحسن العزاء العزاء (۱) A in marg. (۱) A in marg. (١) In marg. (١) الموجد بورث عذرا الم الموجد (١) الموجد (١) الموجد (١) B om. (١) B o

له ايّ صبر اشدّ على الصابرين فقال الصبر في الله (١) نعالى فقال لا (٢) فقال الصبر لله افقال الرجل (٢) لا فقال الصبر مع الله فقال لا قال فغضب الشبلي (١) رحمه الله وقال وَيُعِك (٤) فأَيْشَ فقال الرجل الصبر عن الله (١)عرِّ وجلّ قال فصرخ الشبْلي (١) رحمه الله صرخة كاد ان يتلف روحه، وسألت · (°) ابن سالم بالبصرة عن الصبر فقال على ثلثة أَوْجُه منصبّر وصابر وصبّار فالمتصبّر (١) من صَبَرَ في الله (١) نعالى فمرّةً يصبر على المكاره ومرّةً يعجز، وهذا كما سُيل القنَّاد (١) رحمه الله عن الصبر فقال ملازمة (١) الواجب في الإعراض عن المنهيّ عنه والمواظبة على المأمور به، والصابر من يصبر في الله ولله ولا يجزع (١) ولا يتمكّن منه الجزع ويُتوقّع منه الشكوى، كما حُكى عن (١)ذك ١٠ النون (٩) رحمه الله انّه قال دخلت على مريض اعوده فيينا (١)كان يكلُّمني أن انَّةً فقلت له ليس بصادق في حبّه من (١٠) لم يصبر على ضربه قال فقال (١) بل ليس بصادق في حبّه من لم يتلذّذ بضربه، وكما قال الشِبْلي (١) رحمه الله لمَّا أُدخِلَ المارستان وقُيَّد فُدخل عليه (١١) بعض اصدقاَيه فقال لهم أَيْشَ انتم فقالوا نحن قوم نحبُّك فأخذ يرميهم (١٢) بالآجرّ فهربول فقال يــا ١٥ كذَّابين تدَّعون محبَّتي ولم نصبروا على ضربي، وإمَّا الصبَّار (١١) فذاك الذي صبره في الله ولله وبالله فهذا لو وقع عليه جميع البلايا لا يعجز ولا يتغيّر من جهة (١٤) الوجوب وإلحقيقة لا من جهة الرسم وإلخاَّقة، وكان يتمثَّل (١٥) الشبُّلي رحمه الله (١٦) بهن الابيات اذا سُيل عن الصبر،

عَبَراتُ خَطَّطْنَ فِي الْخَدِّ سطْرًا \* قَدْ (١٧) قَراها مَنْ لَيْسَ نُحْسِنُ يَقْرا

هو الصبر (٤) .. لا فقال .. (١) B om. (١) .. قال فقال (١) .. قال فقال (١) .. والله المرد (١) عنه المواحد (١) .. ين (١) المواحد (١) .. المواحد (١١) .. جماعة من .. (١١) A in marg. الشبكلي رحمه الله .. (١١) .. الموجود (١٤) .. فذلك (١١) .. ويضريهم .. الشبكلي رحمه الله .. (١٥) .. الموجود (١٤) .. فذلك (١١) .. ويضريهم .. قراهن (١١) .. بهذه الابيات .. بهذه الابيات .. بهذه الابيات .. بهذه الابيات .. المبتون (١١) .. بهذه الابيات .. المبتون (١١) .. بهذه الابيات .. المبتون (١١) .. بهذه الابيات .. المبتون المبتون (١١) .. بهذه الابيات .. المبتون (١١) .. بهذه الابيات .. المبتون (١١) .. بهذه الابيات .. المبتون المبتون (١١) .. بهذه الابيات .. المبتون المبتون (١١) .. بهذه الابيات .. المبتون (١١) .. بهذه الابيات .. المبتون المبتون (١١) .. بهذه الابيات .. المبتون المبتون (١١) .. بهذه الابيات .. المبتون المبتون المبتون (١١) .. المبتون المبتون (١١) .. المبتون المبتون (١١) .. 
انّه سُيل عن الفقير الصادق فقال لا يسأل ولا يردّ ولا يجبس، وكما سُيل (١) ابو عبد الله بن الجلّاء (١) رحمه الله عن حقيقة الفقر فقال هو ان لا يكون لك (١) فاذا كان لك لا يكون لك (٤) ومن حيث لم يكن لك لم يكن لك، وكما سُيل ابرهيم المخوّاص (١) رحمه الله عن علامة الفقير الصادق فقال تَرْكُ ومن أللتكوى (١) وإخفاء اثر البلوى، وهذا قد قيل ان هذا مقامه مقام الصدّيقين، ومنهم من لا يملك شيئا وإذا احتاج انبسط الى بعض اخوانه ممن يعلم انّه يفرح بانبساطه (١) اليه فكفّارة مسئلته صدقةٌ، وهذا كما سيُل (١/١ كَروب رعب الله عن حقيقة الفقر فقال لا يطلب المعدوم حتى يفقد الموجود، وكما سيُل رُويْم (١) رحمه الله عن الفقر فقال عدم كلّ موجود ويكون دخوله وكما مثام الصبر،

#### باب مقام الصبر،

(۱۰) قال الشيخ رحمه الله والصبر مقام شريف وقد مدح الله (۱۰) تعالى الصابرين وذكرهم في كتابه فقال (۱۱) إِنّهَا يُوفّى الصّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ الصابرين وذكرهم في كتابه فقال (۱۱) إِنّهَا يُوفّى الصّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ الله (۱۲) حِسَاب، وقد سُيل الجُنيْد عن الصبر فقال حَمْلُ المؤن لله (۱۲) تعالى  $A_{f.22a}$  حتى تنقضي اوقات المكروه، وقال ابرهيم المخوّاص (۱۲) رحمه الله هرب اكثر المخلق من حَمْل اثقال الصبر (۱۵) فالنجوا الى الطلب والاسباب واعتمدوا عليها كانبًا لهم ارباب، (۱۰) قال ووقف رجل على الشِبْلي (۱۲) رحمه الله فقال

<sup>.</sup> من B (۱) B om. ابو عبد الله (۲) B om. وإذا B (۲) B om. . . ابو عبد الله

<sup>.</sup> المحريرى B (١) . البهم (٧) Suppl. in A. B . السكون B (٥) . السكون

<sup>.</sup> قال الشيخ رحمه الله . (١٠) B om الصادقين (٩) A فقال الشيخ رحمه الله

<sup>(</sup>١١) Kor. 39, 13. (١٢) B adds: وقد ذكرهم الله عز وجل في غير موضع من كتابه

وقال وقف B (١٥) B وجل corr. in marg. B وقال وقف (١٤) عز وجل العربية وجل العربية وجل العربية وجل العربية والعربية

ولباس المرسَلين وجِلْماب الصامحين وتاج المتّقين وزَيْن المؤمنين وغنيمة العارفين ومُنْية المريدين وحصن المطبعين وسجن المذَّنبين ومكفَّر للسيِّئات ومُعظم للحسنات (١)ورافع للدرجات ومُبلغ الى الغايات ورضا انجبّار وكرامة (٢)لأهُل ولايته من الابرار والفقر هو شعار الصامحين ودأب المتقين، والفقرآ-ه على ثلث طبقات فمنهم من لا يملك شيئًا ولا يطلب بظاهره ولا بباطنه من احد شيئًا ولا ينتظر <sup>(٢)</sup>من احد شيئًا وإن أُعطى شيئًا لم <sup>(٤)</sup>يأخذ فهذا مقامه مقام المقرّيين كما حُكى عن (٥)سهل بن على بن سهل الاصبهاني انّه كان يقول حراً مُ على كلُّ من يسمَّى (٦) اصحابنا الفقرآء لانَّهم أَغْنَى خَلْق الله عزَّ وجلَّ، وكما سُيل ابو عبد الله بن الجُلّاء عن حقيقة النقر فقال أَضْرِبْ بَكُمَّيْك على ١٠ اكحابط وقل ربّى الله، وكما قال ابو على الروذباري سألني ابو بكر (١١)الزقّاق فقال يأبًا على لِمَ (^) ترك الفقرآء أَخْذَ البُلْغة في وقت اكحاجة قال فقلت لانبّهم مستغنون بالمُعْطى عن العطآء فقال نعم ولكن وقع لى شيء آخر ££ £ فقلت هات (°) أَ فِدْني ما وقع لك فقال لانبّم قوم لا ينفعهم الوجود اذ الله فاقتُهم ولا نضرّهم الفاقة اذ الله وجودهم، وسمعت ابا بكر الوجيهي يقول ١٥ سمعت ابا على يقول هذا، وسمعت ابا بكر الطوسي (١٠)يقول كنت مدَّةً طويلةً أَسأل عن معنى اختيار اصحابنا لهذا الفقر على ساير الاشياء فلم يُجبني احد مجواب يُقنعني حتى سألت نصر بن الحمّامي فقال لي لانّه اوّل منزلة من منازل التوحيد فقنعت بذلك، ومنهم من لا يملك شيئًا ولا يسأل احدًا (١١) ولا يطلب ولا يعرّض وإن أُعطى شيئًا من غير (١٢) مسئلة اخذ، وقد ٢٠ حُكى عن الجُنيَّد (١٠) رحمه الله انَّه قال علامة الفقير الصادق أن لا يسأل ولا يعارض وإن عورض سكت، وكما حكى عن سهل بن عبد الله (١٠)رحمه الله

(۱) رحمه الله حين سُبل عن الزهد فقال تَرْكُ حظوظ (۱) النفس من جميع ما في الدنيا، فهذا زهد المتحتقين لان في الزهد في الدنيا حظ (۱) النفس بقد في الدنيا، فهذا زهد المتحتقين لان في الزهد من الراحة والناء والمحمق واتخاذ المجاه عند الناس فمن زهد بقلبه في هذه المحظوظ فهو متحقق في زهك، والفرقة الثالثة علموا وتيقنوا ان و كانت الدنيا كلّها لهم (٤) ملكًا حلالًا ولا (١) يحاسبون عليها في الآخرة ولا ينقص ذلك ممّا لهم عند الله شيئًا ثم زهدوا فيها (١) لله عزّ وجلّ (١) لكان زهده في شيء منذ خلقها الله (١) تعالى ما نظر اليها ولو كانت (١) الدنيا تزرُن عند الله جناح بعوضة ما (٨) سقى الكافر منها شربة (١) من ماء فعند تزرُن عند الله جناح بعوضة ما (٨) سقى الكافر منها شربة (١) من ماء فعند عن الزهد فقال الزهد غفلة لانّ الدنيا لا شيء والزهد في لا شيء غفلة، وقال بحبي بن مُعاذ (١) رحمه الله الدنيا كالعروس ومن يطلبها ماشطنها وإنزاهد فيها يسخم وجهها وينتف شعرها ويخرق ثوبها والعارف مشتغل بالله لا يلتفت اليها، والزهد يقتضي معانقة الفقر واختياره،

### باب مقام الفقر (١١) وصفة الفقرآ،

النقرآء وذكرهم في كتابه (١٤) فقال (١٥) لِلْفَقَرَآءِ ٱلَّذِينَ أُحْصِرُوا فِي سَبِيلِ ٱللهِ النقرآء وذكرهم في كتابه (١٤) فقال (١٥) لِلْفَقَرَآءِ ٱلَّذِينَ أُحْصِرُوا فِي سَبِيلِ ٱللهِ (١) لَآلَةِ، وقال صلعم الفقر أَزْبَنُ بالعبد المؤمن من العذار الجيد على خدّ الفرس، وقال ابرهيم بن احمد المخوّاص (١) رحمه الله الفقر ردآء الشّرَف

<sup>(</sup>۱) B om. (۲) B التغوس (۲) (۲) التغوس (۱) التغوي (۱) التغيير (۱) التغير (۱) التغيير (۱) التغير (۱) التغير (۱) التغير (۱) التغير (۱) التغير (۱) التغير (

فقال المحلال الذي لا يُعْصَى الله فيه والمحلال الصافى الذي لا يُنْسَى الله فيه، (۱) فالورع فيما لا ينسى الله فيه هو الورع الذي سيل عنه الشبلى (۲) رحمه الله فقيل له (۲) يأبًا بكر ما الورع فقال ان تتورّع ان لا يتشتّت قلبك عن الله (۲) عزّ وجلّ طرفة عين، فالاوّل ورع العموم والثاني ورع المخصوص، والثالث ورع خصوص المخصوص، والورع يقتضى الزهد،

#### باب مقام الزهد،

A f. 20b

(أ) قال الشيخ رحمه الله والزهد مقام شريف وهو اساس الاحوال (أ) الرضية والمراتب السنية وهو اوّل قدم القاصدين الى الله عزّ وجلّ والمنقطعين الى الله والمراضين عن الله والمتوكّلين على الله نعالى فمن لم يُحكم اساسه فى الزهد الله والراضين عن الله والمتوكّلين على الله نعالى فمن لم يُحكم اساسه فى الذيا رأس كلّ خطية والزهد فى الدنيا رأس كلّ خطية والزهد فى الدنيا فقد سُمّى بأسم كلّ خير وطاعة ويقال انّ من (آ) سُمّى (ا) باسم (ا) الزهد فى الدنيا فقد سُمّى بألف اسم (۱) مذموم، وهو ما اختار رسول الله صلعم لنفسه (۱۱) باختيار الله بألف اسم (۱۱) مذموم، وهو ما اختار رسول الله صلعم لنفسه (۱۱) باختيار الله له، والزهد فى الحلال الموجود وامّا الحرام والشبهة فترْكُهُ واجب، والزمّاد وخلت قلوبهم ممّا (۱۱) المبتدئون وهم الذين خلت ايديهم (۱۱) من الاملاك وخلت قلوبهم ممّا (۱۱) المبتدئون وم الذين خلت ايديهم (۱۱) رحمه الله عن الزهد فقال ان يخلو قلبه ممّا خلت منه سرى السّقطى (۱) رحمه الله عن الزهد ووصْفُهم ما اجاب رُويْم بن احمد سرى وفرقة منهم متحققون (۱۱) فى الزهد ووصْفُهم ما اجاب رُويْم بن احمد بدا، وفرقة منهم متحققون (۱۱) فى الزهد ووصْفُهم ما اجاب رُويْم بن احمد بدا،

<sup>(</sup>۱) B om. (۲) والورع B (۲) والورع B om. in A, but suppl. in marg. (٤) B om. المرضية A (٥) وقال الشيخ رحمه الله suppl. in marg. A. (٨) B المزاهد B (١٠) والورع B (١٠) والورع B (١٠) والورع B (١٠) والمناهد B (١١) والمناهد B (١١) والمناهد B (١١) وسيار الله له B (١١) وسيار B (١١)

أَهْوَنُ عليّ من الورع اذا رابني شيء تركُّنهُ، ومنهم من يتورّع عمَّا (١) يقف عنه قلبه ويحيك في صدره عند تناولها وهذا لا يعرفه الا ارباب القلوب (T) والمتحنَّةون وهوكما رُوى عن النبي صلعم انَّه قال الإِثْم ما حاك في صدرك، ££.20 وقال ابو سعيد الحرّاز (٢) رحمه الله الورع ان (٤) تبرّأ من مظالم الخلق من · مناقيل الذرّ حتى لا يكون (°)لأحده قِبَلَك مظلمة ولا دعوًى ولا طِلْبة، (١) وكما حُكى عن (١) المحارث المحاسبي (١) رحمه الله انّه كان لا يدّ ين الى طعام فيه شبهة، وقال جعفر الخُلْدى (٢) رحمه الله كان على طرف اصبعه (٢) الوُسْطَى عِرْقُ اذا مدّ بن الى طعام فيه شبهة ضرب عليه ذلك العرقُ، وكما حُكى عن بشر الحافي (٢) رحمه الله انّه (٨) حُمل الى دعوة فوضع بين يديه طعام · فَجِهِد أَن يَدّ يِن اليه (٩) فلم تمتدّ ثم جهد فلم تمتدّ ثلث مرّات فقال رجل . ممَّن كان يعرفه انّ يك لا تمتدّ الى طعام حرام او فيه شبهة (١٠)ما كان أغْنَى صاحب هنه الدعوة أن يدعو هذا الرجل الى بينه، وتُقوى هذا حكايةُ سهل ابن عبد الله (١١) سمعتُ احمد بن محمّد بن سالم بالبصرة يقول سُيل سهل ابن عبد الله عن الحلال فقال الحلال الذي لا يُعْصَى الله فيه، (١٢) قال ١٥ ابو نصر رحمه الله والذي لا يعصي الله فيه لا يتهيّأ لأحد الوقوف عليــه الا باشارة القلب، فان (١٢) قال قايلٌ هل تَجِدُ لذلك اصلاً يُتعلَّق به من العلم (١٤) فيقال نَعَمْ قول النبي صلعم لوابصة أَسْتَفْتِ قَلْبَكَ وإن أَفْتاك المُفْتون والذى قال ايضًا الاثم ما حاك في صدرك، ألا ترى انّه قد ردّه الى ما يشير به عليه قلبه، وإمَّا الطبقة الثالثة في الورع فهم العارفون والواجدون وهو كما قال ابو سليمن الداراني (۱) رحمه الله كل ما شغلك عن الله فهو مشئوم (١) عليك، وكما قال سهل بن عبد الله حين سُيل عن الحلال الصافي

<sup>(</sup>۱) المختقين B ; والمحققون A (۲) . يقف ارباب القلوب ويحيك الح B (۱) . و المحققين B (۱) . المختقين C (۱) . المحتقين B (۱) . المختقين C (۱) . المحتوج B (۱) . المحتوج B (۱) . المحتوج B (۱) . المحتوج المحتوج المحتوج B (۱۱) . قال المحت A (۱۱) . قال المحت B (۱۲) . قال المحت B (۱۲) . 
١٥١. ١١٠ النون (١) رحمه الله عن التوبة فقال توبة العوام من الذنوب وتوبة (١) الخواص من الغفلة، (١) فاما لسان اهل المعرفة والواجدين وخصوص الخصوص في معنى التوبة فهو ما قاله (١) ابو المحسين النورى (١) رحمه الله (١) حين سيل عن التوبة (١) فقال التوبة ان تتوب (١) من كلّ شيء سوى الله (١) نعالى، وإلى هذا اشار الذي اشار بقوله ذنوب المقرّبين حسنات الأبرار وهو (١) ذو (١) النون والذي قال ايضاً رياء العارفين إخلاص المريدين لانّ الذك كان يتقرّب به العارف الى الله (١) عزّ وجلّ في وقت قصع وابتداً به وتعرّضه من القُربات والطاعات فلما تمكن وتحقّق بذلك وشملته انوار الهداية وأتته العناية وحوَته الرعاية وشاهد ما شاهي بقلبه من عظمة سيّن والتفكر في صنع من طاعاته وأعاله وقُرباته في حين ارادته وبداياته فشنّان بين تايب وتايب من طاعاته وأعاله وقُرباته في حين ارادته وبداياته فشنّان بين تايب وتايب (١) فتايث يتوب من (١) الذنوب والسيّئات (١) وتايث يتوب من الزلّل والغفلات وتايث يتوب من روئية المحسنات والطاعات، والتوبة تقتضى الورع، والغفلات وتايث يتوب من روئية المحسنات والطاعات، والتوبة تقتضى الورع، والغفلات وتايث يتوب من روئية المحسنات والطاعات، والتوبة تقتضى الورع،

#### باب مقام الورع،

النبي صلعم ملاك دينكم الورع، وأهل الورع على ثلث طبقات فمنهم من تورّع عن ملاك دينكم الورع، وأهل الورع على ثلث طبقات فمنهم من تورّع عن الشبهات (١١) التي اشتبهت عليه (١١) وهي ما بين (١١) الحرام البيّن واكحلال البيّن، وما لا يقع عليه اسم حلال مطلق ولا اسم حرام مطلق فيكون بين ذلك فيتورّع (١٦) عنهما، وهوكما قال (١١) ابن سيرين (١) رحمه الله ليس شيء ذلك فيتورّع (١٦) عنهما، وهوكما قال (١١) ابن سيرين (١) رحمه الله ليس شيء

ابو الحسين .B om. (٢) ه. وإما B (٢) . المخاص A (٢) B om. (٤) B om. فرا B om. فرا B om. فرا B om. فقال النوبة .B om. حيث B (٢) . حيث (٩) ه. وتايب (١٠) ه. الذنب B (١١) . الذنب B (١١) . الذنب B (١١) . الذنب B (١١) . قال الشيخ رحمه الله المحلال B (١٠) . وهو B (١٤) . الذي اشتبه B (١٦) . قال الشيخ رحمه الله . وي كمرام البين (١٢) B وهو (١٢) . والحرام البين

عنه التعب ووجود الالم الذي كان يجد قبل ذلك كما قال بعضهم (١) وأَظُنُهُ محمد بن واسع (٦) رحمه الله (١) قال كابدتُ الليلَ عشرين سنة (١) فتنعّمتُ (٤) به عشرين سنة ، وقال آخر وأظنّه ملك بن دينار (٦) رحمه الله مضغتُ القران عشرين سنة ، وقال الجُنيْد (٦) رجمه الله لا يُوصَلُ الى رعاية المحقوق الا بحراسة القلوب ومن لم يكن له سِر فهو مُصِرٌ والمُصرٌ لا تصفو له حسنة ، وأجوبة الشيوخ في المقامات تكثر وكذلك في الاحتصار (٦) وإلله الموفّق ،

#### باب مقام التوبة،

فال ابو يعقوب يوسف بن (٢) حمدان السوسى رحمه الله اوّل مقام من المتوبة المنقطعين الى الله (١) نعالى التوبة ، وسُيل السوسى عن التوبة فقال التوبة الرجوع من كلّ (٢) شيء ذمّه العلم الى ما مدحه العلم ، وسُيل سهل ابن عبد الله عن التوبة فقال أن لا تنسى ذنبك ، وسُيل (١) المُجنيّد (١) رحمه الله عن التوبة (١) فقال هى نسيان ذنبك ، قال الشيخ رحمه الله فالذى اجاب السوسى رحمه الله عن التوبة الجاب عن توبة المريدين (١) والمتعرّضين والطالبين الله ايضاً (١١) فكذلك ، وامّا ما اجاب المجنيد (١) رحمه الله عن التوبة ان ينسى ذنبه اجاب عن توبة المجتمّدين لا يذكرون ذنوبهم (١١) إلى غلب على قلوبهم من عظمة الله (١) تعالى ودوام ذكره ، وهو مثل ما سُيل رُويْم (١١) بن احمد رحمه الله عن التوبة فقال التوبة من التوبة ، وكذلك سُيل رُويْم (١١) بن واحمد رحمه الله عن التوبة فقال التوبة من التوبة ، وكذلك سُيل (١٥) ذو

<sup>(</sup>۱) B om. (۲) B om. (۱) اطنه B (۱) احمد B (۱) احمد B (۱) احمد B (۱) احمد الله (۱) احمد الله (۱۱) المعترضين B (۱۱) عن الحوبة الله (۱۱) المعترضين B (۱۱) الحمد رحمه الله (۱۱) الله اله (۱۱) الله (۱۱)

خَافَ مَقَامِی (۱) وَخَافَ وَعِیدِ، وقال (۱) وَمَا مِنَّا إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ، (۱) وقال سُیل ابو بکر الواسطی (۱) رخمه الله عن قول النبی صلعم الارواح جنود مجنّدة قال مجنّدة علی قدر (۱) المقامات والمقامات مثل التوبة والورع والزهد والفقر والصبر والرضا والتوكّل وغیر ذلك ،

#### (٥) باب في معنى الاحوال،

قال الشيخ رحمه الله وإمّا معنى الاحوال فهو ما يحلّ بالقلوب او تحلّ به القلوب من صفاء (١) الأذكار، وقد حُكى عن الجُنبُد (١) رحمه الله انّه قال (١) المحال نازلة تنزل بالقلوب فلا (١) تدوم، وقد قيل ايضًا انّ المحال هو الذكر المحفيّ، وقد رُوى عن النبي صلعم (١) انّه قال خيرُ الذكر المحفيّ، وليس المحال من طريق المجاهدات والعبادات والرياضات كالمقامات التي ذكرناها وهي مثل المراقبة والقرب والمحبّة والمخوف والرجاء والشوق والأنس والاطمأنينة والمشاهدة واليقين وغير ذلك، وقد حُكى عن ابي سليمن الداراني (١) رحمه الله انّه قال اذا صارت المعاملة الى القلوب استراحت المجوارح، وهذا الذي قال ابو سليمن (١) يحتمل معنيين احدها انّه اراد بذلك استراحت المجوارح وهذا الذي وا من المجاهدات والمكابدات من الاعال اذا اشتغل مجفظ قلبه ومراعاة سره من المجاهدات والمكابدات من الاعال اذا اشتغل مجفظ قلبه عن ذكر الله (١) نعالي ويحتمل ايضًا انّه اراد بذلك ان يتمكّن من المجاهدة والاعال (١) والعبادات ونصير وَطَنَهُ حتى يُستلدّها بقاب و وجد حلاوتها ويسقط (١) والعبادات ونصير وَطَنَهُ حتى يُستلدّها بقاب و وجد حلاوتها ويسقط (١)

<sup>(</sup>۱) B om. (٤) A adds وعيد وقال B om. (٤) A adds أن مقام الرجل (٢) B om. (٤) A adds in marg. والفرق بين المقام والمحال أن المحال ينزل بالقلوب فلا يدوم والمقام مقام الرجل (٥) B om. this heading and proceeds (٥) . بظاهره وباطنه فى حقايق الطاعات but corr. in marg. الادكار B (٦) . وإما معنى الاحوال المحجمل على معنيين but in marg. بجنمل معانى احدها A (٩) . انه قال (٨) احدها . والعبادة B (١٠) . احدها .

الدايم الذي ليس كثله شيء وهو السبيع البصير بلا كيف ولا شبه ولا مثل ينفي الاضداد والانداد والاسباب عن القلوب، وقد قيل ايضًا ان اصل المعرفة (۱) موهبة والمعرفة نار والايمان نور والمعرفة وجد والايمان عطائع، والفرق بين المؤمن والعارف المؤمن ينظر بنور الله والعارف ينظر بالله و (۱) عزّ وجل وللمؤمن قلب وليس للعارف قلب وقلب المؤمن المميئ بالذكر ولا يطيئ العارف بسواه، والمعرفة على ثلثة اوجه معرفة إقرار ومعرفة (۱) حقيقة ومعرفة (۱) مشاهاي وفي معرفة المشاهاي (۱) يندرج الفهم والعلم والعبارة والكلام، والاشارات في المعرفة (۱) ووصفها كثير وفي القليل (۱) كناية وغُنية المستدل والمسترشد وبالله التوفيق، وعن (۱) المحرفة فقال المعرفة اسم المعرفة المعرفة فقال المعرفة ا

£1.18 ومعناه (١٢) وجود تعظيم في القلب ينعك عن (١٢) التشبيه والتعطيل،

### كتاب الاحوال والمقامات،

#### (٢) باب في المقامات وحمّايقها،

(۱٤) قال الشيخ رحمه الله فان قيل ما معنى المقامات يقال (۱۰) معناه مقام العبد بين يدى الله (۱۲) عزّ وجلّ فيما يقام فيه من العبادات والمجاهدات والرياضات والانقطاع الى الله عزّ وجلّ، وقال الله (۱۷) نعالى (۱۸) ذٰلِكَ لِمَنْ

<sup>.</sup> بندرج فيها (١) . المشاهدة B (٤) . المحقيقة (٢) B om. (٢) B om. (٥) B وهبه B (١) . ووضعها ٨ (١٠) . حبوبه B محبوبه كليادي (١١) لا بادي with الزاهد (١٠) الرودباري suppl. in marg. B الزاهر أيادي (Qushayrí (4, 25) . الرودباري , b ut the edition containing the commentary of Zakariyyá Anṣári (Cairo, 1290 A. H.), I, 45, 11 marg. has ثبوت (١١) . الزاهر اباذي suppl. in A before النيخ رحمه الله هوا (١٠) . والتشبيه أن شاء الله . معنى B (١٠) . قال الشيخ رحمه الله om. قال الشيخ رحمه الله الله . تبارك وتعالى B (١١) . تبارك وتعالى B (١١) . تبارك وتعالى B (١١) . تبرك وتعالى B (١١) . تبارك وتعالى B (١١) . تبارك وتعالى B (١١)

(۱) أستار محارم الله (۱) تعالى، وقال بعضهم ليس بعارف من وصف المعرفة عند ابناء الآخرة فكيف عند ابناء الدنيا، وقال إن التفت العارف الى الخلق عن معروفه بغير إذنه فهو محذول بين خلقه، وقال كيف تعرفه وليس في قلبك وجود وليس في قلبك سلطان هيبته وكيف تذكره وتحبّه وليس في قلبك وجود أطافه وأنت غافل عمّا ذكرك به قبل خلقه، سمعت محمّد بن احمد بن مدون (۱) الفتراء يقول سمعت عبد الرحمن (۱) الفارسي وقد سُيل عن (۱) كال المعرفة فقال اذا اجتمعت المتفرّقات واستوت الاحوال والاماكن المعرفة فقال اذا اجتمعت المتفرّقات واستوت الاحوال والاماكن من وقت العبد وقتاً واحدًا بلا (۱) تغيير ويكون العبد في جميع احواله بالله ما ولله (۲) مأخوذًا عمّا سوى الله فعند ذلك يكون هذا (۱) حاله،

# باب في قول القايل يمَ عرفتَ الله والفرق بين (١/ المؤمن والعارف،

قيل لأبى الحسين النورى (<sup>7</sup>) رحمه الله بِمَ عرفت الله (<sup>7</sup>) نعالى (<sup>6</sup>) فقال بالله قيل فا بال العقل قال العقل عاجز لا يذلّ الاّ على عاجز مثله لمّا اه خلق الله العقل قال (<sup>7</sup>) له من انا فسكت فكحله بنور الوحدانية فقال انت الله فلم يكن للعقل أن يعرف الله الاّ بالله، وسُيل عن اوّل فرض افترض الله (<sup>7</sup>) نعالى على عباده ما هو (<sup>6</sup>) فقال المعرفة لقوله (<sup>7</sup>) تعالى (<sup>1</sup>) وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ (<sup>6</sup>) وقال (<sup>11</sup>) ابن عبّاس (<sup>7</sup>) رضى الله عنه ليعوفون، وسُيل بعضهم ما المعرفة (<sup>6</sup>) فقال تحقيق (<sup>11</sup>) القلب بإنْبات وحدانيته ليعوفون، وسُيل بعضهم ما المعرفة (<sup>6</sup>) فقال تحقيق (<sup>11</sup>) القلب بإنْبات وحدانيته المعرفة والسلطان والعظمة المحق

<sup>.</sup> وسقط B (٤) الفارسي يقول R (٢) B om. استنار A (١)

<sup>.</sup> حاله وإنه اعلم (٧) , وماخوذ B (٦) . وقال ابو نصر رحمه انه . (٥) .

<sup>. (</sup>١١) B الموقن A الموقن but corr. in marg. (٩) B الموقن (١٠) Kor. 51, 56.

<sup>(</sup>۱۲) B لقلب B (۱۲).

وقبوله لها ومعنى ذلك (۱) كما جاء في (۱) المحديث (۱) خرج رسول الله صلعم وبيده كتابان كتاب بيمينه وكتاب بشاله فقال هذا كتاب اهل المجنة بأسمايهم واسماء آبايهم وهذا كتاب اهل النار بأسمايهم واسماء آبايهم المحديث، وقال ابو بكر الواسطى (۱) رحمه الله لمّا تعرّف بنفسه الى خاصّته ما متحقت نفوسهم عن نفوسهم فلم يشهدو وحشة بشواهد الاوّل ممّا يبدو لهم الم المن شواهد المحظوظ وكذلك كلّ من أعقب بمعنى، (۱) وهذا معناه (۱) والله المعاد أن من شاهد الاوّلية فيما عرف (۱) بما تعرّف اليه معبودُهُ لم يشهد وحشة مع معرفته بذلك فيما سواه ولا أنسًا بهم،

#### باب في صفة العارف وما (٦) قالوا فيه،

ا قال مجبی بن مُعاذ الرازی (٤) رحمه الله ما دام العبد یتعرّف فیقال لا تَخْتَرْ شیئًا ولا نکن مع اختیارك حتی تَعْرِفَ فاذا عرف وصار عارفًا فیقال له إن شئت اختر وإن شئت لا تختر (١) لانیّك ان اخترْت فباختیارنا اخترت وإن شئت الاختیار فباختیار فائلک بنا فی الاختیار وفی ترك الاختیار، وقال مجبی (١) بن معاذ رحمه الله الدنیا عروس ومن یطلبها ما مشتغل بسیّل و الله المین وجهها وینتف شَعْرها و بخرق ثوبها والعارف بالله مشتغل بسیّل لا یلتفت البها، وقال اذا ترك العارف ادبه عند (١) معرفته فقد هلك مع الهالكین، وقال (١٠) دو النون (٤) رحمه الله علامة العارف ثلثة لا (١١) يُطفئ نورُ معرفته نور ورعه ولا یعتقد باطنًا من العلم (٤) ما ینقض علیه ظاهرًا من الحُمرُ معرفته علی هتك

<sup>(</sup>۱) ه om. حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم B (۱) . كما جآء B (۱) ه (۱) محديث رسول الله صلى الله عليه وسلم B (۱) . كما جآء B om. الما خرج وفى يده اليمسرى كتاب فقال المح بن معاذ . (۸) B om. فانك B (۲) . فانك B (۱) . فانك B (۱) . معروفه B (۹) . رجمه الله . رجمه الله

ورؤية العبودية لانّ من عرفه باكخلقة لم يعرفه بالمباشرة لانّ اكخلقة على \_ معنى قوله كُنْ والمباشرة اظهار حُرْمة لا استهانة فيه، قلتُ معنى قوله مباشرة Af. 17a يعني مباشرة يقين ومشاهدة القلب مجقايق الايمان بالغيب، قال الشيخ رحمه الله والمعنى فيما اشار اليه والله اعلم انّ التوقيت والتغيير لا يجوز على الله ه نعالی فهو فیما کان کهو فیما یکون وهو فیما قال کهو فیما یقول والأَدْنی عنای كَالْأَقْصَى والاقصى عنه كالادنى وإنها يقع (١) التعارف للخلق من حيث الخلق (١) والتلوين في القرب والبعد والسغط والرضا صفة للخلق وليس (١) ذلك من صفات الحقُّ (٤) والله اعلم، وقال احمد بن عطاءً (٤) رحمه الله في كلام له في معنى المعرفة ويُحْكَى (٤) ايضًا عن ابي بكر الواسطى (٥) رحمه الله ١٠ والصحيح لابن عطاء (٤) رحمه الله (٦) قال انَّما قبحت المستقبحات (١) باستتاره وحسنت المستحسنات بتجلّيه (٨) فانّهما نعتان يجريان على (٩) الابد بما جريا في الازل يُظهر الوسميُّن على المقبولين والمطرودين فقد بان شواهد تجلُّه على المقبولين (١٠) بضيآيها كما بان شواهد استتاره على المطرودين (١١) بظلمنها فا ينفع بعد ذلك الالوان المصفرّة ولا (١٢) الأكام المقصّرة ولا (١٢) التدرّع ١٥ بالمطبّقة والمرقّعة، (٤) قلتُ وهذا الذي قال ابن عطاء (٤) رحمه الله معناه (١٤) قريب من قول ابي سليمن عبد الرحمن بن احمد الداراني (١٤) رحمه الله حيث يقول ليس اعمال الخلق بالذي يُسخطه ولا بالذي يُرضيه انها رضي عن قوم فاستعملهم بعمل اهل الرضا وسخط على قوم فاستعملهم بعمل اهل السخط، ومعنى قول ابن عطآء (٤) رحمه الله قبحت المستقبحات باستتاره ٢٠ يعني (١٥) بإعراضه عنها (١٦) وحسنت المستحسنات بتجلّيه يعني بإقباله عليها

<sup>(</sup>۱) A in marg. النكوين (۲) B النكاوت. (۴) A كلك (٤) B om.

<sup>(°)</sup> B has ايضا instead of رحمه الله instead of قال انها. (۲) B om. أستتار (۳) B.

الدروع المطبقه B om. A الاكهام المقصر B (١٢) . بظلمها B om. A الدروع المطبقه

<sup>,</sup> افهاله عليها to وحسنت B om, from اعراضه (١٥) B عربيًا (١٤)

(١) بصفة لون انآيه ولا يغيّره لون (١) انآيه عن (١) صفآيه وحاله ويخال الناظر اليه ابيض (٤) أو اسود وهو في الانا بعني واحد وكذلك العارف وصفته مع الله (٥) عزَّ وجلَّ فيما يتداوله (٦) الاحوال يكون سرّه مع الله (٧) تعالى Af. 16b بعنى واحد ، وسُيل الجُنيْد (°) رحمه الله عن معقول العارفين (^) فقال ذهبوا ه عن وصف الواصنين، وسُيل بعضهم عن المعرفة فقــال مطالعة القلوب لافراده على لطايف نعريفه، وسُيل الجنيد رحمه الله فقيل له يأبًا القُسم ما حاجة العارفين (٩) [الى الله نعالى] قال حاجتهم اليه كلايته ورعايته لهم، وقال محمَّد بن الفضل السمرقندي رحمه الله بل لا حاجة لهم ولا اختيار اذ بغير اكحاجة والاختيار نالوا ما نالوا لانّ قيام العارفين بواجدهم و بقاَّؤهم بواجدهم ١٠ وفناً وهم بواجدهم، وقيل لمحمَّد بن الفضل رحمه الله حاجة العارفين الى ما ذَى قال حاجتهم الى الخصلة التي كملت بها المحاسن كلُّها وبفقدها قبحت (١١) المقابج كلُّها (١١) وهي الاستقامة، وسُيل بحبي بن مُعاذ رحمه الله عن صفة العارف فقال داخلُ معهم باين منهم، وسُيل مرّةً اخرى عن العارف فقال عبذُ كان فبان، وقيل لابي الحسين النوري رجمه الله كيف لا تدركه ١٥ العقول ولا يُعرف الله بالعقول فقال كيف يدرك ذو أُمَدٍ من لا أُمَدَ له (١٢) ام كيف يدرك ذو عاهة من لا عاهة له ولا آفة ام كيف يكون مكيَّفًا من كيّف الكَيْف ام كيف يكون محيَّةًا من حيَّث الحَيْث فسمّاه حيثًا وكذلك أَوَّلَ الاوِّل وَأَخَّرَ الآخر فسمَّاه اوَّلاً وآخرًا فلولا انَّـه أَوَّلَ الاوَّل وَأَخَّرَ الآخر ما عُرف ما الاوّلية وما الآخرية، ثم قال وما الازلية في اكحقيقة الاّ ٢٠ الابدية ليس بينهما حاجزٌ كما انّ الاوّلية هي الآخرية والآخرية هي الاوّلية وكذلك الظاهرية وإلباطنية إلا انّه يُفقدك وقتاً ويُشهدك وقتاً لتجديد اللذّة

<sup>(</sup>۱) B  $_{\text{out}}$ . (۲) B  $_{\text{i}}$ !. (۲) B  $_{\text{out}}$ . (٤) B  $_{\text{out}}$ .

<sup>(</sup>٨) Here B has a lacuna extending to عنك كالادنى وإنما يقع (p. ٢٨, ١. ٦).

<sup>(</sup>٩) Suppl. above, (١٠) A رقى ١١٠) (١١) A رقى ١٨. (١١) Suppl. in marg.

وتحقيق الربوبيّة لقوله (١) عزّ وجلّ (٢) وَلاَ يُحيطُونَ بِهِ عِلْمًا، (٢) قال ابو نصر رحمه الله معنى قوله لا سبيل اليها يعني الى المعرفة على الحقيقة لانّ الله (٤) تعالى ابرز كخلقه (٥) من اسمآيه وصفاته ما علم انّهم (٦) يطيقونه ذلك لانّ حقيقة معرفته لا (٧) يطيقها الخلق ولا ذرّةً (١) منها لانّ الكون (١) بما ه فيها يتلاشى عند ذرّة من أوّل (١٠) باد يبدو من بوادى سطوات عظمته فمن يطيق معرفة من يكون هذا صفةً من صفاته، فلذلك قال القايل ما عَرَفَهُ غيرُهُ ولا (١١) احبَّه سواه لانّ الصدية ممتنعة عن الاحاطة والادراك قال الله (١٢) عزٌّ وجلُّ (١٢) وَلاَ يُحيطُونَ (١٤) بشَيءَ مِنْ علْمه، وقد حُكم ي (١٥) في هذا المعنى عن ابي بكر الصدّيق رضي الله عنه انّه قال سجان من ١٠ لم يجعل للخلق طريقًا الى معرفته الاّ بالعجز عن معرفته، وسُيل الشبْلي متى يكون العارف بهَشْهَد من الحقّ قال اذا بدا الشاهد وفني الشواهد وذهب اكحواسٌ وإضمحلٌ الإحساس، وسُيل ايضًا ما بدْۋُ هذا الشأن وما انتهآؤه قال بدؤه معرفته وإنتهآؤه توحيك، وقال من علامة المعرفة ان يرى نفسه فى قبضة العزّة (١٦) ويجرى عليه تصاريف القدرة ومن علامة المعرفة المحبّه ١٥ (١٧)لانّه من عرفه احبّه، وبلغني عن ابي يزيـــد (١٨) طَيْفور بن عيسي البسطامي (١) رحمه الله انَّه سُيل عن صفة العارف فقال لون المآء (١٩)لون انآيه ان صببتَه في انآء ابيض خَلَّتُهُ ابيض فإن صببته في انآء اسود خلَّته اسود وكذلك (٢٠) الاصفر والاحمر وغير ذلك يتداوله الاحوال وولئُ الاحوال وليُّهُ، (٢١) قال الشيخ رحمه الله معناه (١) وإلله اعلم ان الماء على قدر ضفاَّيه

بهما المشرق وللغرب، وقد رُوى ايضًا في المحديث عن (١١ ابن عبّاس (٦) رضى الله عنه انّ صورة جبريل (٦) عليه السلم في قاية الكُرْسي مثل الزَّرَدة في المجوشن، ويقال انّ جبريلاً (٦) عليه السلم والعرش والكرسي كلّ هذا (٦) مع الملكوت الذي ظهر لأهل العلم بالله عزّ وجلّ (١) فانّها هي كرّملة فيما وراء الملكوت (١) بل اقلّ من ذلك، وقال ابو العبّاس (١) احمد بن عطاء (١) البغدادي (١) رحمه الله في بعض كلامه (٥) علامة حقيقة التوحيد نسيان التوحيد وصِدْقُ التوحيد أن يكون القايم (١) به واحدًا، يريد بذلك ان ينسى العبد رؤية توحيك في توحيك برؤية قيام الله (١) عزّ وجلّ له بذلك قبل خَلْقه لانّه لو لم يُرِدْهم بذلك ما ارادوه ولا وحدوه، ولمشايخنا في التوحيد مصنفات وقد قصدنا الى القليل (١) المشكل من الفاظم (١) المستدرك (٨) به ما لم اذكره ان شآء الله،

باب ما قالوا في المعرفة وصفة العارف وحقيقة ذلك (٩)ببيانها،

سُيل ابو (۱۰) سعيد الخرّاز (۲) رحمه الله عن المعرفة فقال المعرفة تأتي (۱۱) من وجهيّن من عين المجود وبذل المجهود، وسُيل ابو تُراب النخشبي ١٥ (۲) رحمه الله عن صفة العارف فقال هو الذي لا (۱۲) يكدّره شيء ويصفو Af. 16 مي وقال (۲) احمد بن عطآء (۲) رحمه الله المعوفة معرفتان معرفة حقيقة فمعرفة المحقّ (۱۲) معرفة وحدانيته على ما ابرز للخلق من الاساى والصفات ومعرفة المحقيّة (۱۶) على أن لا سبيل البها لامتناع الصديّة

<sup>(</sup>۱) B om. (۲) B om. (۱) B om. (۱) B om. ايضا B (۲) ايضا but suppl. above. (۱) B ما. (۲) B ما. (۲) A om.

<sup>(</sup>أ) A بذلك, after which على has been supplied by a later hand.

بدركه (۱۲) . من وجهين . B om. بدركه (۱۲) . عبد الله B (۱۰) . من وجهين . B om. بدركه (۱۲) . (۱۲) A om. from here to فتحقيق الربوبية but the passage in supplied in marg.

in two slightly different versions. (الن V سبيل الح V).

انفسهم ويُميت انفسهم في انفسهم يعني لا يجسُّون حسًّا ولا يلاحظون حركةً من حركاتهم الظاهرة والباطنة يُومَى اليها في الحقيقة الا وهي منطمسة تحت سلطان القدرة وإنفاذ المشيّة وإن اضيفت الى المضاف اليه، وقال الشبْلي (١) رحمه الله لرجل تدرى لِمَ لا يصح لك (١) التوحيد قال لا قال لأنَّك تطلبه بايّاك، وقال ايضًا لا يصحّ التوحيد الاّ لمن كان جَعْدُهُ إثباتَهُ، فسُيل عن الاثبات فقال إسقاط الّيآءات، معناه (١) والله اعلم انّ (١) الموحّد في الحقيقة يجحد اثباته ايّاه يعني اثبات نفسه في جميع الاشيآء بسرّه كقوله بي ولى ومنَّى (١) واليَّ وعليَّ وفيَّ وعنَّى فيُسقط هذه اليآءات ويجحدها بسرّه وإن كانت جاريةً من حيث الرسم على لسانه، وقال الشبُّلي (١) رحمه الله ١٠ لرجل ايضًا (٤) تُوَجَّدُ توحيدَ البشريــة او توحيد الالهية فقال بينهما فرقُ فقال نَعَمْ توحيد البشريـة خوف العقوبات وتوحيد (٥) الالوهيــة توحيد التعظيم، (٦) قال الشيخ رحمه الله قلتُ انّ معناه انّ من صفة البشرية طلب (<sup>(Y)</sup> العوض ورؤية (<sup>()</sup> الفعل والطمع في غير الله (<sup>()</sup> عزّ وجلّ وليس من وحّد الله (١) نعالى اجلالاً الله كمن (٩) وحَّده خوفًا من عقوبته وإن كان الخوف ١٥ من (١٠)عذاب الله (١)عزّ وجلّ (١١)حالةً شريفةً، وقال الشِبْلي (١)رجمه الله من اطَّلع على ذرَّة من علم التوحيد (١٢) ضعف عن حمُّل (١٢) بقَّة ليْقَلِّ ما حمل، وقال مرَّةً أُخْرَى من اطَّلع على ذرَّة من علم التوحيد حمل السموات والارض على شعرة من جنن عينيَّه، (١٤) قال معناه والله اعلم انّ السموات والارض وجميع ما خلق الله (١٥) عزّ وجلّ ينصاغر في عينـه ٢٠ عند ما يشاهد بقلبه بأنوار التوحيد من عظمة الله (١٥)عزّ وجلّ، وقــد رُوى انّ لجبريل عليه السلم ستّماية جناح (١٦) جناحان منها اذا نشرها غطّى

. جناحين AB (١٦) . تعالى B (١٥) . ومعناه

<sup>.</sup> توحيدك توحيد البشرية B (٤) . التوحيد B (٢) . توحيك B (١) . توحيك (١) (°) B معناه ان من صفة الح (٦) B proceeds: الغرض (٣) B. الألهية (۱) B عقوبة (۱۰) B وحد الله (۴) مقوبة (۱۰) مقوبة القصد (۱۰) القصد written above. (۱۲) B app. تقه (۱۲) (۱۲) B منعت (۱۲) B. تقه ا

والنعوت على رسم ما رسم له من ذلك ولا يُثبتها من حيث الادراك والاحاطة (١) والتوقم، وقال غيره من (٢) العارفين امَّا التوجيد (١) فهو الذي يُعبّى البصير وبحيّر العاقل ويُدهش الثابت، (٤) قلت لانّه من تحقّق بذلك (٥) وجد في قلبه من عظمة الله (٦) تعالى وهيبته ما يُدهشه ويحيّر عقله الآمن ه يُثبته الله (<sup>(7)</sup> نعالي، وقال ابو سعيد احمد بن عيسي الخرّاز <sup>(7)</sup> رحمه الله اوِّل مقام لمن وَجَدَ علم التوحيد وتحقّق بذلك فنآء ذكر ١١٠ الاشيآء عن قلبه وإنفراده بالله عزُّ وجلٌّ، وقال ايضًا اوِّل علامــة التوحيد خروج العبد عن كلُّ شيء وردُّ جميع الاشيآء الى متولَّيها حتى يكون المتولَّى بالمتولِّى ناظرًا الى الاشيآء قايمًا (٦) بها متمكَّنًا فيها ثم يُعفيهم في انفسهم من انفسهم ١٠ ويُميت انفسهم في انفسهم ويصطنعهم لنفسه فهذا اوّل دخول في التوحيد Af. 15a من حيث ظهور التوّحيد بالديومية ، (٦) قال وبيان ذلك (٦) وإلله اعلم فنآ -ذكر الاشيآء عن قلبه وأن يغلب على قلبه ذكرُ الله (١) تعالى فيذهب عن قلبه ذكر الاشيآ بذكر الله <sup>(٨)</sup> تعالى، ومعنى خروجه <sup>(٩)</sup> عن كلّ شيء يعني لا يضيف الى نفسه وإستطاعته شيئًا ويرى قوام الاشيآ بالله في الحقيقة ١٥ ( ١)لا بهم، ومعنى قوله حتى يكون المتولَّى بالمتولِّى ناظرًا الى الاشيآ قايمًا (٦) بها يشير الى تولية الحقّ (٦) له وما يستولى عليه من حقايق النوحيد حتى يرى قوام الاشيآ بالله (١١) عز وجل لا بذوانها ألا ترى الى قول القايل ، وفي كُلُّ شَيْءً لَهُ (١٢) شاهِدُ \* (١٢) بَدُلُّ عَلَى أَنْتُ واحِدُ، وإمَّا قوله متمكَّمًا فيها يريد بذلك انَّ (١٤) التلوين لا يجرى عليه في نظره

٢٠ الى الاشيآ َ فانّ قوامها بالله عزّ وجلّ ، ثم قال يُخفيهم في انفسهم (١٥) من

<sup>(</sup>١/١) B om. A adds in marg. فيننيه and so A in marg.

<sup>(</sup>۱۰) A om. these words but they are suppl. in marg. (۱۱) B نوالي

<sup>(</sup>۱) A om. من انفسهم.

(١) افعالها كقول العبد أَنا (٢) وأَنا لا يقول الّا الله اذ الانيّة لله عزّ وجلّ فهذا معنى محو (٢٠)آثار البشرية ومعنى قوله تجرّد الالوهية يعني إِفراد القديم عن (٤) الهُحْدَثات ، (٥) وقال آخر التوحيد نسيان ما سوى التوحيد بالتوحيد يعنى فيما يوجب حُكُم الحقيقة، وقال الوحدانية بقاً الحقّ (٦) بفناً كلّ ما دونه يعنى فنآء يوجب حُكْم الحقيقة، (١) وقيل الوحدانية بقاء الحق وفناء كلّ ما دونه (٨) يعني فنا َ العبد عن ذكر نفسه وقلبه بدوام ذكر الله (٢) تعالى وتعظيمه، وقال آخر ليس في التوحيد (٩) خَلْقُ وما وحّد اللهَ غيرُ الله والتوحيد A£.14b للحقّ وإكخلقُ (١٠) طُفَيَّاليّ ، (٢)قلنا وبيان ذلك وما اشار اليه هؤلاً. وإلله اعلم في قول الله (١١) تعالى (١٢) شَهِدَ ٱللهُ أَنَّهُ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ هُوَ وَٱلْهَلَاَئِكَةُ وَأُولُوا ٱلْعِلْمُ ١٠ قَائِمًا بِٱلْقِسْطِ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ هُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ فقد شهد لنفسه بالوحدانية قبل الخلق فحقيقة التوحيد من حيث الحقّ ما شُهد (١٢) الله لنفسه بالوحدانية قبل اكخلق ومن حيث اكخلق فقد وحَّدوه حقيقةً (١٤) ووجدًا على مقدار ما قسم لهم وأرادهم (١٥) بذلك وهو قوله تعالى وَٱلْمَلَائِكَةُ وَأُولُوا ٱلْعِلْمِ، وإمَّا من طريق الاقرار فأهل القِبْلة (١٦)متساوون فيها والمعوّلُ على مأ في (١١)القلب ١٥ لا على ما في اللسان، وقد قال الشِبْلي (١) رحمه الله ما شمَّ روايجَ التوحيد من نصوّر عناه التوحيد وشاهَدَ المعاني (١٨) وأثبت الاسامي وإضاف الصفات وألزم النعوت ومن اثبت هذا كلّه ونفي (٢) هذا كلّه فهو موحّد حُكْمًا ورسمًا لا حقيقةً ووَجْدًا، (١٩) قال الشيخ رحمه الله معناه وإلله اعلم انّه يُشبت الصفات

والاشباه (١) باقامة الامر والنهى في الظاهر والباطن بإزالة معارضة (١) الرهبة والرغبة ممَّا سواه بقيام شواهد الحقّ مع قيام (٢) شواهد الدعوة والاستجابة، فان قيل ما معنى قوله ازالة معارضة (٢) الرهبة والرغبة وها حقّان (٤) فيقال ها حقَّان وها في موضعها كما ها ولكن قَهَرَها سلطانُ الوحدانية كما قهر · سلطانُ ضوء الشيس ضوء الكواكب وهي في مواضعها ، والجواب الثالث توحید اکناصّة وهو ان یکون العبد بسرّه و وجده وقلبه کانّه قایم بین یدی الله (°) عز وجل تجرى عليه تصاريف تدبيره وتجرى عليه احكام (٦) قدرته في محار توحيد بالفناء عن نفسه وذهاب حسّه (١) بقيام الحقّ له في مراده (١/ منه فيكون كما كان قبل ان يكون يعني في جريان احكام الله عليه وإنفاذ ١٠ مشيَّة فيه، وبيان ذلك كما قال ٩ المُحنيُّد (١٠) رحمه الله في قول ه (٥) عزّ وجلِّ (١١) وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي (١٢) آدَمَ الآية وقد ذكرناه، (١٢) قال الشيخ رحمه الله ولهم في حقيقة التوحيد لسان آخر وهو لسان الواجدين وإشارتهم في ذلك تبعد عن النهم ونحن نذكر من ذلك طرفًا كما يُمكن شرحه وهذا العلم (١٤) آكثرُهُ اشارة لا تخفي على من يكون من اهله (١٥) فاذا صار الي ١٠ الشرح والعبارة يخني ويذهب رَوْنقه (١٦) وانَّما دعاني الى شرح، لانِّي (١٧) وضعته في الكتاب والكتاب ربَّما ينظر فيه من ينهم ومن لا يفهم (١٨)فيهلك وهو مثل قول رُوَيْم بن احمد (۱۹) بن يزيد البغداذي (۱۰) رحمه الله حين سُيل عن التوحيد فقال مَحْوُ آثار البشرية وتجرّد الالوهية، وإنَّما يريد بقوله محو آثار البشرية ' تبديل اخلاق النفس لانها تدَّعي الربوبية بنظرها الي

كان قبل ان يكون، وهذا غاية حقيقة التوحيد للواحد ان يكون العبدكا لم يكن ويبقى الله (١) تعالى كما لم يزل، (٢) قال رجل للشِبْلي (١) رحمه الله وإسمه دُلَف بن جَعْدَر <sup>(۱)</sup> يأبا بكر آخبرْني عن توحيد مجرَّد بلسان حقّ مفرَّد فقال ويحك من اجاب عن التوحيد بالعبارة فهو مُلْحد ومن اشار اليه فهو تَنَوَى ه (٤) ومن سكت عنه فهو جاهل ومن (٥) وهم انّه وإصلّ فليس له حاصلٌ ومن اومى اليه فهو عابدُ وَثَنِ ومن نطق فيه فهو غافل (٦) ومن (٧) ظنّ انّه قريب فهو بعيد ومن تواجدً فهو فاقد وكلّما ميّزتموه بأوهامكم وأدركتموه بعقولكم في أَتَمَّ معانيكم فهو مصروف مردود اليكم مُحْدَث مصنوع مثلكم، وإن اخذْنا في شرح ما قال الشبلي (١)رحمه الله كما يجب (٨)فيطول ذلك ولكن ١٠ على الايجاز والاختصاركانّه يريد بما اجاب عن التوحيد إفراد القديم (1)عن المُحْدَث (١٠) وأن ليس للخلق طريق (١) الاّ الى ذكره و وصفه ونعته على مقدار ما (١١١)أُ بْدَى اليهم ورسم لهم، (١٢)قال الشيخ رحمه الله (١٢) و وجدت (١٤) ليوسف بن اكحسين في التوحيد ثلثة اجوبة جواب منها في توحيد العامّة وهو الانفراد بالوحدانية بذهاب رؤية الاضداد وإلانداد وإلاشباه والاشكال ١٠ مع السكون الى معارضة الرغبة والرهبة بذهاب حقيقة التصديق (١٠) ببقاً -(١٦) الاقرار، والمعنى في قوله بذهاب حقيقة التصديق لان (١٧) ببقاء حقيقة A£.14a التصديق لا يسكن الى معارضة الرغبة والرهبة، وانجواب الثاني توحيد اهل الحقايق (١) على الظاهر وهو الاقرار بالوحدانية بذهاب رؤية (١٨) الاسباب

B app. لا دفي الك but corr. in marg.

<sup>(</sup>۱) B om. (۲) B وقال (۲) B om. (۱) B om. وقال (٤) B proceeds:

(١) Here B proceeds: اوه م (١) اوه (٩) اله المحال ومن طن انه قريب المحال ومن سكت عنه فهو جاهل ومن وهم انه واصل فليس له حاصل ومن ظن انه قريب المحال (١) من B (٩) يطول A (٨) ابلاهم B ابدا A (١١) ان B om. (١) B om. ابلاهم B ابدا A (١١) ان B om. ووجدت (١١) ابلاهم B ابدا A (١١) ابلاهم و وجدت (١١) ابلاهم و (

تصوير ولا تثيل الهًا واحدًا صدًا فردًا ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، وسُيل جُنيْد (١) رحمه الله (٢) عن التوحيد مرّةً أُخرى فقال معنى تضمحلٌ فيه الرسوم وتندرج فيه العلوم ويكون الله (٢) تعالى كما لم يزل، (٤)قال ابو نصر رحمه الله فانجوابان الذان (٥)لذي النون وإنجبيد (١)رحمهما الله في التوحيد · ها ظاهران <sup>(7)</sup>اجابا عن توحيد العامّ وهذا <sup>(٧)</sup>اكجواب الذى <sup>(٨)</sup>ذكرنا اشار الى (٩) توحيد اكناص، وقد (١٠) سُيل (١١) الجنيد (١) رحمه الله عن توحيد الخاص فقال أن يكون العبد شبحًا بين بدى (١٢) الله عز وجل تجرى عليه نصاریف تدبیره فی مجاری احکام فدرته فی لُجَج بجار توحید بالفنا ً عن £4.13 نفسه وعن دعوة الخلق له وعن استجابته (۱۲)مجقايق وجود وحدانيته في ١٠ حقيقة قُرْبه بذهاب (١٤)حسّه وحركته (١٥)لقيام اكحقّ (١)له فيما اراد منه وهو أن يرجع آخر العبد الى اوَّله فيكون كما كان قبل ان يكون، وقال ايضًا التوحيد هو اكخروج من ضيق رسوم (١٦)الزمانية الى سعة (١٧) فِناَ السرمدية، فان قال قايلٌ ما معنى قوله يرجع آخر العبد الى اوِّله فيكون كما كان قبل ان يكون فنقول بيان ذلك (١٨) فيما قال الله عزّ وجلّ (١٩) وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ ١٠ مِنْ بَنِي آدَمَ (٢٠) مِنْ ظُهُورِهِمْ (٢١) ذُرِّيَةُمْ الآية، قال الجنيد (١) رحمه الله في (٢٦)معنى ذلك فمن كان وكيف كان قبل ان يكون وهل اجابت الاّ الأرواح (٢٢) الظاهرة باقامة القدرة (٢٤) وإنفاذ المشيّة فهو الآن في الحقيقة كما

<sup>(</sup>۱) B om. (۲) B بعروجل (۲) مرة اخرى عن التوحيد (٤) B proceeds: الجول (١) عزوجل (٦) الجابة (٦) الجول (٥) الجول الذان الخ (١) التوحيد (٦) التوحيد (٦) التوحيد (٦) التوحيد (٦) التوحيد (٦) الله تعالى (١١) الله تعالى (١٥) الله تعالى الله تعالى (١٩) الله (١٩) الله (١٩) الله تعالى (١٩) الله (

والاستغناء بخالق السموات وجواب بلسان الحق اصفاهم بالصفاء عن صفاتهم والاستغناء بخالق السموات وجواب بلسان الحق اصفاهم بالصفاء عن صفاتهم فسُهوا صوفية، وقلتُ (اللحصرى (المحمد الله من الصوفى عندك (ف)قال الذي لا تُقلّه الارض ولا تُظلّه السماء معناه انّه والله (المرض على (اللهرض وتبت (اللهماء فالله (ا) عزّ وجلّ الذك يقلّه وبالارض ويظلّه بالسماء (الله السماء ولا الارض، (اوعن ابي بكر الصدّيق رضي الله عنه انّه كان يقول ائ ارض تُقلّني وايّ سماء يُظلّني (۱۱) إذا قلت في كتاب الله عزّ وجلّ برأبي،

# باب (١١) التوحيد وصفة الموحّد وحقيقته وكلامهم في معنى ذلك،

(۱۱) قال الشيخ رحمه الله بلغنى عن يوسف بن الحسين الرازى (۱) رحمه الله انه قال قام رجل بين يدى (۱۱) ذى النون المصرى (۱) رحمه الله فقال خبر فى عن التوحيد ما هو قال هو أن نعلم ان قدرة الله (۱) نعالى فى الاشياء بلا مزاج (۱۱) وصُنْعه للاشياء بلا علاج وعلّه كلّ شيء صُنْعه ولا علّه لصُنْعه وليس فى السموات العُلَى ولا فى الأرضين السُّفْلَى مدبر غير الله (۱) نعالى ومهما تصوّر فى (۱) وهمك فالله (۱۱) نعالى بخلاف ذلك (۱۱) او قال غير ومهما نصوّر فى (۱) رحمه الله (۱۱) وقد سُيل عن التوحيد فقال إفراد الموحد بتحقيق وحدانيته بكال احديته انه الواحد الذى لم يلد ولم يولد بنفى الاضداد والانداد والاشباه وما عُبد من دونه بلا تشبيسه ولا تكييف ولا

با تحقق (۱) الفانون بما وجدول لان كلّ واجد قد فني بما وجد، وقال القنّاد (۱) رحمه الله النصوّف اسم قد (۱) وقع على ظاهر اللبسة وهم متناوتون في معانيهم واحوالهم، وسُيل الشبلي (۱) رحمه الله لِمَ سُميّت الصوفية بهذا الاسم فقال (۱) لِبُقيا بقيت عليهم من نفوسهم ولولا ذلك لما لاقت بهم الاسماء ولا نقلقت (۱) بهم، وقد قيل (۱) ايضًا ان (۱) الصوفية هم بقيّة من بقايا اهل الصَّفة، (۱) ولما من قال (۱) انه اسم واقع على ظاهر اللبسة فقد رُوى في ذلك اخبار في ذكر من لبس الصوف واختار لبسه من الانبياء والصائحين وذكره يطول، وقد اجاب (۱) عن النصوّف ما هو جماعة بأجوبة مختلفة منهم ابرهيم بن المولّد الرقي قد اجاب عنها بأكثر من مائة جواب (۱) وفيا ذكر نا كناية، المولّد الرقي قد اجاب عنها بأكثر من مائة جواب (۱) وفيا ذكر نا كناية، المولّد الرقي قد اجاب عنها بأكثر من مائة جواب (۱) وفيا ذكر نا كناية، المقد (۱) شعرًا،

أَهْلُ النَّصَوُّفِ قد مَضَوْا صارَ النَّصَوُّفُ مَغْرَفَهُ صارَ النَّصَوُفُ صَبْحةً (١١) وتواجُدًا ومُطَبَّقَهُ مَضَتِ العُلُومُ فلا عُلُومَ ولا قُلُوبُ مُشْرِقَهُ كَذَبَنْكَ نَفْسُكَ لَيْسَ ذَى سَنَنَ الطَّرِيقِ (١١) الْمَخْلَقَهُ حَتَّى تَكُونَ بِعَيْنِ (١١) مَنْ عَنْهُ العُيُونُ (١١) المُحْدَقَةُ تَجْرى عَلَيْكَ صُرُوفُهُ وهُمُومُ (١٤) سِرِّكَ (١٥) مُطْرِقهُ،

10

ولبعض المشايخ في التصوّف ثلثة اجوبة جُولِب بشرط العلم وهي تصفيـة القلوب من الاكدار واستعال الخُلُق مع الخليقة واتّباع الرسول في الشريعة وجولب بلسان الحقيقة وهو (١٦)عدم الأملاك والخروج من رِقّ (١١)الصفات

<sup>(</sup>١) B نبغايا . (٢) B om. (١) B. وقعت و (٤) A in marg. الغانيون (١) الغانيون (١) الغانيون (١) . الغانيون (١) . فأما الله أنه أنه sis suppl. in marg. (١) B. فأما (١) B. وقيا ذكرنا كتابة (١٠) A om. في (١٠) B. وقيا ذكرنا كتابة (١٠) A in marg. عدم الامل الى . (١١) A in marg. مشفقه (١٥) A in marg. عدم الامل الى . (١٥) A in marg. مشفقه . (١٥) A in marg. نفسك . (١٥) كابد البعاد (١٥) B app. تبعات . (١٧) B. (١٧) . الابد

(١)فيرفعوك به فتُعْجب نَفْسَك، وسُيل الجُنيَد بن محمّد (٦)رحمه الله عن الصوفية من هم فقال أثرة الله (٢) في خلقه يُخفيها اذا احبّ ويُظهرها اذا احبّ، وقيل لأبي الحسين احمد بن محمّد النوري (١) رحمه الله مَن الصوفي فقال من سمع السماع وآثر (٤) بالاسباب، وإهل الشأم يسمّون الصوفية ه ِ فقرآء ويقولون قد سمَّاهم الله (<sup>۲)</sup>نعالي (<sup>۲)</sup>فقرآء فقال (<sup>()</sup> اِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ ٱخْرِجُوا (٦) مِنْ دِيَارِهِمْ الاَّية (٧) وقوله (٨) نعالى (١) لِلْفَقَرَاءِ ٱلَّذِينَ أُحْصِرُوا فِي سَبِيلِ ٱللهِ الآية، وقيل لأبي عبد الله (١٠) احمد بن محمَّد بن يحيي الجلاء (١) رحمه الله ما معنى الصوفى قال ليس نعرفه في شرط العلم ولكن نعرف فقيرًا مجرّدًا من الاسباب كان مع الله (١١)عرّ وجلّ بلا مكان ١٠ ولا ينعه الحقّ من علم كلّ مكان (١١) سُهّى صوفيًّا، وقد قيل كان في الاصل صَنَوى فاستُثْقُل ذلك فقيل صوفي، وسُيل ابو الحسن القنَّاد (٢)رحمه الله عن معنى (١٣)الصوفى فقال مأخوذ من الصفاَّ وهو القيام لله (٢)عزّ وجلُّ في (١٤) كلُّ وقت بشرط الوفاء، وقال بعضهم (١٥) من اذا استقبله (١٦) حالان او (١٧) خُلقان حسنان فيكون مع الاحسن والاعلى، وسُيل آخر عن معنى ١٥ (١١) الصوفى فقال معناه انّ العبد اذا تحقّق بالعبودية (١١) وصافاه اكحقّ حتى صفا من كدر البشرية (١٩) نازل (٢٠) منازل الحقيقة (٢١) وقارن احكام الشريعة فاذا فعل ذلك فهو صوفيٌ لانّه قد صُوفيّ، (٢٦) قال الشيخ رحمه الله (٢٦) فاذا 120 A £.120 قيل الك الصوفية من هم في الحقيقة صِفْهم لنا فقُلْ هم العلماء بالله وبأحكام الله العاملون بما علّمهم الله تعالى المتحقّقون بما استعملهم الله (<sup>۲)</sup> عزّ وجلّ الواجدون

<sup>(</sup>۱) B om. (۲) B om. (۲) A من but corr. in marg. (٤) AB الاسباب (٥) Kor. 59, 8. (٦) B om. من ديارهم (٢) B om. احمد بن محمد (٢) B om. من ديارهم (١) B om. احمد بن محمد (١) B om. من ديارهم (١١) B om. احمد بن محمد (١٢) B om. الصوفى (١٢) B has been written above منازلات (١٦) B om. احلان (١٦) B om. احلان (١٦) B om. المنازلات (١٦) B om. احلان (١٦) B om. المنازلات (١٦) B om. احلان (١٦) B om.

ابن على القصّاب وهو استاذ الجُنيْد رحمه الله عن التصوّف ما (۱) هو (۱) قال اخلاق (۱) كريمة ظهرت في (٤) زمان كريم من رجل كريم مع قوم كرام، وسُيل المجنيد (٥) رحمه الله عن التصوّف فقال ان تكون مع الله تعالى بلا علاقة، وسُيل رُوَيْم بن احمد (٥) رحمه الله عن التصوّف فقال استرسال النفس مع الله (۱) تعالى على ما يريك، وسُيل سُهنون (١) رحمه الله عن التصوّف فقال ان لا (۱) تملك شيءًا ولا (١) يملكك شيء، وسُيل ابو محمد الجريرى (١) رحمه الله عن التصوّف فقال ان يحمد المحبّد عن التصوّف فقال ان يكون عن التصوّف فقال ان يكون وسُيل عمرو بن عنهن المكّى (١) رحمه الله عن التصوّف فقال ان يكون العبد في كلّ وقت بما هو أولى في الوقت، وسُيل على بن عبد (١) الرحيم القيّاد (١) رحمه الله عن التصوّف فقال بدوام،

### باب (١٠) صفة الصوفية ومن هم،

قال الشيخ رحمه الله وامّا صفة الصوفية ومن هم فقد قيل لعبد الهاحد ابن زَيْد كما بلغني وكان (١١)مهّن يصحب المحسن رحمه الله وكان من اجلّة اصحابه من الصوفية عندك فقال القايمون بعقولهم على (١١)همومهم والعاكنون Af.12a عليها بقلوبهم المعتصمون بسيّدهم من شرّ نفوسهم هم الصوفية، وسُيل (١١) ذو النون المصرى (٦) رحمه الله عن الصوفي فقال هو الذي لا يُتَعبه طَلَب ولا يُزعجه سَلَب، وقال ايضًا هم قوم آثروا الله (١٤) تعالى على كلّ شيء (١٥) فاترهم المعضهم من اصحبُ فقال اصحب الصوفية فان للهبيج عندهم وجوهًا من المعاذب روليس (١١) للكثير عندهم وموقع

<sup>(</sup>۱) . نقاب . (۵) . نقاب . (۲) . كريم B (۲) . فقال B (۱) . في B (۱) . في B (۱) . الملحق B (۲) . فقال B (۲) . رجمه الله . (۱) . وإما صفة الصوفية ومن هم فقيل لعبد الواحد بن زيد الحج :B proceeds (۱۱) . وإما صفة الصوفية ومن هم فقيل لعبد الواحد بن زيد الحج :but corr. in marg دا ۱۸ (۱۲) . من اصحاب الحسن من اجلة اصحابه . دا الكبير . (۱۲) . من اصحاب الحسن من اجلة اصحابه . الكبير . (۱۲) . وجل B (۱۲) . وأثره A (۱۲) . عز وجل B (۱۲)

والندم واكحياً والخجل والتعظيم والاجلال والهيبة ولكلِّ (١)عمل من هذه الاعال الظاهرة والباطنة علم وفقه وبيان (١)وفهم وحقيقة ووجد (١)ويدلّ على صحّة كلّ (٤) عمل منها من الظاهر والباطن آيات من القران وإخبار عن الرسول صلعم علمه من علمه وجهلة من جهله، فأذا قلنا علم الباطن اردنا ه بذلك علم اعمال الباظن التي هي على الجارحة الباطنة وهي القلب كما انّا اذا قلنا علم الظاهر اشرنا الى علم الاعال الظاهرة التي هي على (٥) الجوارح الظاهرة وهي الاعضاء، وقد قال الله (١) نعالي (١) فَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴿ اللهِ عَلَى الْجُوارِحِ الظَّاهِرَةِ مَا الْعُمِ اللهِ ﴿ النَّعَالَى بَهَا عَلَى الْجُوارِحِ الظَّاهِرَةِ مِن فعل الطاعات وانعمة الباطنة ما انعم الله (١) تعالى بها على القلب من هذه ١٠ اكحالات ولا يستغني الظاهر عن الباطن ولا الباطن عن الظاهر، وقد قال الله (١) عزَّ وجلَّ (١٠) وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ فالعلم المستنبط هو (١١)العلم الباطن وهو علم اهل Af.116 التصوّف لانّ لهم مستنبطات من القران والحديث وغير ذلك ونحن نذكر ان شآء الله طرفًا من ذلك، (١٢) فالعلم ظاهر وباطن والقران ظاهر وباطن ١٥ وحديث رسول الله صلعم ظاهر وباطن والاسلام ظاهر وباطن ولأصحابنا في معنى ذلك استدلالات واحتجاجات من الكتاب والسنّة والعقل وشرحه يطول وبخرج عن حدّ الاختصار الى حد الإِكثار وفيما قلنا كفاية، وبالله التوفتق،

#### باب التصوّف ما هو (١١) ونعته وماهيته '

#### قال الشيخ رحمه الله فامّا التصوّف ونعته (١) وماهيته فقد سُيل محمّد

٢.

<sup>(</sup>۱) B ماء . (۲) B om. written in marg. A وظلته علم .

<sup>(11)</sup> B Le. (11) B Lel.

<sup>(</sup>۲) B يدل. (٤) A corrector has

<sup>(°)</sup> B الاعال (٦) . . الاعال (١)

<sup>(</sup>۱۰) B نبارك وتعالى (۱۰) (۱۰) (۱۰) (۱۰) (۱۰) (۱۰)

<sup>(</sup>١٢) B proceeds: فأما التصوف الح

# باب اثبات علم الباطن والبيان عن صعة ذلك بالحجّة،

(ا)قال الشيخ رحمه الله انكرت (٢)طايفة من اهل الظاهــر وقالوا لا نعرف الله علم الشريعة الظاهرة التي جاء (١) بها الكتاب والسنّة (١) وقالول لا معنى لقولكم علم الباطن وعلم التصوّف، (٥)فنقول وبالله التوفيق انّ علم · الشريعة علم وأحد (٦) وهو اسم وإحد بجمع معنيين الرواية (١) والدراية فاذا جمعتُهما فهو علم الشريعة الداعية الى الاعمال الظاهرة والباطنة ولا يجوز ان يجرَّد القول في العلم أنَّه ظاهر او باطن لانّ العلم متى (١/)ما كان في القلب فهو باطن فيه الى أن (٩) يجرى ويظهر على اللسان (١٠) فاذا جرى على اللسان A£11a فهو ظاهر غير انّا نقول انّ العلم (١١)ظاهر وباطن وهو علم الشريعة (١٢)الذي ١٠ يدلُّ ويدعو الى الاعال الظاهرة والباطنة (١١) والاعال الظاهرة كأعال الجوارح الظاهرة وهى العبادات والاحكام مثل الطهارة والصلاة والزكاة والصوم والحجُّ (١٤) والجهاد وغير ذلك فهذه العبادات، وإمَّا الاحكام فالحدود والطلاق والعناق والبيوع والفرايض (^) والقصاص وغيرها فهذا كله على الجوارح الظاهرة التي هي الاعضاء (١٠) وهي الجوارح، وامّا (١٦) الاعال الباطنة ١٠ فكاعال القلوب وهي المقامات والاحوال مثل النصديق والايمان واليقين والصدق والاخلاص والمعرفة والتوكّل والمحبّة والرضا والذكر والشكر والانابة والخشية والتقوك والمراقبة والفكرة والاعتبار والخوف والرجآ والصبر والقناعة والنسلم والتفويض والقرب والشوق (١٧) والوجد والوجل والحزن

<sup>(</sup>۱) B om. قال الشيخ رحمه الله m. (۲) B om. جاعة B (۲) . قال الشيخ رحمه الله (۵) . قالوا . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵) . (۵)

<sup>(</sup>١١) B om. (٩) B اللسان (١١) B وظاهرًا (١١) B om.

<sup>.</sup> وغيرها B (١٤) . فاعال الظاهرة B (١٢) . التي تدلُّ وتدعو B (١٢).

<sup>.</sup> والاجل والوجد B om. اعال باطنه B (٢١) . وهي الجوارح. (١٧) B om.

من شَمَلَهُ ذلك فلا مجوز ان يعلَّق عليه اسم على انَّه اشرفُ من الصحبـة وذلك الشرف رسول الله صلعم وحرمته، ألا ترى انَّهم ايمَّة الزمَّاد والعبَّاد والمتوكَّلين والنقرآ والراضين والصابرين والمخبتين وغير ذلك وسا نالوا Af. 106 جميع ما نالول الا ببركة الصحبة مع رسول الله صلعم (١) فلمّا نُسبول الى الصحبة ه التي هي اجلُّ الاحوال استحال آن ينضَّلوا بنضيلة غير الصحبة التي هي اجلُّ الاحوال (٢) وبالله التوفيق، وإمّا قول القايل انّه اسم مُعْدَثُ أَحْدَثُه البغداديون فعمالُ لانّ في وقت الحسن البصري (١) رحمه الله كان يُعرف هذا (١) الاسم وكان الحسن قد ادرك جماعةً من اصحاب رسول الله صلعم (٥) ورضى عنهم وقد رُوى عنه إنّه قال رأيتُ صوفيًّا في الطواف فأعطيته شيئًا فلم (٦) يأخذه وقال ۱۰ معی اربعة دوانیق فیکنمینی ما معی، (۲) ورُوی عن سفیٰن الثورے (۸) رحمه (٩) الله انّه قال لولا ابو هاشم الصوفي ما عرفت دقيق الرياء، وقد ذُكر في الكتاب الذي جُمع فيه اخبار مكّة عن محمد بن اسحق بن (١٠) يسار (١١) وعن غيره يذكر فيه حديثًا ان قبل الاسلام قد (١٢) خلت مكّة في وقت من الاوقات حتى كان لا يطوف بالبيت احد وكان يجيء من بلد بعيد ١٥ (١٢) رجل صوفيٌّ فيطوف بالبيت (١٤) وينصرف، فان صحّ ذلك يدلّ على ان قبل الاسلام (١٥٠)كان يعرف هذا الاسم وكان يُنسب اليه اهل الفضل والصلاح، (١٦) وإنه اعلم،

<sup>(</sup>۱) Here B resumes (fol. 4b, l. 1). (۲) B تحدث (۱) المخداديون الخراديون الخ

لائى لو اضفتُ اليهم في كلّ وقت حالاً ما وجدتُ الأغلب عليهم من الاحوال والاخلاق والعلوم والاعال وسبيتهم بذلك لكان يلزم أن اسبهم في كلّ محسب الم وقت باسم آخر وكنت اضيف اليهم في كلّ وقت حالاً دون حال على حسب ما يكون الاغلب عليهم، فلمّا لم يكن ذلك نسبتهم الى ظاهر اللبسة لانّ المسهة الصوف دأب الانبياء عليهم السلم وشعار الاولياء والاصفياء ويكثر في ذلك (االروايات والاخبار فلمّا اضنتهم الى ظاهر اللبسة كان ذلك اسمًا محبّه كلّ عامًا مُخبرًا عن جميع العلوم والاعال والاخلاق والاحوال الشريفة المحمودة، ألا ترى انّ الله تعالى ذكر طايفةً من خواص اصحاب عيسى عليه السلم فنسبهم الى ظاهر اللبسة فقال عزّ وجلّ (ا) وإذ قالَ المُحارِبُونَ (الآلية) من العلوم والاعال والاحوال التي كانول بها مترسّمين، فكذلك الصوفية من العلوم والاحوال التي كانول بها مترسّمين، فكذلك الصوفية عندى والله اعلم نُسبوا الى ظاهر (اللباس ولم ينسبوا الى نوع من انواع عندى والاه اعلم فالصديقين وشعار (المساكين) المتنسّكين،

# ١٥ باب الردّ على من قال لم نسمع (٥) بذكر الصوفية في القديم وهو اسم مُحْدَث،

ان سأل سايلٌ فقال لم (٦) نسيع بذكر الصوفية في اصحاب رسول الله صلعم ورضى الله عنهم الجمعين ولا فيمن كان بعدهم ولا نعرف الا العبّاد والزهّاد والسيّاحين والنقراء وما قيل لأحد من اصحاب رسول الله صلعم والزهّاد في فنقول وبالله التوفيق الصّحبة مع رسول الله صلعم لها حرمة وتخصيص

<sup>(</sup>۱) الأخبار والروايات (۲) Kor. 5, 112. Kor. has أي . (۲) Suppl. in marg. (٤) اللبسة (١٠) written above. (٥) In marg. (١) فلان (٢) علي suppl. in marg. before فلان (٢) .

06. A مرجعون في ذلك الى الفقها كما انّ النقها لو اشكل عليهم مسئلة في الخدية والدور والوصايا لا يرجعون في ذلك الى اصحاب الحديث وكذلك من اشكل عليه علم من علوم هؤلاء الذين تكلّمول في مواجيد القلوب ومواريث الاسرار ومعاملات القلوب و وصنول (االعلوم واستنبطول في ذلك من باشارات لطيفة (اومعان جليلة فليس له أن يرجع في ذلك الا الى عالم من يكون هذا شأنه ويكون ممن قد مارس هذه الاحوال ونازلها واستبحث عن علومها (الوقيعة في قوم لا يعرف حالم ولم يعلم علمهم (الوقيعة في قوم لا يعرف حالم ولم يعلم علمهم (الله تعالى وإياكم) ومراتبهم فيهلك ويضان انه من الناصحين، اعاذنا الله تعالى وإياكم،

# ا باب الكشف عن اسم الصوفية ولم سُمّوا بهذا الاسم ولم سَمّوا بهذا الاسم ولم نسبول الى (٥) [هذه] اللبسة ،

قال الشيخ رحمه الله ان (٢) سأل سايلٌ فقال قد نسبت اصحاب الحديث الى الحديث ونسبت الفقها ألى الفقه فلم قلت الصوفية (١) ولم تنسبهم الى حال ولا الى علم ولم تُضِف البهم حالاً كما أضنت الزهد الى الزهاد والتوكّل الى المتوكّلين والصبر الى الصابرين فيقال له لأن الصوفية لم ينفردوا بنوع من العلم دون نوع ولم يترسّبوا برسم من الاحوال والمقامات دون رسم وذلك لانبهم معدن جميع العلوم ومحلّ جميع الاحوال المحبودة والاخلاق الشريفة سالفًا ومستأنفًا وهم مع الله تعالى في الانتقال من حال الى حال مستجلبين للزيادة فلمّا كانوا في المحقيقة كذلك لم يكونوا مستحبّين (١/اسمًا دون اسم الله علم دون علم دون علم حالًا ذلك ما اضفتُ اليهم حالاً دون حال ولا اضفتهم الى علم دون علم

<sup>.</sup> معانى (١) In marg. العاوم which appears to be a variant of المخواطر (١)

<sup>(</sup>١٥) In marg. (٤) So in marg. Text: اوحقايقها. (٥) Suppl. in marg.

<sup>(</sup>٦) ياسم (١٨) suppl. below. (١٨) ياسم corr. by later hand.

باب ذكر جواز التخصيص في علوم الدين وتخصيص كلّ علم بأهله والردّ على من انكر علمًا برأيه ولم يدفع ذلك الى اهله والى من يكون (١)ذلك من شأنه

قال الشيخ رحمه الله انكرت جماعةٌ من العلماءُ ان يكون في علم الشريعة · تخصيص، ولا خلاف بين (٢) [هذه] الامّة انّ الله تعالى امر رسوله صلعم بإ بالاغ مَا أُنزِلَ عَلَيْهِ فَقَالَ (٢) يَأَيُّهُمَا ٱلرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ (٤) [مِنْ رَبِّكَ]، ورُوى عن النبي صلَّعم انَّه قال لو تعلمون مـا أَعْكُمُ لضَّحَكَتُم قليلاً ولبكيتم كثيرًا، فلوكان الذي علم ممَّا لا يعلمون من العلوم التي أمره (°) بالإِبلاغ لْأَبْلَغَ ولو جاز لأصحابه ان يسألوه عن ذلك العلم لسألوه ولا خلاف بين ١٠ اهل العلم انّ في اصحاب رسول الله صلعم من كان مخصوصًا بنوع من العلم. كاكان خُذَيْفة مخصوصًا بعلم اسمآ المنافقين كان قد أسرَّه اليه رسول الله صلعم حتى كان يسأله عُمَرُ رضى الله عنه (٦)فيقول هل انا منهم، ورُوى عن على بن ابي طالب رضى الله عنه انّه قال علّمني رسول الله صلعم سبعين بابًا من العلم لم يعلّم ذلك احدًا غيرى، وقد ذُكر هذا الباب بتمامه في آخر ١٥ الكتاب والمراد من تكراره هاهنا انّ العلم (١)المبنوث بين اصحاب اكحديث والفقهآ والصوفية هو علم الدين ولكلُّ صنف من اهل العلم في علمه دواوين ومصنَّفات (٦) [وَكُنُب] وإقاويل ولكلُّ (٨)صنف منهم ايهَّة مشهورون قد الجمع اهل عصرهم على (٩) امامتهم لزيادة علمهم وفههم ولا خلاف انّ اصحاب اكحديث اذا اشكل عليهم علم من علوم اكحديث وعِلَل الاخبار ومعرفة الرجال لا

<sup>(</sup>۱) Suppl. above. (۲) Suppl. in marg. above. (۵) So in marg. Text: بالبلاغ.

<sup>(</sup>١) المثبوت (١) المثبوت (١) المثبوت (١) المثبوت (١)

<sup>(</sup>f) Kor. 5, 71. (ξ) Suppl.

<sup>(</sup>٦) So in marg. Text: فقال.

<sup>.</sup>امانتهم (۹)

النقها وقد سقط عنه فرضُ ذلك الى أن تقع به حادثة أُخْرَك، وهـنى الاحوال والمقامات والمجاهدات التي يتنقَّهون فيها الصوفية ويتكلُّمون في حقايقها فالوَّمنون (١) مفتقرون الى ذلك ومعرفة ذلك واجب عليهم وليس لذلك وقت مخصوص دون وقت (٢)وذلك مثل الصدق والاخلاص ه والذكر ومجانبة الغفلة وغير ذلك ليس لها وقت معلوم بل يجب على العبد في كلّ لحظة وخطرة ان يعلم <sup>(۱)</sup>ايش قصْدُهُ وإرادته وخاطره فان كار حةًا من اكمقوق فواجبُ عليه أن يلزمه وإن كان حظًّا من المحظوظ فواجبُ عليه مجانبته، قال الله تعالى لنبيَّه وصنيَّه محمَّد صلعم (٤) وَلاَ نُطعْ مَنْ أَغَفْلْنَا قَاْبَهُ عَنْ ذِكْرِنَا وَأَنَّبَعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا، فمن ترك حالاً من هذه الاحوال ١٠ ما تركها الله من غلبة الغفلة على قلبه، وإعلمُ انّ مستنبطات الصوفية في معانى هذ العلوم ومعرفة دقايتها وحقايتها ينبغي ان تكون آكثر من مستنبطات الفقها ۚ في معانى احكام الظاهر لانّ هذا العلم ليس له نهاية لانّه اشارات (٥) وبوادٍ وخواطر وعطايا ويهبات يغرفها اهلها من بجر العطاء وساير العلوم لها حدٌّ محدود وجميع العلوم يؤدّى الى علم التصوّف (٦)[وعلم التصوّف لا ١٠ يؤدّى الا الى نوع من علم التصوّف] وليس له نهاية لانّ المقصود ليس له غاية وهو علم الفتوح يفتح الله تعالى على قلوب اوليآيه في فهم كلامه ومستنبطات (١) خطابه ما شَاءَ كَيفَ شَاءً، قال الله عزّ وجلّ (١) قُلْ لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَاتِ رَبِّي لَيَفَدَ ٱلْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي وَلَوْ حِبْمَنَا بِبِهِنْلِهِ مَدَدًا، A f. 9a وقال (أُ) لَيِنْ شَكَرْتُمْ لَأَرِيدَنَّكُمْ والزيادة من الله تعالى لا نهاية لهـــا والشكر ٢٠ (٢) نعمة تستوجب شكرًا (٢) مستوجبًا لمزيدٍ لا نهاية له وبالله (١٠) التوفيق ،

<sup>(</sup>۱) So in marg. Text: مندوبون. ري شي الح (٤) Kor. 18, 27.

<sup>(</sup>Y) So in marg. Text: asks.

<sup>(</sup>۱۰) علم added.

<sup>(</sup>F) Suppl. above.

<sup>(7)</sup> In marg.

<sup>(°)</sup> وبوادى (٦) Suppl. in marg.

<sup>(</sup>A) Kor. 18, 109.

<sup>(9)</sup> Kor. 14, 7.

وأفردوا هؤلاء بأسماء مختصة من ذلك دلّ ذلك على تخصيصهم من عامّة المؤمنين الذين شملهم اسم الايمان ولا يختلف احد من الايمة انّ الانبياء عليهم السلم الذين هم أعلى درجة من هؤلاء (۱) وأقرّبُ منزلة عند الله تعالى منهم انبّهم كانوا بشرًا يجرى عليهم ما يجرى على ساير البشر من الأكل والنوم واكحوادث، وانّها وقع المخصيص للانبياء صلوات الله عليهم اجمعين ولساير هؤلاء الذين ذكرتُهم لسرّ بينهم وبين معبودهم ولزيادة يقينهم وإيمانهم بما خاطبهم الله تعالى (۱) به وندبهم اليه الا الانبياء عليهم السلم فانبّم ينفردون عن هؤلاء بتخصيص الوحى والرسالة ودلايل النبوّة فلا يجوز لأحدان يزاحمهم في ذلك وإلله (۱) اعلم ،

# ا باب في ذكر اعتراض الصوفية على المتفتَّمة وبيان الفقه في الدين ووجه دلك بالحُجَّة،

قال الشيخ (٤) [ابو نصر] رحمه الله رُوى عن النبي صلعم انه قال من يرد الله به خيرًا يفقّه في الدين، وبلغني عن الحسن البصري رحمه الله انه قيل له فلان فقيه فقال الحسن وهل رأيت فقيهًا قطّ انّها الفقيه الزاهد في ١٥ الدنيا الراغب في الآخرة البصير بأمر دينه، وقول الله تعالى (٩) لِيَتَفَقّهُ في الدّينِ، فالدين اسم يشتمل على جميع الاحكام ظاهرًا وباطنًا وليس التفقّه في الدّينِ، فالدين اسم يشتمل على جميع الاحكام ظاهرًا وباطنًا وليس التفقّه في الدّينِ من التنقّه في احكام الطلاق والعتاق والظهار والقصاص والقسامة والحدود التنقّه في احكام ربّها لا تقع في العمر حادثة تحتاج ألى علم ذلك فاذا الله المحادثة فين سأل عنها (١) قلّد في ذلك وأخذ بقول بعض الوقعت تلك المحادثة فين سأل عنها (١) قلّد في ذلك وأخذ بقول بعض

<sup>(</sup>۱) Inserted below. (۲) Suppl. above. (۲) added by later hand. (٤) Suppl. in marg. (٥) Kor. 9, 123. (٦) ذلك (٢) فيل (٢).

## باب الردّ على من زعم انّ الصوفية قوم" جَهَلةٌ وليس لعلم التصوّف دلالةٌ من الكتاب والأثر،

قال الشيخ (١) [الامام ابو نصر] رحمه الله لا خلاف بين الايمة أنّ الله تبارك وتعالى ذكر في كتابه الصادقين والصادقات والقانتين والفانتات ه والخاشعين والموقنين والمخلصين (<sup>1)</sup> والمحسنين والخايفين والراجين والوجلين والعابدين والسابحين والصابرين والراضين والمتوكّلين والمخبتين والاوليآء والمتقين والمصطفين (١) [والمجتبين] والابرار والمقرّبين، وقد ذكر الله تعالى المشاهدين فقال (٢) أَو أَلْقَى ٱلسَّهُ عَ] وَهُوَ شَهِيدٌ، وذكر (٤) الله المطمئيّين فقال (٥) أَلَا بِذِكْرِ ٱللهِ تَطْمَيَنُ ٱلْقُلُوبُ، وذكر الله تعالى السابقين والمقتصدين ١٠ والمسارعين الى الخيرات، وقال النبي صلعم إنّ من امّتي مكلَّمون ومحدَّثون وإِنَّ عُمَرَ منهم، وقال النبي صلعم رُبٌّ أَشْعُتَ أَغْبَرَ ذي طِمْرَيْن لو اقسم على الله لأبرِّه وإنَّ البَرآء منهم، وقال لوابصة ٱستَفْتِ قَلْبَكَ ولم يقل لأحد غيره ذلك، وقال النبي صلعم يدخل بشفاعة رجل من أُمَّتي الجنَّة مثلُ ربيعــة ومُضر يقال له أُوَيْس القَرَنيّ، وفي الحديث انّ في أُمّتي من اذا قرأ (٢)أُريتُ A f. 8a انّه یخشی الله تعالی وانّ طلق بن حبیب منهم، وقول النبی صلعم یدخل من امّتي انجنّة سبعون الفّا بلا حساب قيل من هم يُرسول الله قال هم الذين لا يكتوون ولا يَسْتَرْقون وعلى ربّهم بتوكّلون، (٧) والآثار والاخبار في مثل هذا تكثر ولا خلاف انّ هؤلاء كلَّم في امَّة محمَّد صلعم ولو لم يكونوا في الامَّة موجودين واستحال كونهم في كلَّ وقت لم يذكرهم الله نعالى في كتابه . ولم يصنُّهم رسول الله صلعم، ولمَّا رأينا إنَّ الله الايمان قد شمل جميع المؤمنين

<sup>(</sup>۱) Suppl. in marg. (۱) So in marg. Text: والحين. (7) Suppl. in marg. Kor. 50, 36. (ξ) Suppl. above. (°) Kor. 13, 28, (7) In marg. رایت (۱) In marg. ایت ایت

مُهلكة، فالصوفية مخصوصون من أُولى العلم القايين بالقسط بجلِّ هذه العُقَد والوقوف على الهُشْكل من ذلك والمارسة لها بالمنازلة والمباشرة والهجوم عليها ببذل المُهَج (١)حتى (٢) يُغبرون عن طعمها وذوقها ونقصانها وزيادتها ويطالبون من يدَّعي حالاً منها بدلايلها ويتكلُّمون في صحيحها وسقيمها، وهذا ه أكثرُ من أن ينهيّاً لأحدٍ أن يذكر قليلَهُ اذ لا سبيل الى كثيره، وجميع ذلك موجود (٢) عِلْمُهُ في كتاب الله عزّ وجلّ وفي اخبار رسول الله صلعم منهوم عند اهله ولا ينكره العلماء اذا استجملوا عن ذلك وإنَّما انكر علم التصوَّف جماعة من المترسّمين بعلم الظاهر لانبّهم لم يعرفوا من كتاب الله تعالى ولا من اخبار رسول الله صلعم الا ما كان في الأحكام الظاهرة وما يصلح للاحتجاج ١٠ على المخالفين، والناس في زماننا هذا الى مثل ذلك أَمْيَلُ لاتَّهُ أَقْرَبُ الَّى طلب الرياسة واتّخاذ الجاه عند العامّة والوصول الى الدنيا وقلّ من تراه بشتغل بهذا العلم الذے ذكرنا لانّ هـذا علم الخصوص ممزوج بالمرارة A £.70 والغصص وسماعه يُضعف الركبتين ويُحزن القلب ويُدمع العين ويُصغر العظيم ويُعظم الصغير فكيف استعاله ومباشرته وذوقه ومنازلته وليس (٤)للنفس في ١٥ (٥)منازلته حظُّ لانَّه منوط بامانة النفوس وفقد اكحسوس ومجانبة المراد فمن اجْل ذلك ترك العلماء هذا العلم واشتغلوا باستعال علم يُخفّ عليهم المؤن ويجثُّهم على التوسيع والرُّخُص والتأويلات ويكون أَفْرَبَ أَلَى حُظوظ البشرية وإخفُّ (٦) تحمَّلًا على النفوس التي جُبلت على متابعة المحظوظ والمنافرة عن اکحقوق ، والله تعالی (۱) اعلم،

by later hand. (۱) انهم (۱) انهم (۱) suppl. in marg. after من الله by later hand. (۱) Suppl. above. (٤) In marg. للنفوس Text: المنفوس added by later hand. (۱) So in marg. Text: عبداه. (۱) منوطة

الراضين ودرجات الصابرين وكذلك في باب الخشية والخشوع والحبّة والخوف والرجاء والشوق والمشاهة (ا [والانابة] والطهائينة واليقين والقناعة وهذه احوال اكثرُ من أن يُعْضَى عددها ولكلّ حال من ذلك اهل وطبقات ولهم في ذلك حقايق (ا [ومشاهدات وإحوال ومراقبات وإسرار وإجتهادات ومقامات ودرجات متباينات] وارادات متفاوتة وتفاضل في قوّة الارادة واعتراض الفترة وغلبات الوجد ولكلّ احد من ذلك حدّ ومقام وعلم وبيان على مقدار ما قُسم له من الله عزّ وجلّ ،

#### (۱) [فصل]

وللصوفية ايضًا تخصيص في معرفة المحرص والامل ودقايقهما ومعرفة المنفس وأماراتها وخواطرها ودقايق الريآء والشهوة المخفيّة والشرك المخفيّ A f. 7a وكيف المخلاص من ذلك وكيف وجه الانابة الى الله عزّ وجلّ وصدق الالتجآء ودمام الافتقار والتسليم والتنويض والتبرّئ من المحول والتوّة ،

#### فصل آخر

وللصوفية أيضا مستنبطات في علوم مُشكلة على فهوم الفقهاء والعلماء الان ذلك لطايف مُودَعة في اشارات لهم (١) تخفى في العبارة من دقتها ولطافتها وذلك في معنى العوارض والعوايق والعلايق والحُجُب (١) وخبايا السرّ ومقامات الاخلاص وإحوال المعارف وحقايق الأذكار ودرجات القرب وتجريد التوحيد ومنازل التفريد وحقايق العبودية ومحو الكون بالازل وتلاشى المُحْدَث اذا قورن بالقديم وفناء رؤية الأعواض وبقاء رؤية وراية المعامل وبقاء رؤية المناص] عبور الاحوال والمقامات وجمع (١) [الاشخاص] المتفرقات وفناء رؤية القصد ببقاء رؤية المقصود (١) [والإعراض عن رؤية المعواض) وترك الاعتراض والهجوم على سلوك سُبُل منطسة وعبور مفاوز الأعواض] وترك الاعتراض والهجوم على سلوك سُبُل منطسة وعبور مفاوز

<sup>(</sup>١) Suppl. in marg. (٢) So in marg. Text: خيايات (٩) . خيايات

سأل حارثة (١) [فقال] لكلّ حق حقيقة فا حقيقة ابمانك (١) [بأى شيء اجابه] فقال عرفت نفسي عن الدنيا فأسَّهْرتُ ليلي وأَظمأتُ نهاري وكأنَّي انظرُ الى عرش رتّی بارزًا وکأنّی انظر الی اهل انجنّه کیف یتزاورون والی اهل النار في الناركيف يتعاوون فقال له النبي صلعم عرفتَ فألزمُ اوكما رُوى في ه الحديث وإله أعلم،

### باب في تخصيص الصوفية من طبقات اهل العلم في (٢) معانِ أخر من العلم،

A f. 6b

قال الشيخ (١)[ابو نصر] رحمه الله والصوفية (١)ايضًا تخصيص من طبقات اهل العلم باستعال آيات من كتاب الله تعالى (٥) متاقة وإخبار عن ١٠ رسول الله صلَّعمَ مرويَّة ما نسختها آيَّةُ وما رفع حُكْمَها خبرٌ ولا أَثَرٌ يدعو ذلك الى مكارم الاخلاق ويحثّ على معالى الاحوال وفضايل الاعمال ويُنبىء عن مقامات عالية في الدين ومنازل رفيعة خُصّ بذلك طايفة من المؤمنين وتعلُّق بذلك جماعة من الصحابة والتابعين وذلك آداب من آداب الرسول صلِعم وخُلُق من اخلاقه اذ يقول صلعم انّ الله ادّبني فأحْسَنَ أُدَبي وإذ يقول ١٥ الله عزَّ وجلُّ (٦) وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ، وذلك موجود في دواوين العلمآء والفقهاء وليس لهم في ذلك تفقّه (١) واستنباط كتفقّهم في ساير العلوم وليس لغَير الصوفية من أُولى العلم القايين بالقسط في ذلك نصيب غير الإقرار به والايمان بانّه حقٌّ، وذلك مثل حقايق التوبة (١) وصفاتها ودرجات التايبين وحقايقهم ودقايق الورع وإحوال الورعين وطبقات المتوكلين ومقامات

<sup>(</sup>۱) Suppl. in marg. (۲) So in marg. Text: فأنت أجابه erased. (۲) معاني (۲)

<sup>(</sup>٤) فيه inserted before أيضًا in marg. (٦) Kor. 68, 4.

<sup>(</sup>Y) So in marg. Text: ومقامها. (A) So in marg. Text: ومقامها

جميع الخيرات والتوجّه الى الله نعالى والانقطاع اليه <sup>(١)</sup>والعكوف على بلآيه والرضا عن (٢)قضآيه والصبر على دولم المجاهنة ومخالفة الهوى ومجانبة حظوظ النفس والمخالفة لها اذ وصفها الله تعالى (١) امَّارةً بالسوِّ والنظر اليها (٤) بانتما أَعْدَى عدوَّك التي بين جنبيُّك كما رُوى (°)عن رسول الله صلعم،

#### فصل آخر،

ثم (°)انّ من آدابهم وشمايلهم ايضًا مراعاة الاسرار ومراقبة المَلك الجبّار (" ومداومة المحافظة على القلوب بنفى الخواطر المذمومة ومساكنـــة الافكار (١) الشاغلة التي لا يَعْلَمها غير (١) الله عزّ وجلّ حتى يعبد ما الله تعالى بقلوب حاضرة وهموم (أ)جامعة ونيّات (١٠)صادقة وقصود خالصة لانّ الله عزّ وجلّ ١٠ لا يقبل من عباده من اعمالهم الاّ ماكان لوجهه خالصًا قال الله عزّ وجلّ (١١) أَلاَ لِلهِ - ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ،

#### (۱۲) [فصل آخر]،

ومن آدابهم وشمايلهم وتخصيصهم ايضًا الاعتراض لسلوك سُبُل اوليآيه والنزول في منازل اصفيآيه ومباشرة حقيقة المحقوق ببذل الروح وتلف ١٠ النفس واختيار الموت على الحياة وإيثار الذلُّ على العزُّ واستحباب الشدَّة على الرخآء طمعًا في الوصول الى المراد وأن لا يريد الا ما يريد وهذا في اوّل (۱۱) بادٍ من بوادى الحقايق وحقيقة الحقوق أما ترى انّ النبي صلعم حيث

وديام الاقبال عليه والعكوف على بابه والصبر على بلايه والرضا بمُرٌّ قضايه والصبر B (١) انَّها امَّارة B (٢) but corr. in marg. (١) على دوام المجاهن الخ (٤) B انَّها (٥) but corr. in marg. (١) A in marg. (٨) B الشغلة (٩) A in marg. فلمَّا انسوا Here B has a considerable lacuna extending to the words. مجموعة written above. صافية (١٠) صافية (١٠) (٨ fol. 10b, 1. 1). (۱۱) Kor. 39, 3. (۱۲) Suppl. in marg. (۱۲) بادی.

ومنازل رفيعة من انواع العبادات وحقايق الطاعات والاخلاق انجميلة ولهم في معاني ذلك (١) تخصيص ليس لغيرهم من العلماء والفهاء وإصحاب الجديث (١) وشرح ذلك يطول غير انّى ابيّن لك من كلّ شيء طرفًا حتى تستدلُّ بما اذكرُهُ على ما (٢) لا اذكره أن شآء الله تعالى ،

· باب (٤) ذكر تخصيص الصوفية بالمعاني (١) التي (٦) قد ترسّمول بها من الآداب والاحوال ٣ والعلوم ١١٤ التي تفرّدوا بها من جلة العلماء،

قال (٩) الشيخ ابو نصر رحمه الله فاوّل شيء من (١١) التخصيصات للصوفية وما تفرَّدوا بها عن جملة هؤلاء الذين ذكرتُهم من بعد ادآء الفرايض واجتناب المحارم تَرْكُ ما لا يعنيهم وقَطْعُ كلُّ علاقة تحول بينهم وبين مطلوبهم ١٠ ومقصودهم اذ ليس (١١) لهم مطلوب ولا مقصود غير الله (١٢) تعالى، (١١) ثم لهم آداب واحوال شتَّى فمن ذلك القَّناعة بقليل الدنيا عن كثيرها والاكتفآءُ بالقوت الذي لا بُدَّ منه (١٤) وإلاختصار على ما لا بدّ منه من مهنة الدنيا من الملبوس (١٠٠)والمفروش والمأكول وغير ذلك واختيار الفقر على الغنـــا (١٦) اختيارًا ومعانقة القلَّة ومجانبة الكثرة وإيثار الجوع على الشبع والقليل ١٠ على الكثير وترك العلوّ والترفّع وبذل انجاه والشفقة على انخلق والتواضع (١٧)للصغير والكبير والايثار في وقت الحاجة اليه وأن لا يبالى من أكلَ الدنيا A f. 6a وحُسْن الظنّ بالله (١٨) والاخلاص في المسابقة الى الطاعات والمسارعة الى

<sup>(</sup>۱) كفيما corr. in marg. (۲) Here B resumes (fol. 3b, 1.1). (۲) B .

<sup>(</sup>Y) B om. (A) B الذي B (۹) B om. (۱) B ألذي B (۲)

<sup>.</sup> والاقتصار B (١٤) . ثم ان B (١١) . تبارك وتعالى B (١١) . هو B (١١)

المخالصة A (۱۸) . للكبير والصغير B (۱۷) B om. (۱۷) , والمشروب B (۱۰) but corr. in marg.

قد اجمع اهل عصرهم على امامتهم لزيادة علمهم (١)وفهمهم ودينهم ولمانتهم وشرح ذلك يطول والعاقل يستدلّ بالقليل على الكثير وبالله التوفيق،

باب ذكر الصوفية وطبقاتهم وما ترسمها به من العلم والعمل وما خُصُول به من الفضايل وحسن الشمايل،

و قال الشيخ ابو نصر رحمه الله ثم ان طبقات الصوفية ايضًا اتفقوا مع النقها و العالم المحديث في معتقداتهم (۱) وقبلوا علومهم ولم يخالفوهم في معانيهم ورسومهم اذ كان ذلك مجانبًا من البدّع واتباع الهوت ومنوطًا بالأسوة والاقتداء وشاركوهم بالقبول والموافقة في جميع علومهم (۱) [ولم يخالفوهم] ومن لم يبلغ من الصوفية مراتب الفقهاء واصحاب المحديث في الدراية والفهم ولم المحط بما احاطوا به علمًا فانهم راجعون اليهم في الوقت الذي يُشكل عليهم حكم من الاحكام الشرعية او حدَّ من حدود الدين، فاذا اجتمعوا فهم في جملتهم فيا اجتمعوا عليه فاذا اختانها فاستحباب الصوفية في مذهبهم الأخذ بالأحسن والأولى والأتم احتياطًا للدين وتعظيمًا لما امر الله به عباده بالتأويلات (۱) [والميل الى] الترفّه (۱) والسّعات وركوب الشبهات لان ذلك تهاون بالدين (۱) [وتحلّف عن الاحتياط وانّها مذهبهم التمسّك بالأولى والاتم في امر الدين]، فهذا الذي عرفنا من مذاهب الصوفية ورسومهم في استعال في امر الدين]، فهذا الذي عرفنا من مذاهب الصوفية ورسومهم في استعال العلوم الظاهرة المبذولة المتداولة بين طبقات الفقهاء وإصحاب المحديث، ثم انهم (۱) [من] بعد ذلك ارتقوا الى درجات عالية وتعلّقوا بأحوال شريفة المهم (۱) [من] بعد ذلك ارتقوا الى درجات عالية وتعلّقوا بأحوال شريفة المنهم (۱) [من] بعد ذلك ارتقوا الى درجات عالية وتعلّقوا بأحوال شريفة

<sup>(</sup>۱) In marg. وتعملوا . (۲) So in marg. Text: وتعملوا . (۱) Suppl. in marg. (٤) لترث عات corr. above. (۵) Text has الترث عات has been altered. The original reading appears to have been .

علومهم ورسومهم ثم خُصُّوا بالفهم والاستنباط في فقه اكحديث والتعبُّق بدقيق النظر في ترتيب الاحكام وحُدود الدين وأُصول الشرع فبيّنوا ذلك وميّزوا الناسخ من المنسوخ والأصول من الفروع والخصوص من العموم بالكتاب والسنَّة والإجماع والقياس ويتنوا للخلق في احكام دينهم من القُران والَّائر ما ه نُسخ حُكْمه وبقى كتابته وما نُسخ كتابته وبقى حُكْمه وما كان لفْظــه (١)عامًّا المراد به خاص اوكان لفظه (آ)خاصًا المراد به عامّ اوكان خطاب جماعة ٍ المراد به واحد او خطاب واحد المراد به جماعة وتكلّمول بالاحتجاجات العقليّة على المخالفين واستدلّوا بالبراهين البيّنة على أهل الضلالة نصرةً (١) للدين وتمسّكول بنص الكتاب او نص السنّة او (١) فياس على النص او ١٠ إجماع الامَّة وناظروا من خالفهم برسم النظر وجادلوا من جادلهم بأدب الجدل وعارضوا خصهم بالمُعارَضات واعترضوا عليهم (٥) برد الاعتراضات وإطَّراد العَلَل في المعلولات فوضعوا كلُّ شيء في مواضعه ورتَّبوا كلُّ (٢) حدٌّ A f. 5a في مراتبه وفرَّقوا بين المقايسة والمشاكلة والمجانسة والمقارنة وميَّزول في الاوامر والنواهي ماكان منه حتمًا وماكان منه ندبًا وماكان منه ترغيبًا وترهيبًا ١٠ وما كان (١) [منه] محثوثًا عليه ومدعوًّا اليـه فبيّنوا المشكل وحثُّوا العُقَد وأوضحوا الطُّرُق وأزالوا الشبهات وفرّعوا على الاصول وشرحوا المُجْمَل وبسطوا المجموع وأخذوا حدود الدين بالاحتياط حتى لا يتلّد العالم عالمًا ولا الجاهل جاهلًا ولا الخاصّ خاصًا ولا العامّ عامًّا في ظاهر الاحكام وحدود الشريعة بهم يُحْفَظُ على المسلمين حدودهم، وقد ذكرهم الله تعالى في كتاب ٢٠ فقال عزّ وجلّ (١) فَلَوْلاَ نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَا يَفَةٌ لِيَنَفَقَهُوا فِي ٱلدّينِ (١) الآية ، (٧) [وقال النبي صلّى الله عليه وسلّم من يُرِد الله به خيرًا يفتَّهُه في الدين]، وللفقهاء في معانى علومهم ورسومهم ايضًا مصنَّفات ولم ايمَّة مشهورون

<sup>(</sup>۱) Text: عام (۱) Text: عام). (۱) الدين (۲) Suppl. in marg. (۸) Kor. 9, 123. (۹) Suppl. above.

والبُكْثرين وفهموا احاديث أيمّة الامصار وطبقات الزُّولة التابع من المتبوع والكبير من الصغير وأحاط عِلْمُهم بعلَل اختلاف الرواة وزياداتهم ونقصانهم وأماكهم في رواية السُّنَن والآثار اذكان ذلك اساس الدين وهم في ذلك متفاضلون حتى يستحق احدهم بزيادة علمه وإتقانه وحنظه قبول الشهادة ه على العلماء في العدل والتجريج والردّ والقبول وتكون شهادته مقبولةً على رسول الله صلعم فيما قال وفعل وإمر ونهى وندب ودعا، قال الله تعالى (١) وَكَذَٰ لِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا اى عدلًا لِتَكُونُوا شُهَدَآء عَلَى ٱلنَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهَيدًا، يقال انَّهم اصحاب اكحديت يشهدون على رسول الله صلعم وعلى الصحابة والتابعين فيا قالوا وفعلوا وَيَكُونُ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ١٠ فيما شهدول عليه من افعاله وإقواله وإحواله وإخلاقه، قال النبي صلعم من A f. 4b كذب عليّ متعهّدًا فليتبوّأ متْعدُّهُ من النار وقال النبي صلعم نضّر الله وجه آمرئ سمع مني حديثًا فبأنه (١) الحديث يقال انّه لا يكون وأحد من اصحاب الحديث الا وفي وجهه نضرة لموضع دعآء رسول الله صلعم، ولأصحاب اكحديث في معانى علومهم ورسومهم مصنّفات ولهم ايمّة مشهورون (٢) [كلّ منهم] ١٥ قد اجمع اهل عصره على امامته لنضل علمه وزيادة عقله وفهمه ودينه وأمانته وشرح ذلك يطول وفيا ذكرتُ كَفَايَةٌ لمن علم وبالله التوفيق،

> باب ذكر طبقات الفقهآ، وتخصيصهم بما ترسموا به من انواع العلوم،

قال الشيخ ابو نصر رحمه الله وامّا طبقات الفقهآء (٤) فانهم فُضّاوا على ٢. اصحاب اكحديث] والاتّفاق معهم في معانى ٢.

and الحديث (٢) Suppl. in marg. (٤) So in marg. Text: منهم.

والعمل ترسّمول وبائ حال تفاضلول ولينّهم أَعْلَى طبقةً بما لا يدفعــه عقلك ويجيط به فهمك ان شآء الله تعالى ،

# باب فى نعت طبقات اصحاب المحديث ورَسْمِهم فى النقل ومعرفة المحديث وتخصيصهم بعلمه،

ه قال الشيخ رحمه الله فامّا اصحاب اكحديث فانبّم تعلّقها بظاهر حديث رسول الله صلعم وقالول هذا اساس الدين لانّ الله تعالى يقول (١) وَمَا آتَاكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَٱنْتَهُوا، فلمَّا خوطبوا بذلك جوَّلوا البلاد وطلبوا رُواة اكحديث فلزموهم حتى نقلوا عنهم اخبار رسول الله صلعم وجمعوا ما رُوى عن الصحابة والتابعين وضبطوا ما وصل اليهم من سِيَرهم وآثارهم ١٠ ومذاهبهم وإختلافهم في احكامهم وإقوالهم وإفعالهم وإخلاقهم واحوالهم وصحّحوا A f. 4a رواياتهم بسماع الأذن وحفْظ القلب والضبط من أُصولِ الثقات عن الثقات العدول عن العدول فأَتْقنوا ذلك وعرفوا اماكن الرُّوَّاة في النقل والضبط ودوّنوا اسمآءهم وكُناهم وموالدهم ووفاتهم وورّخوا ذلك حتى عرفوا انّ كلّ رجل من هؤلاء كم من حديث رواه وعمَّن (٢) رواه وعمَّن نُقُل (١) اليه ومن ١٥ اخطأ منهم في النقل ومن غلط منهم في زيادة حرف او نقصان لفظة ومن تعمَّد منهم في ذلك ومن سومح له بغلطة او هفوة حتى عرفوا اسماء المتَّهمين منهم بالكذب على رسول الله صلعم وعرفوا من صح عنه الرواية ومن لا نصح ومن انفرد منهم مجديث لا يرويه غيره او انفرد بلفظة (١٤)ليست عند غيره فحنظوا انّ كلّ حديث من ذلك كم من نفس رواه وما العلّـة في ٠٠ (٥)ناقله حتى جمعوا الابواب وبوّبوا السّنن وميّزوا ما يدخل في الصحيح وما يُعْتَلَف في صحّته وماكان في روايته رجل ضعيف و وقفوا على رواية المقلّين

<sup>(</sup>ا) Kor. 59, 7. (۱) دلك (۲) دلك suppl. above after اليه

<sup>(</sup>اليس suppl. above. (٥) ليس suppl. above as variant of نافله

وعلم حقايق الايمان وهى العلوم المتداولة بين هؤلاً. الاصناف الثلثة وجملة علوم الدين لا تخرج من ثلث آية من كتاب الله عز وجلّ او خَبَرعن رسول الله صلعم او حكمة مستنبطة خطرت على قلب وليّ من اولياً - الله تعالى، وأَصْل ذلك حديث الايمان حيث سأل جبريل عليه السلم النبيَّ ه صلعم عن اصول ثلث عن الاسلام والايمان والاحسان الظاهر والباطن واكحقيقة فالاسلام ظاهر وإلايمان ظاهر وباطن والاحسان حقيقة الظاهـــر والباطن وهو قول النبي صلعم الاحسان ان تعبد الله كانّك تراه فات لم تكن تراه فانّه يراك وصدّقه على ذلك جبريل، والعلم مقرون بالعمل والعمل مقرون بالاخلاص ولاخلاص ان يريد العبد بعلمه وعمله وَجْهَ الله تعالى ١٠ وهؤلاً - الثلثة الاصناف في العلم وإلعمل متفاوتون وفي مقاصدهم ودرجاتهم متفاضلون وقد ذكر الله تعالى تفاضلهم ودرجاتهم فقال عزّ وجلّ (١) وَٱلَّذِينَ A f. 3b أُونُوا ٱلْعِلْمَ دَرَجَاتٍ وقال <sup>(1)</sup> وَلِكُلُّ دَرَجَاتٌ مِمَّا عَمِلُوا وقال <sup>(1)</sup>ٱنْظُرْ كَيْفَ فَضَّالْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ، وقال النبي صلعم الناس أَكْفَآء منساوون كأَسْنان المشط لا فضْل لأحدُّ على أحد الاّ بالعلم ْوالتُّقَى فَكلّ من اشكل عليه اصلّ ١٥ من اصول الدين وفروعه وحقوقه وحقايقه وحدوده وأحكامه ظاهرًا وباطنًا فلا بدّ له من الرجوع الى هؤلاء الاصناف الثلثة اصحاب الحديث والنقهاء والصوفية وكلّ صنف من هوالآء (٤) مترسم بنوع من العلم والعمل والحقيقة واكحال ولكلّ صنف منهم فى معناه علم وعمل ومقام ومقال وفهم ومكان وفقه وبيان عَلْمَهُ من عَلْمَهُ وجَهَلَهُ من جَهَلَهُ ولا يبلغ احد الى كال بجوى ٢٠ جميع العلوم والاعال والاحوال وكلُّ وإحد فقامُهُ حيث اوقفه الله تعالى وَكَمَاَّهُ حيث حبسه الله عزّ وجلّ ، وأَنا ابيّن لك من ذلك ان شآء الله تعالى على حسب الطاقة أنّ كلّ صنف من هؤلاء بائ نوع من العلم

<sup>(\)</sup> Kor. 58, 12.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) Kor. 46, 18.

<sup>(</sup>f) Kor. 17, 22.

<sup>(4)</sup> So in marg.

ذلك ضرب من اللهو واللعب وقلة المبالاة بالجهل ومنهم من ينسب ذلك الى التقوى والتقشُّف ولبس الصوف والتكلُّف في تنوِّق الكلام واللباس وغير ذلك ومنهم من يُسرف في الطعن وقُبْح المقال فيهم حتى ينسبهم الى الزندقة والضلالة فسألنى أن اشرح له من ذلك ما صح عندى من أصول ه مذهبهم المؤيَّد المنوط بمتابعة كتاب الله عزَّ وجلَّ والاقتداء برسول الله صلعم والتخلُّق بأخلاق الصحابة والتابعين والتأدُّب بآداب عباد الله الصاكحين وُّأقيَّدَ ذلك بالكتاب والأَثَر بالحُجّة ليحقّ الحقّ ويبطل الباطل ويُعرّف الجدُّ من الهزل والصحيح من السقيم ويرتب كلّ نوع منه في (١)موضعه اذكان ذلك (٢)علمًا من علوم الدين، فأقولُ وبالله التوفيق انّ الله تبارك ونعالى احكم ١٠ اساسَ الدين وأزال الشبهة عن قلوب المؤمنين بما امرهم به من الاعتصام بكتابه والتمسُّك بما وصل اليهم من خطابه اذ يقول جلَّ جلاله (أ) زَّا عْنَصِمُوا بِحَبْلِ ٱللهِ جَمِيعًا وَلَا نَفَرَّقُوا الآية وقال عزّ وجلّ ( ُ ) وَنَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْبرّ A f. 3a وَالنَّقْوَى ، ثم ذكر الله تعالى افضل المؤمنين عنك درجةً وأعلاهم في الدين رتبةً فذكرهم بعد ملآيكته وشهد على شهادتهم له بالوحدانية بعد مـــا بدأ ١٥ بنفسه وثنَّى ملآيكته فقال عزَّ وجلَّ (°)شَهِدَ ٱللهُ أَنَّهُ لَا إِلٰهَ إِلاَّ هُوَ وَٱلْمَلابِكَةُ وَّأُولُوا ٱلْعِلْمِ قَايِمًا بِٱلْقِسْطِ، ورُوى عن النبي صَلَّعَمَ انَّه قال العَلمَآء وَرَثْةُ الأنبيآء وعندى وإلله اعلم انّ أولى العلم القايمين بالقسط الذير ﴿ ورثة الانبيآء هم المعتصمون بكتاب الله تعالى المجتهدون في متابعة رسول الله صلعم المقتدون بالصحابة والتابعين السالكون سبيل اوليآيه المتقين وعباده الصانحين ٢٠ هم ثلثة اصناف اصحاب الحديث والفقهآء والصوفية فهؤلاء الثلثة الاصناف من أُولى العلم القايمين بالقسط الذين هم ورثة الانبيآء، وكذلك انواع العلوم كثيرة فعلم الدين من ذلك (٦) ثلثة علوم علم القُرآن وعلم السُّن والبيان

<sup>(</sup>۱) In marg. عام (۲) منزلته ومراتبه (۱) Kor. 3, 98. The remainder of the verse is added in marg. (٤) Kor. 5, 3. الله been supplied above after مثلث عام (۱) Kor. 3, 16. (۱) So in marg. Text: مثلث عام داد. الله عام داد.

به ثم تحتقوا في العمل فجمعوا بين العلم والحقيقة والعمل، قال ابو نصر رحمه الله وقد حذفت الاسانيد عن كثير مها ذكرت في هذا الكتاب واقتصرت على متون الاخبار والحكايات والآثار اللاختصار فا أَصَبْتُ من ذلك فبعناية الله عز وجل والحجد لله على ذلك وما اخطأت في ذلك ووقع فيه شيء من الزيادة والنقصان فهو لازم لى وأنا استغفر الله من ذلك وإنها ذكرت في كتابي هذا اجوبة هؤلاء المتقدّمين وألفاظهم لان لى فيها غُنية عن تكلّنى كتكلّف المتأخّرين في زماننا هذا اذا تكلّموا في هذه المعانى بكلام او اجابوا عنها بجواب او اضافوا ذلك الى انفسهم وهم (۱) متعرّون عن حقابقهم واحوالهم وكلّ (۱) من اخذ من كلام المتقدّمين الذين وصفناهم (۱) معنى من معانيهم التي وكلّ (۱) من اخذ من كلام المتقدّمين الذين وصفناهم (۱) معنى من معانيهم التي وكلّ (۱ عبارة أخرى او اضافها الى نفسه حتى يشار اليه بذلك او كساها جاها عند العامّة او يريد ان يصرف بذلك وجوه الناس اليه لجرّ منفعة او لدفع مضرّة فالله عزّ وجلّ خصّهُ في ذلك وهو حسيبه لانه قد ترك الامانة وعمل بالخيانة وهذه اعظم (۱ واكبر من الخيانة التي في اسباب الدنيا (۱ و قاله لا يَهْدِي كَيْدَ الْخَايِينَ وبالله التوفيق،

# باب البيان عن علم التصوّف ومذهب الصوفية ومنزلتهم أولى العلم القامين بالقسط،

قال الشيخ ابو نصر سألني سأيلٌ عن البيان عن علم التصوّف ومذهب الصوفية وزعم انّ الناس اختلفوا في ذلك فمنهم من يغلو في تفضيله ورفعه من يغرجه عن حدّ المعقول والتحصيل ومنهم من يرى انّ

را) So in marg. Text: منعذبون (۱) So in marg. Text: معنى (۱) So in marg. Text: معنى (۱) So in marg. Text: معنى معانيم (۱) Kor. 12, 52. Kor. has وَإِنَّ ٱللهُ الْحِ

اعنى الصوفية هم أُمناء الله جلَّ وعزَّ في ارضه وخَزَنَّهُ اسراره وعلْمه وصفوتُهُ من خَلْقه فهم عباده المُخْلصون واوليآءه المتّقون (١) وإحبّاً في الصادقون الصَّاكُون منهم الاخيار والسابقون والابرار والمُقرَّبون والبدلاء والصدّيقون هم الذين احيى الله بمعرفته قلوبهم (٢)[وزيّن] بخدمته جوارحهم وأبهج بذِّكُره ٥ (٢) أَالْسنتهم وطهر بمراقبته اسرارهم سبق لهم منه الحُسْنَى بحسن الرعاية ودوام العناية فتوَّجهم بتاج الولاية وألبسهم حُلَلَ الهداية وأقبل بقلوبهم عليه تعطُّفًا وجمعهم بين يديه تلطَّفًا فاستغنوا به عمًّا سواه وآثروه على (٤)ما دونــه وإنقطعوا اليه وتوكُّلوا عليه وعكفوا ببابه ورضوا بقضآيه وصبروا على بلآيه وفارقوا فيه الاوطان وهجروا له الاخوان وتركوا مرس أَجْله الأنساب f. 2a [والأسباب] وقطعوا فيه العلايق وهربوا من الخلايق مستأنسين بــه مستوحشين ممَّا سواه (٥) ذٰلِكَ فَصْلُ ٱللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَآهُ وَٱللهُ ذُو ٱلْفَصْل ٱلْعَظيم ، (٦) فَمِنْهُمْ ظَالِمُ لِنَفْسِهِ (١) الآية ، (٨) قُل ٱلْحَمْدُ للهِ وَسَلَامُ عَلَى عِبَادِهِ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَى الآية، وإعلمُ ان في زماننا هذا قد كثر الخايضون في علوم هذه الطايفة وقد كثر ايضًا المتشبَّهون بأهل التصوّف والشيرون اليها ١٥ والجيبون عنها وعن مسايلها وكلُّ وإحد منهم يضيف الى نفســه كتابًا قد زخرفه وكلامًا (٢) [قد انّه وجوابًا قد] ألَّفه وليس بمستحسَن منهم ذلك لانّ الأوايل والمشايخ الذين تكلُّمو في هذه المسايل وإشاروا الى هذه الاشارات ونطقوا بهذه انحِكُم انَّما تكلَّموا بعد قطع العلايق وإمانة النفوس بالمجاهدات والرياضات والمنازلات والوجد والاحتراق والمبادرة (١) والاشتياق الى قطع ٢٠ كلُّ عَلَاقة قطعتهم عن الله عزَّ وجلُّ طُرْفةَ عين وقاموا بشرط العلم ثم عملوا

<sup>(</sup>۱) So in marg. Text: ونجباوه. (۲) Suppl. in marg. (۱) So above.

lext: السانم. (٤) نه in marg. (٥) Kor. 57, 21. (۱) Kor. 35, 29.

(۲) The words مقتصد ومنهم سابق بالخيرات باذن الله are added in marg.

after ومنهم مقتصد ومنهم (۱) دولاستياق (۱) . (المناسم.

عن رسول الله (١) صلعم أو فيا فُتْح على قلوب أولياً ، (١) الله ليهلك من هلك (١) عن بيّنة ويحيى من حيى عن بيّنة وإنّ الله السميع عليم (١) والصلاة على المَقدَّم المعظَّم (°)[النبي] المكرَّم من انبيآيه شمس الاوليآء وقمر الاصفيآء محمَّد عبده ورسوله وعلى آله وسلم كثيرًا، امَّا بعد فانَّى قــد استخرتُ الله تعالى ه وجمعت ابوابًا في معنى ما ذهب اليه اهل التصوّف وتكلّم مشايخهم المتقدّمون فى معانى علومهم وعُمْدة أُصولهم وأَساس مذهبهم وأخبارهم وأشعارهم ومسايلهم وأجوبتهم ومقاماتهم وإحوالهم وما انفردول بها من الاشارات اللطيفة وإلعبارات A f. 1b النصيحة والالفاظ المشكلة الصحيحة على اصولهم وحقايتهم ومواجيدهم وفصولهم وذكرتُ من كلِّ فصل طَرَفًا ومن كلِّ اصل طَرَفًا ونُتفًا ومن كلُّ باب لَمعَّا ١٠ على حسب ما سنح به اكحالُ ومكّن منه الوقتَ وجاد به اكحقُّ جلّ ذكره مَقتديًا بِالْأُسْوةِ وَالقُدُوةِ وَالبيانِ وَالحُجَّةِ فَينظرِ الناظرِ فيه عند تيقَّظ وتنبُّه وحضور قلب وفراغ نفس بجسن التوتّف والتفكّر والتأمّل والتدبّر بخلوص النيّة وطهارة القلب وصحّة القصد متقرّبًا الى الله تعالى ذكره وشاكرًا له على ما صخه من تسديك وتوفيقه وهدايته الى موالاة هذه العصابة ومناواة من ١٠ بسط لسانه فيها بالوقيعة فيهم والإنكار عليهم وعلى سلنهم الماضين رحمة الله ورضوانه عليهم اجمعين لانهم العصابة القليلة عَدَدُها العظيمة عند الله قَدَرُها وخَطِّرُها وينبغي للعاقل في عصرنا هذا ان يعرف شيئًا من اصول هذه العصابة وقصودهم وطريقة (٦) اهل الصحّة والنضل منهم حتى بيّز بينهم وبين المتشبّهين بهم والمتلبَّسين بلبسهم والمتسمّين باسمهم حتى لا يغلط ولا يأثم لانّ هذه العصابة

صلی الله علیه وعلی آله و صحبه وسلم and so always in A. B has صلی الله علیم (۱) الله تعالی الله علیه و من حبی are obliterated in B. (۱) Here the text of B breaks off, the remainder of the page (f. 3a) having been torn away. Several folios are missing here. Fol. 3b begins with the words وشرح ذلك يطول غير انی ايس من كل شیء طرفاً which occur in A on f. 5b, 1. 7 = p. 11, 1. 7 in this edition. (٥) Suppl. in marg.

<sup>(</sup>٦) So in marg. Text: اهل الصدق والصحة.

## يسم الله الرحمن الرحيم،

(۱) كتب الينا ابو القسم على بن الامام ابي الفَرَج عبد الرحمن بن على ابن محبّد بن الجَوْرَى وابو (۱) ..... اسمعيل بن على بن (۱) باتكين الجَوْهرى وابو عبد الله محبّد بن عبد الواحد بن الحمد بن المتوكّل على الله وابو (۱) المنجّا عبد الله بن عمر بن على بن زيد بن (۱) المنجّا عبد الله بن على بن الخضر القُرشيّة وكتبت الينا أم الفضل كريمة ابنة عبد الوهّاب بن على بن المخضر القُرشيّة من دمشق كُلُّم عن ابى الوقت عبد الاوّل بن عبسى بن شُعيّب بن اسحق السَّجزى المصوفي الهروى الماليني قال آما ابو نصر احمد بن ابى نصر الكوفاني قرآءة عليه في شهور سنة خمس وستين واربعاية قال آما ابو محبد الله بن على الكوفاني قرآءة عليه في شهور سنة خمس وستين واربعاية قال اما ابو محبد الله بن على الطوسي السرّاج قال الحمد لله الذے خلق الخلق بقدرته (۱) ودلّهم على معرفته بآثار صنعته وشواهد ربوبیته واختار منهم صفوة من عباده وخیّرة من خلقه خصّ منهم (۱) من شآء بما شآء (۱) كیف شآء وقسم لهم من العلم به والنه عنه بما قسم وحكم لهم في ذلك بما حكم وجعلهم فيما من الهداية والتوفيق متفاوتين كتفاوتهم في الاخلاق والارزاق والآجال والاعال فلا علم والتوفيق متفاوتين كتفاوتهم في الاخلاق والارزاق والآجال والاعال فلا علم ما معلوم ولا شيء مفهوم الا وذلك موجود في كتاب الله عزّ وجل (۱) او ماثور والمعلوم ولا شيء مفهوم الا وذلك موجود في كتاب الله عزّ وجل (۱) او ماثور ما معلوم ولا شيء مفهوم الا وذلك موجود في كتاب الله عزّ وجل (۱) او ماثور ما معلوم ولا شيء مفهوم الا وذلك موجود في كتاب الله عزّ وجل (۱) او ماثور ما معلوم ولا شيء مفهوم الا وذلك موجود في كتاب الله عزّ وجل (۱) او ماثور

<sup>(</sup>۱) This passage down to the words الذى خلق اكملق بقدرته (۱. ۱۰) is wanting in B. (۱) Space left blank in A. (۱) الذى (٤) Perhaps الهجاء should be read here, but الني is distinctly written in the MS. (٥) الذى (٦) The text of B begins here (f. 3a). (۲) B له. (٨) A om. كيف شآء .

### فهرسة الابواب

| ٤٢٨         | باب ذكر من غلط فى الرؤية بالقلوب              |
|-------------|-----------------------------------------------|
| <b>१</b> ८५ | باب ذكر من غلط في الصفاً • والطهارة           |
| ٤٢.         | باب ذكر من غلط في الانوار                     |
| 173         | باب ذكر من غلط في عين الجمع                   |
| 773         | باب في ذكر من غلط في الانس والبسط وترك الخشية |
| 773         | باب فی ذکر من غلط فی فنآئهم عن اوصافهم        |
| 272         | باب في ذكر من غلط في فقد الحسوس               |
| १८६         | باب في ذكر من غلط في الروح                    |
|             |                                               |

| 797   | باب في معنى حكاية حكيت عن الشبلي رحمه الله                  |
|-------|-------------------------------------------------------------|
| ٤     | باب آخر في معنى احوال كانوا ينكرون على الشبلي رحمه الله     |
|       | باب آخر فی شرح کلام نکلّم به الشبلی رحمه الله وهو ممّا یشکل |
|       | فهمه على قلوب العلماً، والفقها، والفاظ جرت بينه وبين        |
| ٤.٢   | انجنيد رحمه الله                                            |
| ٤.Y   | باب فی ذکر ابی اکسین النوری رحمه الله                       |
|       | باب في ذكر من غلط من المترسّمين بالنصوّف ومن اين يقع        |
| ٤.٩   | الغلط وكيف وجوه ذلك                                         |
| ٤١.   | باب في ذكر الفرقة الذين غلطوا وطبقاتهم وتفاوتهم في الغلط    |
|       | باب في ذكر من غلط في الفروع التي لم نؤدّهم ألحي الضلالة     |
| ٤11   | ونبتدئ في ذكر الطايفات الذين غلطوا في الفقر والغنا          |
|       | باب في ذكر من غلط في التوسّع وترك التوسّع من الدنيا         |
| 215   | بالتقشّف والتقلّل ومن غلط في الاكتساب ونرك الاكتساب         |
|       | باب في ذكر طبقات الذين فتروا في الارادات وغلطوا في          |
| 210   | المجاهدات وسكنوا الى الراحات                                |
|       | باب في ذكر طبقات الذين غلطوا في ترك الطعام والعزلة          |
| LIY   | وإلانفراد وغير ذلك                                          |
|       | باب ذكر من غلط في الاصول وادّاه ذلك الى الضلالة ونبتدئ      |
| ٤٢.   | بذكر القوم الذين غلطوا في الحرّية والعبودية                 |
| 271   | باب في ذكر من غلط من اهل العراق في الاخلاص                  |
| 277   | باب في ذكر من غلط في النبوّة والولاية                       |
| 2 ٢ ٤ | باب في ذكر الفرقة التي غلطت في الاباحة والحظر والردّ عليهم  |
|       | باب في ذكر غلط اكحلولية وإقاويلهم على ما بلغني فلم اعرف     |
| 257   | منهم احدًا ولم يصحّ عندى شيء غير البلاغ                     |
| 5 TV  | ياب في ذكر من غلط في فنآه البشرية                           |

باب في ذكر مقامات اهل الخصوص في الكرامات وذكر مر ظهر له شيء من الكرامات فكره ذلك وخشى من الفتنة 377 باب في ذكر من كان له شيء من هذه الكرامات فاظهرها لاصحابه لصدقه وطهارته وسلامة قليه وصحته 177 باب في ذكر الخصوص وإحوالهم التي لا نعدٌ من الكرامات وهي في معانيها اتم والطف من الكرامات 77. كتاب البيان عن المشكلات باب في شرح الالفاظ المشكلة الجارية في كلام الصوفية 777 باب بيان هذه الالفاظ 377 كتاب تنسير الشطحيات والكلمات التي ظاهرها مستشنع وباطنها صحيح مستقيم باب في معنى الشطح والردّ على من انكر ذلك برأيه 640 باب تفسير العلوم وبيان ما يشكل على فهم العلمآء من علوم اكخاصة وتصحيح ذلك بالحجّة 447 باب في كلمات شطحيات تحكي عن ابي يزيد قد فسر الجنيد طرفًا منه ۲1. باب ذكر حكاية حكيت عن ابي يزيد البسطاس رحمه الله تعالى 117 باب آخر في تفسير حكاية ذكرت عن ابي يزيد رحمه الله 512 باب ايضًا في شرح كلام حكى عن ابي يزيد رجمه الله تعالى YX7 باب آخر في شرح الفاظ حكيت عن ابي يزيد رحمه الله وكان يكةّرة في ذلك ابن سالم بالبصرة وذكر مناظرة جرت بيني وبينه في معنى ذلك 19. باب في ذكر كلام حكى عن الشبلي رحمه الله وشرحه عن ذلك 590

| 717 | باب ذكر من اختار سماع القصائد وإلابيات من الشعر               |
|-----|---------------------------------------------------------------|
| 710 | باب في وصف ساع المريدين والمبتدئين                            |
| ۲۸۸ | باب في وصف المشايخ في السماع وهم المتوسّطون العارفون          |
| 797 | باب في وصف خصوص الخصوص واهل الكمال في الساع                   |
| 190 | باب في سماع الذكر والمواعظ والحكمة وغير ذلك                   |
| 797 | باب آخر فی االساع                                             |
|     | باب فيمن كره السماع والذي كره المحضور في المواضع التي بقر، ون |
| 187 | فيها القرآن بالأكحان ويقولون القصائد ويتواجدون ويرقصون        |
|     | كناب الوجد                                                    |
|     | عب بوجد                                                       |
| ۲   | باب في ذكر اختلافهم في ماهية الوجد                            |
| 7.7 | باب في صفات الواجدين                                          |
| ۲.٤ | باب في ذكر تواجد المشايخ الصادقين                             |
| 7.7 | باب في قوَّة سلطان الوجد وهيجانه وغلباته                      |
| λ.7 | باب في الواجد الساكن والواجد المتحرّك ايّهما اتمّ             |
|     | باب جامع مختصر من كتاب الوجد الذي الُّفه أبو سعيد بن          |
| 71. | الاعرابي                                                      |
|     | كتاب اثبات الآيات والكرامات                                   |
|     |                                                               |
|     | باب في معانى الآيات والكرامات وذكر من كان له شيء من           |
| 017 | . ذلك                                                         |
|     | باب في حجّة من انكركون ذلك من اهل الظاهر والحجّة عليهم في     |
|     | جواز ذلك للاولياء والفرق بينهم وبين الانبياء عليهم السلم      |
| 117 | في ذلك                                                        |
|     | باب في الادلَّة على اثبات الكرامات للاولياً، وعلَّة قول من    |
| 44. | قال لا يكون ذلك الا للانبيآء عليهم السلم                      |

| hap-ay-and-representation |                                                                                                             |
|---------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 199                       | باب في آداب المتأمّلين ومن له ولد                                                                           |
| ۲.1                       | باب في ذكر آدابهم في الجلوس والمجالسة                                                                       |
| ۲.۲                       | باب في ذكر آدابهم في الجوع                                                                                  |
| 7.7                       | باب في ذكر آداب المرضى في مرضهم                                                                             |
| ۲.٤                       | باب في آداب المشايخ ورفقهم بالاصحاب وعطفهم عليهم                                                            |
| ۲.0                       | باب في ذكر آداب المريدين والمبتدئين                                                                         |
| r. y                      | باب فی ذکر آداب من یتفرّد ویختار اکخلوة                                                                     |
| ۲.۸                       | باب في ذكر آدابهم في الصداقة والمودّة                                                                       |
| ۲.۹                       | باب في ذكر آدابهم عند الموت                                                                                 |
|                           |                                                                                                             |
| 711                       | كتاب المسائل واختلاف اقاويلهم فى الاجوبة                                                                    |
|                           | كتاب المكاتبات والصدور والاشعار والدعوات والرسائل                                                           |
| 777                       | باب في مكاتبات بعضهم الى بعض                                                                                |
| 721                       | باب في صدور الكتب والرسائل                                                                                  |
| 727                       | باب فی اشعارهم فی معانی احوالهم ولشاراتهم                                                                   |
| roy                       | باب في اشعارهم في معانى احوالهم وإشاراتهم<br>باب الدعوات التي كان يدعو بها المشايخ المتقدّمون من اهل الصفوة |
| 777                       | باب فی وصایاهم التی اوصی بها بعض لبعض                                                                       |
|                           | كتاب الساع                                                                                                  |
| TTY                       | باب في حسن الصوت والساع وتفاوت المستمعين                                                                    |
| TYI                       | باب في السماع واختلاف اقاويلهم في معناه                                                                     |
|                           | باب في وصف ساع العامة وإباحة ذلك لهم اذا سمعوا ذكر الترغيب                                                  |
| 777                       | والترهيب بالاصوات الطيّبة ويحثهم ذلك على طلب الآخرة                                                         |
| TYY                       | باب في وصف ساع الخاصة وتفاضلهم في ذلك                                                                       |
| ۲٨.                       | باب في ذكر طبقات المستمعين                                                                                  |

| -   |                                                          |
|-----|----------------------------------------------------------|
| 179 | باب في ذكر عليّ بن ابي طالب رضي الله عنه                 |
| 177 | باب صفة اهل الصفّة رضوان الله عليهم اجمعين               |
| 172 | باب في ذكر ساير الصحابة في هذا المعنى                    |
|     |                                                          |
|     | كتاب آداب المتصوقة                                       |
| 121 | باب في ذكر الآداب                                        |
| 122 | باب آدابهم في الوضوء والطهارات                           |
| 10. | باب في ذكر آدابهم في الصلاة                              |
| 102 | فصل آخر في آداب الصلاة                                   |
| IOY | باب ذكر آدابهم في الزكوات والصدقات                       |
| 171 | باب في ذكر الصوم وآدابهم فيه                             |
| 177 | باب ذكر آدابهم في الحجّ                                  |
|     | باب في ذكر آداب الفقرآء بعضهم مع بعض وإحكامهم في المحضر  |
| 172 | والسفر                                                   |
| 177 | اب ذكر آدابهم في الصحبة                                  |
| 179 | باب ذكر آدابهم عند مجاراة العلم                          |
| 111 | باب ما ذكر من آدابهم في وقت الطعام والاجتماعات والضيافات |
| 117 | باب نی ذکر آدابهم فی وقت الساع والوجود                   |
| IXY | باب في ذكر آدابهم في اللباس                              |
| 111 | باب في ذكر آدابهم في اسفارهم                             |
|     | باب في ذكر آدابهم في بذل انجاه والسؤال والحركة من اجل    |
| 191 | الاصحاب                                                  |
| 195 | باب في ذكر آدابهم اذا فتح عليهم شيء من الدنيا            |
| 190 | باب في ذكر آداب من اشتغل بالمكاسب والتصرّف في الاسباب    |
| 197 | باب في آداب الاخذ والعطآء وإدخال الرفق على الفقرآء       |

|     | فيما اباح الله تعالى لهم ووجه ذلك في حال الخصوص والعموم                                                    |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1.1 | فى الاقتدآء برسول الله صلعم                                                                                |
|     | باب ما ذكر عن المشايخ في اتّباعهم رسول الله صلّعم وتخصيصهم                                                 |
| 7.1 | في ذلك                                                                                                     |
|     | كتاب المستنبطات                                                                                            |
|     | باب مذهب اهل الصفوة في المستنبطات الصحيحة في فهم القرآن                                                    |
| 1.0 | وااكحديث وغير ذلك وشرحها                                                                                   |
|     | باب في كيفية الاختلاف في مستنبطات اهل اكتقيقة في معاني                                                     |
| 1.Y | . علومهم وإحوالهم                                                                                          |
|     | باب في مستنبطات اهل الصفوة في تخصيص النبي صلعم وشرفه                                                       |
|     | باب في مستنبطات اهل الصفوة في تخصيص النبي صلعم وشرفه<br>وفضله على اخوانه عليه السلام من كتاب ألله عزّ وجلّ |
| 1.9 | من طريق الفهم                                                                                              |
|     | باب في مستنبطاتهم في خصوصية النبي صلعم وفضله على اخوانه                                                    |
| 111 | عليهم السلم من الاخبار المروية عن رسول الله صلعم                                                           |
|     | باب في مستنبطاتهم في معاني اخبار مروية عن رسول الله صلعم                                                   |
| 711 | من طريق الاستنباط والنهم                                                                                   |
|     | كتاب الصحابة رضوان الله عليهم                                                                              |
| 119 | باب في ذكر اصحاب رسول الله صلعم ومعانيهم رضي الله عنهم                                                     |
|     | اب ذكر ابي بكر الصدّيق رضي الله عنه وتخصيصه من بين                                                         |
|     | اصحاب رسول اللــه صلعم بالاحوال التي تعلُّق بهــا اهل                                                      |
| 171 | الصفوة من هن الامّة وتخلّق بذلك وإقتدى به                                                                  |
| 150 | باب في ذكر عمر بن اكخطّاب رضي الله عنه                                                                     |
| ITY | اب في ذكر عثمن رضي الله عنه                                                                                |

|                  | * 0.** 50                                                                        |
|------------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 75               | باب حال الشوق                                                                    |
| 72               | باب حال الانس                                                                    |
| 77               | باب حال الاطمأنينة                                                               |
| 7.7              | باب حال المشاهدة                                                                 |
| γ.               | باب حال اليقين                                                                   |
|                  |                                                                                  |
|                  | كتاب اهل الصفوة في الفهم والاتّباع لكتاب الله عزّ وجل                            |
| 77               | باب الموافقة لكتاب الله تعالى                                                    |
| 72               | باب في تخصيص الدعوة ووجه الاصطفآء                                                |
|                  | بات ذكر تفاوت المستمعين خطاب الله تعالى ودرجاتهم في قبول                         |
| YY               | الخطاب                                                                           |
|                  | باب في شرح استنباط القاء السمع والحضور بالتدبّر عند التلاوة                      |
| ٨.               | وفهم الخطاب بما خوطب به العبد                                                    |
| 77               | باب وصف ارباب القلوب في فهم القرآن                                               |
| 人名               | باب ذكر السابقين والمقرّبين والابرار من طريق الفهم والاستنباط                    |
| $\Gamma \lambda$ | باب بيان التشديد في القرآن ووجو ذلك                                              |
| XX               | باب ما قيل في فهم انحروف والاسمآء                                                |
|                  | باب في وصف من اصاب في الاستنباط والاشارة والفهم في القرآن                        |
| 9.               | ووصف من غلط وإخطأ في ذلك                                                         |
|                  | كتاب الاسوة وإلاقتدآء برسول الله صلعم                                            |
| 75               |                                                                                  |
| ( )              | باب وصف اهل الصفوة في الفهم والموافقة والاتباع للنبي صلعم                        |
| 47               | باب ما روى عن رسول الله صلعم في اخلاقه وإفعاله وإحواله التي                      |
| ( (              | اختارها الله تعالى له باب بيان ما روى عن النبي صلعم في الرخص والتوسيع على الامّة |
|                  | باب بيان ما روى عن اللبي صلعم في الرحص والموسيع علي الم مب                       |

| )-municipality-management |                                                             |
|---------------------------|-------------------------------------------------------------|
|                           | باب الردّ على من قال لم نسمع بذكر الصوفية في القديم وهو اسم |
| 71                        | محدث                                                        |
| 77                        | باب اثبات علم الباطن والبيان عن صحّة ذلك بالحجّة            |
| 72                        | باب التصوّف ما هو ونعته وماهيته                             |
| 10                        | باب صنة الصوفية ومن هم                                      |
| 77                        | باب التوحيد وصفة الموحَّد وحقيقته وكلامهم في معنى ذلك       |
| 07                        | باب ما قالعل في المعرفة وصنة العارف وحقيقة ذلك ببيانها      |
| 47                        | باب في صفة العارف وما قالول فيه                             |
| ٤.                        | باب في قول القايل بم عرفتَ الله والفرق بين المؤمن والعارف   |
|                           | كتاب الاحوال والمقامات                                      |
| ٤1                        | باب في المقامات وحقايقها                                    |
| ٤٢                        | باب في معنى الاحوال                                         |
| 73                        | باب مقام التوبة                                             |
| 22                        | باب مقام الورع                                              |
| 27                        | باب مقام الزهد                                              |
| ٤V                        | باب مقام الفقر وصفة الفقرآء                                 |
| 29                        | باب مقام الصبر                                              |
| 01                        | باب مقام التوكّل                                            |
| 70                        | باب مقام الرضا وصفة اهله                                    |
| 02                        | باب مراقبة الاحوال وحقايقها وصفة اهلها                      |
| 07                        | باب حال القرب                                               |
| ογ                        | باب حال المحبّة                                             |
| ٦.                        | باب حال الخوف                                               |
| 71                        | باب الرجآء                                                  |
| 75                        | فصل في معنى اكنوف والرجآء                                   |

## فهرسة الابواب

| 1  | مقدمة الكتاب                                                 |
|----|--------------------------------------------------------------|
|    | باب البيان عن علم التصوّف ومذهب االصوفية ومنزلتهم من أُولى   |
| ٤  | العلم القايين بالقسط                                         |
|    | باب في نعت طبقات اصحاب الحديث ورسهم في النقل ومعرفة          |
| Υ  | الحديث وتخصيصهم بعلمه                                        |
| X  | باب ذكر طبقات الفقهآء وتخصيصهم بما ترسمول به من انواع العلوم |
|    | باب ذكر الصوفية وطبقاتهم وما ترسّموا به من العلم والعمل وما  |
| 1. | خصّوا به من الفضايل وحسن الشايل                              |
|    | باب تخصيص الصوفية بالمعانى التي قد ترسّمول بها من الآداب     |
| 11 | والاحوال والعلوم التي تفرّدول بها من جملة العلمآء            |
| 15 | باب في تخصيص الصوفية من طبقات اهل العلم في معان اخر من العلم |
|    | باب الردّ على من زعم ان الصوفية قوم جهلة وليس لعلم التصوّف   |
| 17 | دلالة من الكتاب والاثر                                       |
|    | باب في ذكر اعتراض الصوفية على المتفقّة وبيان الفقه في الدين  |
| IY | ووجه ذلك بالحجّة                                             |
|    | باب ذكر جواز التخصيص في علوم الدين وتخصيص كلّ علم باهله      |
|    | والردّ على من انكر علمًا برأيه ولم يدفع ذلك الى اهله وإلى    |
| 19 | من يكون ذلك من شأنه                                          |
|    | باب الكشف عن اسم الصوفية ولم سمّوا بهذا الاسم ولم نسبول الى  |
| Γ: | هذه اللبسة                                                   |
|    |                                                              |



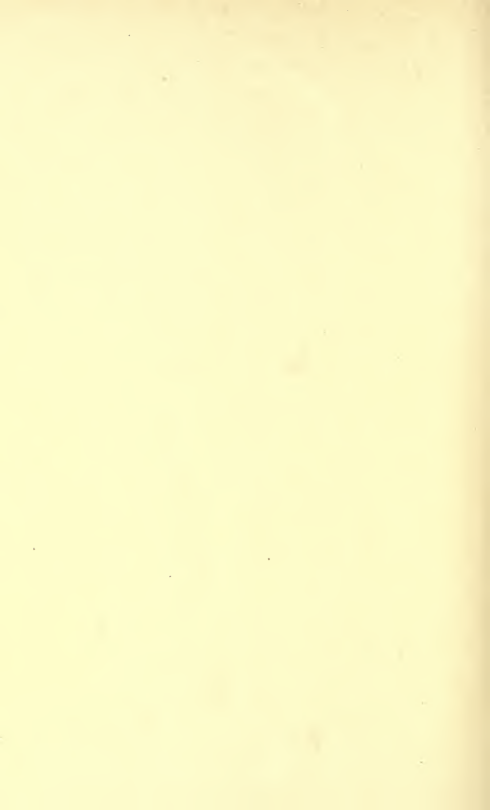
كتاب اللُّمع في التصوّف تائيف

ابى نصر عبد الله بن على السرّاج الطوسى وقد اعتنى بنسخه وتصحيحه

رنوك الّن نيكلسون

طبع فى مطبعة بريل فى مدينة ليدن سنة ١٩١٤





BP 189 S3 1914

al-Sarraj, Abu Nasr The Kitab al-luma' fi'l-Tasawwuf

PLEASE DO NOT REMOVE
CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

